
AL-TSABIT WA AL-MUTAHAWWIL, ADONIS DAN KRITIK  

TERHADAP KEJUMUDAN KEBUDAYAAN ARAB-ISLAM 

 

Nanang Abdillah, M.Pd.I1 

 

This article seeks to provide a theoretical concept 

of how to understand Adonis thought. Historical 

analysis, combine with literary overview, is 

deployed to trace the empirical passage of Adonis 

thought al-Tsabit wa al-Mutahawwil concept. This 

article argues that al-Tsabit wa al-Mutahawwil is 

the new concept for Arabs cultural studies. 

Following this process, the concept of al-Tsabit 

wa al-Mutahawwil have been found the two 

mindstream in the Arab world, aql (rational) and 

naql (text). 

 

Keywords: Sastra Arab, kebudayaan, al-Tsabit wa al-Mutahawwil 

 

PENDAHULUAN 

Kebudayaan Arab yang identik dengan (agama) Islam sejatinya 

tidak bisa dilihat hanya dalam satu pola yaitu pengaruh budaya Arab-

Islam atau Islam-Arab belaka. Kebudayaan Arab yang memiliki pelbagai 

unsur akan nampak jelas lebih mendekati “kebenaran” bila dilihat dari 

sisi fakta empirik yang lebih lekat dengan perubahan budaya. Hal ini 

mengindikasikan bahwa para pengkaji budaya Arab-Islam seperti Nasr 

Hamid Abu Zayd, Abid al_Jabiri, Hasan Hanafi, Arkoun dan kritikus 

kebudayaan Arab sejenisnya semestinya lebih jauh meneropong pelbagai 

unsur yang ada dalam Arab-Islam. Semestinya, dalam mengambil sebuah 

sintesa tentang Arab-Islam (mereka) tidak tergesa-gesa dan mencermati 

pola-pola perubahan sebelum maupun sesudah membaurnya Islam dalam 

                                                 
1 Dosen STAI Al Azhar 



Jurnal Fikroh. Vol. 4  No. 2 Januari 2010 

116 

 

kebudayaan Arab. Kebudayaan Arab. Abid al-Jabiri dalam takwin al-‘Aql 

al-‘Araby, misalnya, telah mendeskripsikan kebudayaan (aql) Arab yang 

cenderung mengkaji sejarah perkembangan (bebankan) filsafat belaka 

dengan tanpa sadar tak menyinggung unsur kebudayaan Arab lain seperti 

sastra.2 Padahal, unsur sastra dalam kebudayaan Arab, terlebih pada masa 

pra Islam, sangat mempengaruhi perubahan nalar (aql) Arab yang 

gilirannya membentuk kebudayaan Arab itu sendiri. 

Begitu pula dengan kritikus Arab lain bernama Arkoun-seperti 

dikutip Abd. A’la-yang telah mengidentifikasi adanya nalar stagnan 

dalam Nalar Islam Klasik (NIK) seraya melihat stagnasi tersebut 

terbentuk dari bahasa, kebenaran, hukum dan sejarah dalam kesatuan. 

Selanjutnya nalar tersebut juga disebut dengan nalar ortodoks, yaitu nalar 

yang tidak mengakui nalar pesaing untuk mencapai kesahihan yang sama 

dengan kesahihannya.3  Identifikasi semacam ini pun sejatinya “kurang” 

utuh karena hanya melihat stagnasi nalar Arab dari hasil generalisasi dan 

simplifikasi persoalan. Dalam analisisnya Arkoun lebih mengutamakan 

hubungan antara bahasa dan kekuasaan (fiqih). 

Keberadaan Islam dalam dunia Arab seyogianya dipandang sebagai 

sebuah persekutuan budaya yang pada kenyataannya memenangkan 

Islam karena faktor kekuasaan. Persekutuan ini bisa ditengarai terdapat 

unsur yang ‘dimenangkan’ karena faktor dominasi (kekuasaan). Namun 

harus kita pahami bahwa faktor dominan (hukum Islam) tidak akan bisa 

merubah kultur terdalam (tradisi) masyarakat Arab seperti kultur pada 

                                                 
2 Babakan filsafat yang dimaksud di sini adalah kajian sejarah filsafat dari masa ke 

masa, bukan filsafat sebagai ilmu yang integral dan multidisipliner. Lihat, Muhammad 

Abed al-Jabiri, Takwim al-‘Aql al-‘Araby (Beirut: Markaz Dirasah al-Wihdah al-

‘Arabiyah, 1989), khususnya pada fasal III, bab 8 dan 9. 
3 Lihat, Dr. Abd.A’la, “Kolaborasi Agama, Bahasa dan Kekuasaan: Berbincang Dengan 

Dan Mengkritisi Arkeologi Pemikiran Adonis” dalam Kompas, edisi 7, Nopember 2007. 



Nanang Abdillah; Al-Tsabit Wa Al-Mutahawwil … 

 

117 

 

masa pra Islam. Kultur yang ada pada masa pra Islam memang jauh 

terpental dari kultur Arab-Islam seperti yang dikritik oleh para kritikus 

Arab. Kultur Arab pra Islam mementingkan dzauq (rasa) dalam gaya 

tuturnya. Terdapat aturan yang luar biasa dalam menggambarkan dan 

mengimajinasikan sesuatu dalam tradisi sya’ir4 sehingga tradisi tersebut 

sampai terbawa dalam realitas sosial bangsa Arab. 

Sepertinya, beberapa kritikus Arab-Islam belum sampai menggali 

kearifan budaya Arab sejauh mungkin. Kritik yang selama ini mereka 

gulirkan nampaknya hanya mengulas kebudayaan Arab dari kulitnya 

saja. Persoalan mendasar yang sejatinya menjadi ruh kebudayaan Arab 

adalah dimensi sastra pra Islam. Sastra pra Islam memiliki pengaruh 

signifikan terhadap perubahan budaya masyarakat Arab. Sayangnya, 

pada masa kehadiran islam (shadr al-Islam) dan masa kekhalifahan, 

sastra secara massif terpengaruh oleh norma agama Islam dan bahkan 

sastra hanya dijadikan sebagai media penghujat antardinasti dan 

antarpenguasa.5 Namun kiranya menjadi terang bahwa perubahan corak 

sastra dalam masyarakat Arab merupakan media yang sangat tepat untuk 

melihat kebudayaan Arab baik sebelum maupun sesudah Islam hadir. 

Seorang kritikus Arab-Islam yang cukup mewakili dan mengkaji 

secara holistik tentang Arab-Islam adalah Adonis. Dengan pendekatan 

yang lebih mengutamakan sastra sebagai media identifikasi kebudayaan, 

Adonis mampu menyuguhkan unsur pokok perubahan-perubahan yang 

ada dalam dunia Arab-Islam. Bahkan, seorang pengkritis kritikus Arab-

                                                 
4 Perlu dicatat bahwa posisi syair pada masa pra Islam sangat mempengaruhi perubahan 

social msyarakat Arab. Tak heran bila celaan, pujian dan sindiran kala itu 

mempengaruhi gaya hidup masyarakat Arab yang saling mementingkan sukunya. 
5 Ulasan cukup komperhensif tentang posisi kesusastraan Arab dalam dunia Arab  dapat 

dilihat pada karya Philip K. Hitti, History of The Arab: From the Earliest Times to the 

present (Macmillan: Palgrave, 2002) 



Jurnal Fikroh. Vol. 4  No. 2 Januari 2010 

118 

 

Islam, Ali Harb, menyatakan bahwa kajian Adonis lebih holistik dalam 

memetakan Arab-Islam ketimbang kritikus lain seperti Abid al-Jabiri, 

Hassan Hanafi dan Nasr Hamid Abu Zayd.6  

 

STATIS DAN DINAMIS: PETA PEMIKIRAN ADONIS 

Dalam karya disertasinya berjudul “al-Thabit wa al-Mutahawwil; 

bahth fi al-Ibda’ wa al-Ittiba’ ‘Idn al-‘Arab” yang menggemparkan dunia 

pemikiran Arab, Adonis, Sastrawan Arab asal Suriah ini memberikan 

gejala stagnasi yang terdapat dalam dunia Islam seraya kembali 

menghadirkan semangat dinamisasi yang ada dalam kebudayaan Arab. 

Stagnasi yang diistilahkan sebagai al-Thabit atau Thubut 

merepresentasikan kejumudan, kemapanan, ketertutupan dan sejenisnya 

dalam dunia Arab baik yang ada pada masa pra Islam maupun setelah 

Islam hadir. 

Sebelum menemukan konsep al-Thabit dan al-Mutahawwil, Adonis 

mengaku secara khusus memiliki ketertarikan terhadap persoalan ittiba’ 

dan ibda’ atau yang lama (al-Qidam) dan yang baru (al-Hadathah). 

Inspirasi ketertarikan tersebut muncul awal tahun 1960-an ketika dia 

memperkenalkan puisi Arab lama pada para pembaca Arab modern yang 

dibaca qasidah per qasidah (bait per bait). Dari sanalah muncul 

penolakan terhadap aturan-aturan baku puisi Arab lama (Jahiliah).7 

Kemapanan (al-Thabit) didefinisikan Adonis dalam bingkai 

kebudayaan Arab sebagai pemikiran yang berdasarkan pada teks, dan 

                                                 
6 Informasi ini dicatat oleh penulis dari M. Jadul Maula dalam diskusi dan bedah buku 

“Adonis” diselenggarakan oleh Kombas di ruang siding rektorat IAIN Sunan Ampel 

Surabaya, 16 Nopember 2007 
7 Pengakuan ini dipaparkan secara khusus oleh Adonis. Lihat, Adonis, al-Thabit wa al-

Mutahawwil; bahth fi al-Ibda’ wa al-Ittiba’ ‘Ind al-‘Arab (Beirut: Dar al-Saqi, 1994, 

47. 



Nanang Abdillah; Al-Tsabit Wa Al-Mutahawwil … 

 

119 

 

menjadikan sifat kemapanannya sebagai dasar bagi kemapanan, baik 

dalam memahami maupun mengevaluasi. Yang mapan menegaskan 

dirinya sebagai makna satu-satunya yang benar bagi teks tersebut, dan 

dengan itu kemapanan menjadi otoritas epistemologis.8 

Al-Thabit bagi Adonis merupakan konsep atau sesuatu yang 

dibangun atas dasar masa lalu yang ditafsirkan secara khusus , dan bagi 

yang tidak sependapat dengan yang mapan (dominan, berkuasa) akan 

diasingkan, dibuang atau bahkan mungkin dibunuh.9 Bagaimanapun juga, 

Adonis tetap tak bisa lepas dari kajian tentang kemapanan. Ia berusaha 

mengulas konsep kemapanan dari puisi jahili yang dianggap sebagai 

dasar pertama bagi peradaban Arab dan bagi wawasan puisi Arab. Puisi 

jahili terkait secara organik dengan nilai kesukuan dan rasialisme. Ada 

pertarungan yang kukuh antara satu puisi yang memuji sukunya dan 

menjelekkan suku lain. Sementara dari sisi kebahasaan, aturan yang ada 

dalam puisi jahili pun stagnan, ukuran keindahannya hanya diukur 

dengan parameter yang sama. 

Sementara al-Mutahawwil dalam konsep Adonis adalah sesuatu 

yang menolak kekolotan sang statis (al-thabit) berdasartafsir khusus 

terhadap masa lalu dengan berusaha mentransformasikan masyarakat 

masuk ke dalam orientasi yang dikehendaki.10 Maksud dari yang berubah 

(dinamis) dalam konsep Adonis adalah adanya kebebasan bagi semua 

pihak untuk mengkreasikan sekreatif mungkin kearifan budaya yang 

dimiliki. Secara otomatis, konsep ini mengusir sikap kolot, jumud dan 

hanya bergantung pada sesuatu yang ada dan sesuatu yang diwariskan 

                                                 
8 Ibid, hlm. 13-14 
9 Ibid, hlm. 30-31  
10 Ibid, hlm. 13-15 



Jurnal Fikroh. Vol. 4  No. 2 Januari 2010 

120 

 

yang terdahulu, yang lalu. Konsep ini berusaha mempropagandakan 

kreatifitas tanpa harus meninggalkan yang lalu atau boleh saja dengan 

sama sekali meninggalkan yang lalu. 

Dalam puisi Jahili yang identik dengan kemapanan, Adonis juga 

mengendus benih-benih gerakan kreatif atau yang ada dalam konsepnya 

disebut al-Mutahawwil. Benih-benih gerakan kreatif yang berusaha 

menolak formasi kemapanan dalam puisi Arab tersebut tercermin dalam 

qashidah Imri’ al-Qais dan Tharafah Ibd Abd. Makna puisi dari kedua 

sastrawan jahili tersebut menggulirkan penyimpangan terhadap aturan 

puisi lazimnya. Mereka juga berusaha mengkritik nilai negatif sikap 

ashabiyah (fanatisme kesukuan) yang lazim dalam puisi Jahili seraya 

menyuguhkan alternatif baru dan mengusung ide. 

Secara general, Adonis mengkaji puisi dan perkembangannya 

seraya menganggapnya sebagai representasi perubahan kebudayaan dan 

peradaban Arab. Di satu sisi, kenyataan bahwa dalam puisi Jahili 

terhadap sikap menolak perubahan dan menciptakan kreatifitas 

melahirkan prinsip tersendiri bagi Adonis sehingga hal itu dijadikan titik 

tolak bagi fakta-fakta dan kesimpulan-kesimpulan penting dalam 

mengkaji puisi Arab. Prinsip tersebut menggiring Adonis untuk 

menegaskan bahwa puisi itu sendiri tidak menafsirkan sikap ittiba’ 

sebagai yang mengakar dalam kehidupan Arab. 

Konsekuensi dari prinsip tersebut menunjukkan bahwa perlu ada 

kajian tentang mengapa terjadi pengakaran (kemapanan) ini di luar puisi 

dan di luar zaman Jahiliah. Pada gilirannya Adonis semakin yakin bahwa 

dalam memahami kebudayaan Arab, unsur selain puisi harus dikuasai 

sebagai pandangan utuh terhadap pemikiran dan kerja mengenai yang 



Nanang Abdillah; Al-Tsabit Wa Al-Mutahawwil … 

 

121 

 

ada, manusia, dunia dan akhirat. Unsur inilah yang sebagai yang bagi 

Adonis menjadi dasar bagi kehidupan dan peradaban baru. 

Semakin terang bahwa prespektif puisi Arab tidak dapat dipahami 

dengan cara memisahkan dari prespektif keagamaan, dan bahwa 

fenomena puisi merupakan bagian dari keseluruhan peradaban Arab yang 

ditafsirkan oleh puisi sendiri, tetapi juga ditafsirkan oleh struktur 

keagamaan terhadap keseluruhan ini. 

Pada akhirnya, Adonis yakin bahwa hanya dengan mengkaji 

keseluruhan peradaban Arab kita akan dapat memahami pandangan Arab 

terhadap manusia dan alam sehingga kita mengetahui posisi orang Arab 

terhadap puisi dan lainnya, ittiba’ dan ibda’, serta persoalan-persoalan 

kebudayaan dan kemanusiaan secara umum. Tak mengherankan bila 

peneliti kebudayaan Arab sekaliber Ali Harb memuji keras Adonis 

dengan pujian bahwa kajian yang dilakukan merupakan kajian holistik. 

 

SANG “BERHALA KEJAHATAN” 

Melalui pemikirannya yang kreatif dan nyleneh, Adonis pun 

melahirkan karya-karya yang dapat digolongkan sebagai karya 

kontroversial. Sekitar 30 buku telah dilahirkan dari rahim pemikirannya. 

Beberapa buku Adonis tersebut adalah Qasaid al-Ula, Aghani Mihyar al-

Dimsyq, Auraq fi al-Rih, Kitab al-Tahawulat wa al-Hijri fi aqolim al-Lail 

wa al-Nahar, Masrah wa al-Maraya, Hada Huwa Ismi, Mufrad bi Sighat 

al-Jum’, al-Kitab amsi al-Makan al-Am, al-A’mal al-Syi’riyah, 

Muqaddimah al-Syi’ru al-‘Araby, Zaman al-Syi’r, al-Syi’ru al-‘Arabiyah 

dan beberapa buku lainnya. Hampir separuh besar buku Adonis tersebut 

adalah antologi puisi. 



Jurnal Fikroh. Vol. 4  No. 2 Januari 2010 

122 

 

Yang menjadi unik dalam beberapa karya Adonis adalah karakter 

dan ruh puisi yang revolusioner yang berani dibanding puisi-puisi Arab 

lainnya. Bahkan yang lebih menggelikan lagi adalah semangat perubahan 

yang sangat kentara dalam setiap makan yang tersirat dalam karyanya. Di 

sana-sini Adonis menyuguhkan fenomena sosial bangsa Arab yang 

stagnan dan pada saat yang sama dia pun mengkritiknya dengan 

semangat menuntut perubahan. Sebagian contoh puisi Adonis 

menyatakan: 

 

Tuan khalifah telah mengeluarkan undang-undang dari air 

Rakyatnya saus, tanah liat, dan leburan pedang 

Tuan itu telah meletakkan sebuah mahkota 

Berornamen mata-mata manusia 

Apakah kota ini ayat-ayat? 

Apakah pakaian para perempuan itu 

Terbuat dari kertas mushaf?11 

 

Semangat Adonis untuk menampik stagnasi, kemapanan dan 

dominasi nampak terang tercermin dalam puisi di atas. Namun pada saat 

yang sama, Adonispun mempropagandakan pentingnya perubahan 

sebagai progesifitas kebudayaan. Bahkan ia sempat mencontohkan 

modernitas sebagai simbol dari perubahan, yang dinamis atau al-

Mutahawwil. Asumsi dari pernyataan tersebut dibangun atas dasar bahwa 

modernitas menyatakan sesuatu yang belum diketahui oleh tradisi yang 

                                                 
11 Adonis, hadza huwa ismi, (Dmaskus: dar al-Mada li al-Tsaqofa wa al-Nasr, 1996) 



Nanang Abdillah; Al-Tsabit Wa Al-Mutahawwil … 

 

123 

 

ada (lalu), atau mengungkapkan sesuatu yang tidak diketahui dari satu 

sisi dan menerima ketakberhinggaan pengetahuan dari sisi yang lain.12 

Karakter pemikiran yang berani tersebut pun menggiring Adonis 

pada asumsi bahwa yang stagnan (thabit) diwakili oleh salafiah dan yang 

dinamis (tahawwul) diwakili oleh modernitas. Asumsi ini berangkat dari 

pemikiran bahwa pengetahuan melalui teks dan naql adalah paripurna 

sehingga kemodernan tidak memiliki makna pentingnya ketika 

berhadapan dengan suatu bangsa yang telah mewujudkan kreatifitas 

paripurnanya yang tak mungkin dilampaui.13 

Titik tolak pemikiran tersebut pada gilirannya memancing “emosi” 

penganut salafiyah yang mengklaim dirinya sebagai murtad, kafir dan 

oleh Prof. Shalih Judat dijuluki sebagai salah satu “Berhala Kejahatan” 

seraya dituduh sebagai musuh bangsa dan nasionalisme Arab.14 Tidak 

salah bila Anton Sa’adah, pendiri dan ketua partai nasionalis Syiria 

memberikan nama Adonis diberikan Anton sebagai simbol bagi 

kehidupan baru yang bebas dari dosa dan kenistaan.15 

 

PENUTUP 

Memetakan pemikiran Adonis bukan berarti penulis berpretensi 

mempreteli bangunan pemikiran Adonis yang holistik melainkan hanya 

sekedar melihat beberapa letupan pemikirannya yang kontroversial. 

Penulis pun tidak “nggetu” mengkaji kebudayaan Arab-Islam. Dikatakan 

baru karena sampai saat ini kajian holistik mengenai kebudayaan Arab-

                                                 
12 Adonis, al-Thabit.. hlm. 28 
13 Ibid, hlm 12 
14 Raja’ al-Niqasy, Aswat Ghadibah fi al-Adab wa al-Naqd, (Mansyurat: Dar al-Adab, 

1970), hlm.24. 
15 Khairon Abu Asdavi dalam pengantar Penerjemah buku Adonis, (Yogyakarta: LKiS, 

2007), hlm.xiv. 



Jurnal Fikroh. Vol. 4  No. 2 Januari 2010 

124 

 

Islam belum terkupas dan belum menyuguhkan sisi sastra dalam 

kebudayaan Arab-Islam. 

Pemikiran Adonis yang nyatanya bertolak dari sastra yang 

selanjutnya merajut pelbagai aspek kebudayaan (agama, filsafat, teologi 

dan sejarah) jauh lebih utuh ketimbang kajian beberapa kritikus Arab-

Islam seperti Abid al-Jabiri, Hassan Hanafi, Nasr Hamid Abu Zayd, dan 

Muhammad Arkoun. 

Meskipun nama Adonis tak sekaliber beberapa kritikus Arab-

Islam di atas, ia diakui oleh banyak kalangan memiliki posisi yang 

menonjol dalam gerakan sastra kontemporer. Dalam optimisme penulis 

bisa dimungkinkan bahwa nantinya letupan pemikiran dan konsep yang 

digulirkan Adonis menjadi karya yang banyak diperbincangkan dalam 

kajian kebudayaan Arab-Islam. Ali Harb bahkan mengatakan bahwa ia 

banyak dipengaruhi oleh gaya penulisan Adonis dalam melihat segala 

sesuatu. Lebih lanjut ia juga memuji Adoni sebagai kreator, penyair, 

kritikus, pemikir nabi, dan pribadi. 

  

 

 

 

   

 


