AL-TSABIT WA AL-MUTAHAWWIL, ADONIS DAN KRITIK
TERHADAP KEJUMUDAN KEBUDAYAAN ARAB-ISLAM

Nanang Abdillah, M.Pd.I*

This article seeks to provide a theoretical concept
of how to understand Adonis thought. Historical
analysis, combine with literary overview, is
deployed to trace the empirical passage of Adonis
thought al-Tsabit wa al-Mutahawwil concept. This
article argues that al-Tsabit wa al-Mutahawwil is
the new concept for Arabs cultural studies.
Following this process, the concept of al-Tsabit
wa al-Mutahawwil have been found the two
mindstream in the Arab world, aqgl (rational) and
nagl (text).

Keywords: Sastra Arab, kebudayaan, al-Tsabit wa al-Mutahawwil

PENDAHULUAN

Kebudayaan Arab yang identik dengan (agama) Islam sejatinya
tidak bisa dilihat hanya dalam satu pola yaitu pengaruh budaya Arab-
Islam atau Islam-Arab belaka. Kebudayaan Arab yang memiliki pelbagai
unsur akan nampak jelas lebih mendekati “kebenaran” bila dilihat dari
sisi fakta empirik yang lebih lekat dengan perubahan budaya. Hal ini
mengindikasikan bahwa para pengkaji budaya Arab-Islam seperti Nasr
Hamid Abu Zayd, Abid al_Jabiri, Hasan Hanafi, Arkoun dan Kritikus
kebudayaan Arab sejenisnya semestinya lebih jauh meneropong pelbagai
unsur yang ada dalam Arab-Islam. Semestinya, dalam mengambil sebuah
sintesa tentang Arab-Islam (mereka) tidak tergesa-gesa dan mencermati

pola-pola perubahan sebelum maupun sesudah membaurnya Islam dalam

1 Dosen STAI Al Azhar



Jurnal Fikroh. VVol. 4 No. 2 Januari 2010

kebudayaan Arab. Kebudayaan Arab. Abid al-Jabiri dalam takwin al- ‘4¢q/
al-‘Araby, misalnya, telah mendeskripsikan kebudayaan (agl) Arab yang
cenderung mengkaji sejarah perkembangan (bebankan) filsafat belaka
dengan tanpa sadar tak menyinggung unsur kebudayaan Arab lain seperti
sastra.? Padahal, unsur sastra dalam kebudayaan Arab, terlebih pada masa
pra Islam, sangat mempengaruhi perubahan nalar (agl) Arab yang
gilirannya membentuk kebudayaan Arab itu sendiri.

Begitu pula dengan kritikus Arab lain bernama Arkoun-seperti
dikutip Abd. A’la-yang telah mengidentifikasi adanya nalar stagnan
dalam Nalar Islam Klasik (NIK) seraya melihat stagnasi tersebut
terbentuk dari bahasa, kebenaran, hukum dan sejarah dalam kesatuan.
Selanjutnya nalar tersebut juga disebut dengan nalar ortodoks, yaitu nalar
yang tidak mengakui nalar pesaing untuk mencapai kesahihan yang sama
dengan kesahihannya.® Identifikasi semacam ini pun sejatinya “kurang”
utuh karena hanya melihat stagnasi nalar Arab dari hasil generalisasi dan
simplifikasi persoalan. Dalam analisisnya Arkoun lebih mengutamakan
hubungan antara bahasa dan kekuasaan (figih).

Keberadaan Islam dalam dunia Arab seyogianya dipandang sebagai
sebuah persekutuan budaya yang pada kenyataannya memenangkan
Islam karena faktor kekuasaan. Persekutuan ini bisa ditengarai terdapat
unsur yang ‘dimenangkan’ karena faktor dominasi (kekuasaan). Namun
harus kita pahami bahwa faktor dominan (hukum Islam) tidak akan bisa
merubah kultur terdalam (tradisi) masyarakat Arab seperti kultur pada

2 Babakan filsafat yang dimaksud di sini adalah kajian sejarah filsafat dari masa ke
masa, bukan filsafat sebagai ilmu yang integral dan multidisipliner. Lihat, Muhammad
Abed al-Jabiri, Takwim al-‘Aq!/ al-‘Araby (Beirut: Markaz Dirasah al-Wihdah al-
‘Arabiyah, 1989), khususnya pada fasal I, bab 8 dan 9.

3 Lihat, Dr. Abd.A’la, “Kolaborasi Agama, Bahasa dan Kekuasaan: Berbincang Dengan
Dan Mengkritisi Arkeologi Pemikiran Adonis” dalam Kompas, edisi 7, Nopember 2007.

116



Nanang Abdillah; Al-Tsabit Wa Al-Mutahawwil ...

masa pra Islam. Kultur yang ada pada masa pra Islam memang jauh
terpental dari kultur Arab-Islam seperti yang dikritik oleh para kritikus
Arab. Kultur Arab pra Islam mementingkan dzaug (rasa) dalam gaya
tuturnya. Terdapat aturan yang luar biasa dalam menggambarkan dan
mengimajinasikan sesuatu dalam tradisi sya’ir* sehingga tradisi tersebut
sampai terbawa dalam realitas sosial bangsa Arab.

Sepertinya, beberapa kritikus Arab-Islam belum sampai menggali
kearifan budaya Arab sejauh mungkin. Kritik yang selama ini mereka
gulirkan nampaknya hanya mengulas kebudayaan Arab dari kulitnya
saja. Persoalan mendasar yang sejatinya menjadi ruh kebudayaan Arab
adalah dimensi sastra pra Islam. Sastra pra Islam memiliki pengaruh
signifikan terhadap perubahan budaya masyarakat Arab. Sayangnya,
pada masa kehadiran islam (shadr al-Islam) dan masa kekhalifahan,
sastra secara massif terpengaruh oleh norma agama Islam dan bahkan
sastra hanya dijadikan sebagai media penghujat antardinasti dan
antarpenguasa.’ Namun kiranya menjadi terang bahwa perubahan corak
sastra dalam masyarakat Arab merupakan media yang sangat tepat untuk
melihat kebudayaan Arab baik sebelum maupun sesudah Islam hadir.

Seorang kritikus Arab-Islam yang cukup mewakili dan mengkaji
secara holistik tentang Arab-Islam adalah Adonis. Dengan pendekatan
yang lebih mengutamakan sastra sebagai media identifikasi kebudayaan,
Adonis mampu menyuguhkan unsur pokok perubahan-perubahan yang
ada dalam dunia Arab-Islam. Bahkan, seorang pengkritis kritikus Arab-

4 Perlu dicatat bahwa posisi syair pada masa pra Islam sangat mempengaruhi perubahan
social msyarakat Arab. Tak heran bila celaan, pujian dan sindiran kala itu
mempengaruhi gaya hidup masyarakat Arab yang saling mementingkan sukunya.

5 Ulasan cukup komperhensif tentang posisi kesusastraan Arab dalam dunia Arab dapat
dilihat pada karya Philip K. Hitti, History of The Arab: From the Earliest Times to the
present (Macmillan: Palgrave, 2002)

117



Jurnal Fikroh. VVol. 4 No. 2 Januari 2010

Islam, Ali Harb, menyatakan bahwa kajian Adonis lebih holistik dalam
memetakan Arab-Islam ketimbang kritikus lain seperti Abid al-Jabiri,

Hassan Hanafi dan Nasr Hamid Abu Zayd.®

STATIS DAN DINAMIS: PETA PEMIKIRAN ADONIS

Dalam karya disertasinya berjudul “al-Thabit wa al-Mutahawwil;
bahth fi al-/bda’ wa al-Ittiba’ ‘Idn al-‘Arab” yang menggemparkan dunia
pemikiran Arab, Adonis, Sastrawan Arab asal Suriah ini memberikan
gejala stagnasi yang terdapat dalam dunia Islam seraya kembali
menghadirkan semangat dinamisasi yang ada dalam kebudayaan Arab.
Stagnasi  yang diistilahkan  sebagai al-Thabit atau Thubut
merepresentasikan kejumudan, kemapanan, ketertutupan dan sejenisnya
dalam dunia Arab baik yang ada pada masa pra Islam maupun setelah
Islam hadir.

Sebelum menemukan konsep al-Thabit dan al-Mutahawwil, Adonis
mengaku secara khusus memiliki ketertarikan terhadap persoalan ittiba’
dan ibda’ atau yang lama (al-Qidam) dan yang baru (al-Hadathah).
Inspirasi ketertarikan tersebut muncul awal tahun 1960-an ketika dia
memperkenalkan puisi Arab lama pada para pembaca Arab modern yang
dibaca qasidah per qasidah (bait per bait). Dari sanalah muncul
penolakan terhadap aturan-aturan baku puisi Arab lama (Jahiliah).’

Kemapanan (al-Thabit) didefinisikan Adonis dalam bingkai
kebudayaan Arab sebagai pemikiran yang berdasarkan pada teks, dan

® Informasi ini dicatat oleh penulis dari M. Jadul Maula dalam diskusi dan bedah buku
“Adonis” diselenggarakan oleh Kombas di ruang siding rektorat IAIN Sunan Ampel
Surabaya, 16 Nopember 2007

" Pengakuan ini dipaparkan secara khusus oleh Adonis. Lihat, Adonis, al-Thabit wa al-
Mutahawwil; bahth fi al-Ibda’ wa al-Ittiba’ ‘Ind al-‘Arab (Beirut: Dar al-Saqi, 1994,
47.

118



Nanang Abdillah; Al-Tsabit Wa Al-Mutahawwil ...

menjadikan sifat kemapanannya sebagai dasar bagi kemapanan, baik
dalam memahami maupun mengevaluasi. Yang mapan menegaskan
dirinya sebagai makna satu-satunya yang benar bagi teks tersebut, dan
dengan itu kemapanan menjadi otoritas epistemologis.®

Al-Thabit bagi Adonis merupakan konsep atau sesuatu yang
dibangun atas dasar masa lalu yang ditafsirkan secara khusus , dan bagi
yang tidak sependapat dengan yang mapan (dominan, berkuasa) akan
diasingkan, dibuang atau bahkan mungkin dibunuh.® Bagaimanapun juga,
Adonis tetap tak bisa lepas dari kajian tentang kemapanan. la berusaha
mengulas konsep kemapanan dari puisi jahili yang dianggap sebagai
dasar pertama bagi peradaban Arab dan bagi wawasan puisi Arab. Puisi
jahili terkait secara organik dengan nilai kesukuan dan rasialisme. Ada
pertarungan yang kukuh antara satu puisi yang memuji sukunya dan
menjelekkan suku lain. Sementara dari sisi kebahasaan, aturan yang ada
dalam puisi jahili pun stagnan, ukuran keindahannya hanya diukur
dengan parameter yang sama.

Sementara al-Mutahawwil dalam konsep Adonis adalah sesuatu
yang menolak kekolotan sang statis (al-thabit) berdasartafsir khusus
terhadap masa lalu dengan berusaha mentransformasikan masyarakat
masuk ke dalam orientasi yang dikehendaki.*® Maksud dari yang berubah
(dinamis) dalam konsep Adonis adalah adanya kebebasan bagi semua
pihak untuk mengkreasikan sekreatif mungkin kearifan budaya yang
dimiliki. Secara otomatis, konsep ini mengusir sikap kolot, jumud dan

hanya bergantung pada sesuatu yang ada dan sesuatu yang diwariskan

¢ Ibid, him. 13-14
® Ibid, hlm. 30-31
19 1bid, hlm. 13-15

119



Jurnal Fikroh. VVol. 4 No. 2 Januari 2010

yang terdahulu, yang lalu. Konsep ini berusaha mempropagandakan
kreatifitas tanpa harus meninggalkan yang lalu atau boleh saja dengan
sama sekali meninggalkan yang lalu.

Dalam puisi Jahili yang identik dengan kemapanan, Adonis juga
mengendus benih-benih gerakan kreatif atau yang ada dalam konsepnya
disebut al-Mutahawwil. Benih-benih gerakan kreatif yang berusaha
menolak formasi kemapanan dalam puisi Arab tersebut tercermin dalam
gashidah Imri’ al-Qais dan Tharafah Ibd Abd. Makna puisi dari kedua
sastrawan jahili tersebut menggulirkan penyimpangan terhadap aturan
puisi lazimnya. Mereka juga berusaha mengkritik nilai negatif sikap
ashabiyah (fanatisme kesukuan) yang lazim dalam puisi Jahili seraya
menyuguhkan alternatif baru dan mengusung ide.

Secara general, Adonis mengkaji puisi dan perkembangannya
seraya menganggapnya sebagai representasi perubahan kebudayaan dan
peradaban Arab. Di satu sisi, kenyataan bahwa dalam puisi Jahili
terhadap sikap menolak perubahan dan menciptakan Kkreatifitas
melahirkan prinsip tersendiri bagi Adonis sehingga hal itu dijadikan titik
tolak bagi fakta-fakta dan kesimpulan-kesimpulan penting dalam
mengkaji puisi Arab. Prinsip tersebut menggiring Adonis untuk
menegaskan bahwa puisi itu sendiri tidak menafsirkan sikap ittiba’
sebagai yang mengakar dalam kehidupan Arab.

Konsekuensi dari prinsip tersebut menunjukkan bahwa perlu ada
kajian tentang mengapa terjadi pengakaran (kemapanan) ini di luar puisi
dan di luar zaman Jahiliah. Pada gilirannya Adonis semakin yakin bahwa
dalam memahami kebudayaan Arab, unsur selain puisi harus dikuasai

sebagai pandangan utuh terhadap pemikiran dan kerja mengenai yang

120



Nanang Abdillah; Al-Tsabit Wa Al-Mutahawwil ...

ada, manusia, dunia dan akhirat. Unsur inilah yang sebagai yang bagi
Adonis menjadi dasar bagi kehidupan dan peradaban baru.

Semakin terang bahwa prespektif puisi Arab tidak dapat dipahami
dengan cara memisahkan dari prespektif keagamaan, dan bahwa
fenomena puisi merupakan bagian dari keseluruhan peradaban Arab yang
ditafsirkan oleh puisi sendiri, tetapi juga ditafsirkan oleh struktur
keagamaan terhadap keseluruhan ini.

Pada akhirnya, Adonis yakin bahwa hanya dengan mengkaji
keseluruhan peradaban Arab kita akan dapat memahami pandangan Arab
terhadap manusia dan alam sehingga kita mengetahui posisi orang Arab
terhadap puisi dan lainnya, ittiba’ dan ibda’, serta persoalan-persoalan
kebudayaan dan kemanusiaan secara umum. Tak mengherankan bila
peneliti kebudayaan Arab sekaliber Ali Harb memuji keras Adonis
dengan pujian bahwa kajian yang dilakukan merupakan kajian holistik.

SANG “BERHALA KEJAHATAN”

Melalui pemikirannya yang kreatif dan nyleneh, Adonis pun
melahirkan Kkarya-karya yang dapat digolongkan sebagai karya
kontroversial. Sekitar 30 buku telah dilahirkan dari rahim pemikirannya.
Beberapa buku Adonis tersebut adalah Qasaid al-Ula, Aghani Mihyar al-
Dimsyq, Aurag fi al-Rih, Kitab al-Tahawulat wa al-Hijri fi agolim al-Lail
wa al-Nahar, Masrah wa al-Maraya, Hada Huwa Ismi, Mufrad bi Sighat
al-Jum’, al-Kitab amsi al-Makan al-Am, al-4’'mal al-Syi'riyah,
Mugaddimah al-Syi ru al- ‘Araby, Zaman al-Syi’r, al-Syi 'ru al- ‘Arabiyah
dan beberapa buku lainnya. Hampir separuh besar buku Adonis tersebut

adalah antologi puisi.

121



Jurnal Fikroh. VVol. 4 No. 2 Januari 2010

Yang menjadi unik dalam beberapa karya Adonis adalah karakter
dan ruh puisi yang revolusioner yang berani dibanding puisi-puisi Arab
lainnya. Bahkan yang lebih menggelikan lagi adalah semangat perubahan
yang sangat kentara dalam setiap makan yang tersirat dalam karyanya. Di
sana-sini Adonis menyuguhkan fenomena sosial bangsa Arab yang
stagnan dan pada saat yang sama dia pun mengkritiknya dengan
semangat menuntut perubahan. Sebagian contoh puisi Adonis

menyatakan:

Tuan khalifah telah mengeluarkan undang-undang dari air
Rakyatnya saus, tanah liat, dan leburan pedang

Tuan itu telah meletakkan sebuah mahkota

Berornamen mata-mata manusia

Apakah kota ini ayat-ayat?

Apakah pakaian para perempuan itu

Terbuat dari kertas mushaf?!

Semangat Adonis untuk menampik stagnasi, kemapanan dan
dominasi nampak terang tercermin dalam puisi di atas. Namun pada saat
yang sama, Adonispun mempropagandakan pentingnya perubahan
sebagai progesifitas kebudayaan. Bahkan ia sempat mencontohkan
modernitas sebagai simbol dari perubahan, yang dinamis atau al-
Mutahawwil. Asumsi dari pernyataan tersebut dibangun atas dasar bahwa

modernitas menyatakan sesuatu yang belum diketahui oleh tradisi yang

1 Adonis, hadza huwa ismi, (Dmaskus: dar al-Mada li al-Tsaqofa wa al-Nasr, 1996)

122



Nanang Abdillah; Al-Tsabit Wa Al-Mutahawwil ...

ada (lalu), atau mengungkapkan sesuatu yang tidak diketahui dari satu
sisi dan menerima ketakberhinggaan pengetahuan dari sisi yang lain.*2

Karakter pemikiran yang berani tersebut pun menggiring Adonis
pada asumsi bahwa yang stagnan (thabit) diwakili oleh salafiah dan yang
dinamis (tahawwul) diwakili oleh modernitas. Asumsi ini berangkat dari
pemikiran bahwa pengetahuan melalui teks dan nagl adalah paripurna
sehingga kemodernan tidak memiliki makna pentingnya Kketika
berhadapan dengan suatu bangsa yang telah mewujudkan kreatifitas
paripurnanya yang tak mungkin dilampaui.*

Titik tolak pemikiran tersebut pada gilirannya memancing “emosi”
penganut salafiyah yang mengklaim dirinya sebagai murtad, kafir dan
oleh Prof. Shalih Judat dijuluki sebagai salah satu “Berhala Kejahatan”
seraya dituduh sebagai musuh bangsa dan nasionalisme Arab.* Tidak
salah bila Anton Sa’adah, pendiri dan ketua partai nasionalis Syiria
memberikan nama Adonis diberikan Anton sebagai simbol bagi

kehidupan baru yang bebas dari dosa dan kenistaan.®

PENUTUP

Memetakan pemikiran Adonis bukan berarti penulis berpretensi
mempreteli bangunan pemikiran Adonis yang holistik melainkan hanya
sekedar melihat beberapa letupan pemikirannya yang kontroversial.
Penulis pun tidak “nggetu” mengkaji kebudayaan Arab-Islam. Dikatakan
baru karena sampai saat ini kajian holistik mengenai kebudayaan Arab-

12 Adonis, al-Thabit.. him. 28

13 Ibid, hlm 12

14 Raja’ al-Nigasy, Aswat Ghadibah fi al-Adab wa al-Naqd, (Mansyurat: Dar al-Adab,
1970), him.24.

15 Khairon Abu Asdavi dalam pengantar Penerjemah buku Adonis, (Yogyakarta: LKiS,
2007), him.xiv.

123



Jurnal Fikroh. VVol. 4 No. 2 Januari 2010

Islam Dbelum terkupas dan belum menyuguhkan sisi sastra dalam
kebudayaan Arab-Islam.

Pemikiran Adonis yang nyatanya bertolak dari sastra yang
selanjutnya merajut pelbagai aspek kebudayaan (agama, filsafat, teologi
dan sejarah) jauh lebih utuh ketimbang kajian beberapa kritikus Arab-
Islam seperti Abid al-Jabiri, Hassan Hanafi, Nasr Hamid Abu Zayd, dan
Muhammad Arkoun.

Meskipun nama Adonis tak sekaliber beberapa kritikus Arab-
Islam di atas, ia diakui oleh banyak kalangan memiliki posisi yang
menonjol dalam gerakan sastra kontemporer. Dalam optimisme penulis
bisa dimungkinkan bahwa nantinya letupan pemikiran dan konsep yang
digulirkan Adonis menjadi karya yang banyak diperbincangkan dalam
kajian kebudayaan Arab-Islam. Ali Harb bahkan mengatakan bahwa ia
banyak dipengaruhi oleh gaya penulisan Adonis dalam melihat segala
sesuatu. Lebih lanjut ia juga memuji Adoni sebagai kreator, penyair,

kritikus, pemikir nabi, dan pribadi.

124



