STAATSBLAD 1882 nomor 152
TONGGAK SEJARAH BERDIRINYA PENGADILAN AGAMA

Pristiwzjyanto1

Abstrak
Staatsblad 1882 nomor 152 sesungguhnya merupakan pengakuan
resmi dan pengukuhan sesuatu yang telah ada, tumbuh, dan
berkembang dalam masyarakat. Lahirnya Staatsblad 1882 nomor 152
diiringi oleh perbedaan pendapat sarjana-sarjana hukum Belanda.
Secara garis besar sarjana-sarjana hukum Belanda terpecah menjadi
dua: mereka-mereka yang cenderung berpihak pada kepentingan kaum
pribumi terutama kaum muslimin, yang dipelopori oleh Van den Berg,
dengan teori Receptio in Complexu-nya; dan mereka-mereka yang
menyerang eksistensi hukum Islam, dengan teori Receptie-nya Snouck
Hurgronje. Tetapi berlakunya kedua pandangan hukum ini secara
praktis, tetap dalam bingkai strategi Belanda untuk memperkokoh
posisi mereka di Nusantara. Sebagaimana dijelaskan dalam
pendahuluan bahwa netralitas Belanda dalam masalah hukum Islam
dan Peradilan Agama, menurut Benda dan Suminto “dibentuk oleh
kombinasi kontradiktif antara rasa takut dan harapan yang
berlebihan.” Kesimpulan ini dapat dijelaskan dari sisi bahwa apa pun
yang menjadi kebijakan Belanda, tidak mencerminkan adanya
keinginan Belanda untuk melepaskan negara jajahannya. Sehingga
pertentangan antara penganut teori Receptio in Complexu dengan teori
Receptie, hanyalah sebatas pencarian pendekatan yang paling efektif
dalam masalah hukum dan Peradilan Agama, yang pada akhirnya juga
demi melanggengkan kekuasaan kolonialnya di Nusantara. Tetapi
bagaimanapun, kita patut menghargai pandangan Van den Berg dan
kawan-kawannya, dengan teori Receptio in Complexu-nya, yang
secara positif melihat hukum Islam sebagai nilai yang mengikat dalam
kehidupan setiap muslim, walaupun dalam prakteknya belum mampu
diwujudkan dalam kesuluruhannya. Dan terhadap teori Receptie-nya
Snouck Hurgronje rasanya tidak berlebihan jika Hazairin
menyebutnya sebagai teori iblis, yang lahir dari semangat kristenisasi.
Kata Kunci : STAATSBLAD 1882 nomor dan Pengadilan Agama.

A. PENDAHULUAN
Berbicara masalah hukum dan Peradilan pada masa penjajahan Belanda pada

abad ke-19, tidak bisa dilepaskan dari strategi politik Belanda dalam rangka

mengukuhkan kekuasaannya di Indonesia. Baik kebijakan yang terkesan intimidatif

" Dosen tetap STAI Al-Azhar Menganti Gresik



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

maupun yang kompromis semuanya berada dalam kerangka mempertahankan

kekuasaannya terhadap bangsa Indonesia.

Terhadap Islam dan komunitas Muslim, Belanda awalnya memilih untuk
netral terhadap urusan keagamaan pribumi. Para penghulu dibiarkan untuk tetap
menyelenggarakan Peradilan Agama. Demikian pula hukum Islam tetap berlaku
untuk orang Islam. Kebijakan netral ini, menurut Harry J. Benda “dibentuk oleh
kombinasi kontradiktif antara rasa takut dan harapan yang berlebihan”.? Sebagai
penjajah, Belanda memiliki keinginan yang besar untuk (semakin) memperkuat dan
memperluas kekuasaannya. Sebaliknya, setiap usaha untuk melakukan konsolidasi

kekuatan akan berpotensi mendapat perlawanan dari umat Islam.

Sehingga banyak orang Belanda baik di negerinya sendiri maupun di Hindia
Belanda, sangat berharap segera dapat menghilangkan pengaruh Islam di Hindia
Belanda dengan berbagai cara, di antaranya melalui proses kristenisasi. Harapan itu
didasarkan pada anggapan tentang superioritas agama Kristen terhadap agama Islam
dan sebagian lagi berdasarkan kepercayaan bahwa sifat sinkritik agama Islam di
pedesaan Jawa akan memudahkan orang Islam Indonesia dikristenkan, dibandingkan
orang Islam di negara-negara lainnya.’ Pertukaran agama penduduk menjadi Kristen
akan menguntungkan negeri Belanda, karena penduduk pribumi yang mengetahui
eratnya hubungan agama mereka dengan agama pemerintahnya, akan menjadi warga
negara yang loyal lahir batin.* Karena itulah pemerintah kolonial Belanda gencar
melaksanakan misi kristenisasi. Tetapi keislaman masyarakat pribumi bukannya
menipis, tetapi justru semakin meningkat, dan kristenisasi menjadi suatu tantangan

yang harus dilawan.

B. POLITIK HUKUM BELANDA
Pada tahun 1859 Belanda memiliki keberanian untuk mencampuri masalah
agama. Untuk membatasi ruang gerak ulama dalam mengembangkan hukum Islam,

dikeluarkan Keputusan Raja tanggal 4 Februari 1859 nomor 78 yang menugaskan

Hamid Algadri, Islam dan Keturunan Arab dalam Pemberontakan Melawan Belanda (Bandung :
Mizan, 1996), 44.

3 Sofyan Hasan, Hukum Islam (Jakarta : Literata Lintas Media, 2004), 110.

* Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942 (Jakarta : LP3ES, 1982), 27.



Pristiwiyanto; STAATSBLAD 1852 ...

kepada Gubernur Jenderal untuk mencampuri masalah agama. Bahkan, harus meng-
awasi gerak-gerik para ulama bila dipandang perlu demi kepentingan ketertiban
keamanan.” Bersamaan dengan hal itu, berlakulah ordonansi tahun 1859 yang
mengatur masalah ibadah haji menjadi lebih ketat dari sebelumnya.’

Seiring dengan itu Pemerintah kolonial Belanda ingin segera mengubah
tatanan hukum Indonesia menjadi tatanan hukum Belanda. Sikap ini dikenal dengan
“politik hukum yang sadar” terhadap Indonesia. Artinya, penataan hukum
Indonesia menjadi hukum Belanda itu dilakukan dengan kesadaran. Hal ini bukan
ditujukan untuk memajukan hukum Islam, melainkan sebaliknya, yakni untuk
membelenggu, bahkan kalau mungkin meniadakannya. Sebagai gantinya,
pemerintah Hindia Belanda bermaksud memberlakukan hukum kodifikasi (hukum
Barat) di Indonesia, berdasarkan anggapan bahwa hukum Barat lebih baik daripada
hukum di Indonesia.” Untuk melaksanakan tugas itu pemerintah Belanda
membentuk suatu komisi di bawah ketua Scholten van Oud Haarlem. Tugasnya
antara lain melakukan penyesuaian undang-undang Belanda dengan keadaan-

keadaan riil dan strategis di Hindia Belanda. ®

Aqib Suminto, Politik Islam Hindia Belanda (Jakarta: LP3ES, 1985), 10
Walaupun ada peraturan yang ketat untuk pelaksanaan ibadah haji, tetapi jumlah jamaah haji
Indonesia malah semakin bertambah. Dalam tulisan Snouck Hurgronje, “De Hadji Politick der
Indishe Regeering,” dalam Bijvoesel van de Javabode, No. 149 (1 Juli 1909), pada pertengahan
abad ke-18 sebanyak 2000 orang menunaikan ibadah haji. Tahun 1886 sebanyak 5000, tahun 1890
sebanyak 7000. Sedangkan jumlah rata tahun 1899-1909 adalah 7300. Puncaknya terjadi pada
tahun 1896 yang mencapai angka 11.700 orang. Angka yang semakin membesar ini menimbulkan
kekhawatiran Belanda akan sifat internasionalisme Islam. Kekhawatiran ini semakin membesar
tatkala ditemukan bahwa sebagian besar pemberontakan rakyat pribumi terhadap penjajah Belanda
dipimpin oleh para haji. Karena itu, pada tahun 1872, Belanda mengirimkan Snouck Hurgronje
untuk mempelajari Islam dan Muslim di Arab. Snouck tinggal di Tanah Arab selama enam bulan
dengan nama samaran Abdul Ghafur karena adanya peraturan bahwa non-Muslim tidak diizinkan
untuk memasuki Mekah. Lihat Ahmad Gunaryo, Pergumulan Politik dan Hukum Islam
(Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2006), 73.
7 Pada tahun 1838 hasil kodifikasi di Nederland telah menjadi hukum positif di sana. Jadi tahun 1838
itu adalah saatnya bagi penguasa Hindia-Belanda untuk mulai berusaha membuat peraturan tetap -
konkordant dengan kodifikasi di Nederland yang akan menggantikan peraturan lama dan peraturan
sementara. Untuk dapat melaksanakan usaha itu, Hageman, Presiden Hoggerechtshof, pada tahun
1830 diberi “tugas istimewa” mempersiapkan suatu rencana kodifikasi bagi Hindia-Belanda. Tetapi
Scholten van Oud Haarlem yang diberi tugas untuk itu, sejak semula bermaksud tidak akan
menjamah hukum privat adat. Menurut pendapatnya, bangsa Indonesia bebas dari penerapan asas
unifikasi hukum yang termaktub dalam instruksi Pemerintah Pusat di Nederland. Lihat Iman
Sudiyat, Asas-asas Hukum Adat (Yogyakarta: Liberti, 1991), 87.
Abdul Rachmad Budiono, Peradilan Agama dan Hukum Islam di Indonesia (Jakarta: Bayumedia
Publishing, 2003), 2.



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

Dalam upaya penataan hukum tersebut, langkah awal yang dilakukan ketua
komisi yaitu menulis nota kepada pemerintah Belanda. Isinya antara lain bahwa,
“untuk mencegah timbulnya keadaan yang tidak menyenangkan, mungkin juga
perlawanan, jika diadakan pelanggaran terhadap orang Bumiputra dan agama Islam.
Maka harus diikhtiarkan sedapat-dapatnya agar mereka dapat tetap tinggal dalam
lingkungan (hukum) agama mereka serta adat istiadat mereka.””

Di tempat lain Belanda menugaskan Wichers, untuk mempersiapkan
pengundangan karya Komisi Scholten van Oud Haarlem. Selain itu ia diberi tugas
khusus, yaitu menyelidiki kemungkinan untuk mengganti hukum privat adat dari
golongan rakyat Bumiputera dan golongan Timur Asing dengan suatu kodifikasi
berdasarkan sistem hukum Eropa. Tugas ini merupakan fase pertama pelaksanaan
pasal 7 Keputusan Raja 16 Mei 1846 nomor 1 yang menyatakan “Gubernur-
Jenderal diberi kekuasaan untuk memberlakukan peraturan-peraturan tertentu dari
Kitab Undang-undang Hukum Perdata dan Kitab Undang-undang Hukum Dagang
atas penduduk bumiputera atau sebagian daripadanya, baik dengan maupun tanpa
perubahan-perubahan dan yang merupakan kelanjutan dari ketentuan dalam pasal
11 A.B.” (penerapan hukum adat bagi golongan rakyat Bumiputera yang tidak
menundukkan diri secara sukarela kepada peraturan-peraturan hukum perdata dan
hukum dagang Barat)."

Usaha Wichers itu didorong oleh 3 anggapan yang kuat kala itu ;

1. Penerapan hukum Eropa atas golongan rakyat Timur Asing dan Bumiputera itu
menguntungkan perniagaan bangsa Eropa;
2. Pentingnya suatu kodifikasi dinilai lebih dari semestinya'';
3. Hukum Adat dinilai lebih rendah daripada Hukum Eropa.'?
Mula-mula gagasan Wichers untuk memberlakukan sebagian dari hukum

Eropa atas golongan rakyat bukan Eropa itu disetujui oleh Raad van Indie. Tetapi

® M. Daud Ali, Kedudukan Hukum Islam, 14

1% Iman Sudiyat, Asas-asas Hukum Adat, 88.

" Aliran legisme menganggap hukum identik dengan undang-undang. Menurut aliran ini,
Jurisprudensi dianggap tidak atau kurang penting, oleh karena anggapan bahwa semua hukum
terdapat dalam undang-undang. Hakim dalam melaksanakan tugasnya terikat pada undang-undang,
sehingga pekerjaannya hanya melakukan pelaksanaan undang-undang. Lihat C.S.T. Kansil,
Pengantar Ilmu Hukum (Jakarta : Balai Pustaka, 1992), 158.

12 Iman Sudiyat, Asas-asas Hukum Adat, 88.



Pristiwiyanto; STAATSBLAD 1852 ...

dengan tak disangka-sangka Gubernur Jenderal Rochussen menolaknya dengan
alasan:

1. Hukum Eropa itu selaras dengan ajaran agama Nasrani. Padahal golongan
Bumiputera memeluk agama Islam. Sebelum rakyat Indonesia dinasranikan,
maka hukum Eropa tidak akan mendapatkan tanah subur untuk berkembang di
sini;

2. Jika hukum Eropa banyak mempengaruhi Pembentukan IK (kemudian HIR),
maka hakim - pegawai - pamong praja yang diserahi pekerjaan mengadili
perkara-perkara anak negeri selaku tugas sambilan, akan kehilangan banyak
energi dan waktunya untuk melakukan pekerjaan pokok, yaitu : tata usaha
negara, mengurus keuangan dan perbendaharaan, terutama untuk pembinaan
dan penyempurnaan Cultuurstelsel,

3. Penerapan hukum (acara) Eropa akan berakibat bahwa di lapangan hukum
acara perdata, kepada bangsa Indonesia akan diberikan sedemikian banyak hak
sendiri, pengambilan tindakan sendiri dan pengawasan. Hal ini dapat
membahayakan kedudukan pemerintah Hindia-Belanda."

Karena itulah rupanya nota Scholten yang disepakati oleh pemerintah
Belanda. Keluarlah ketentuan pasal 75 RR (Regering Reglement) dalam Staatsblad
Hindia Belanda 1855 : 2 yang dalam ayat (3) berbunyi “hakim Indonesia itu
hendaklah memberlakukan undang-undang agama (godsdienstige wetten) dan
kebiasaan penduduk Indonesia itu”. Ayat (4) berbunyi ‘“undang-undang agama,
unstelling dan kebiasaan itu jugalah yang dipakai (untuk mereka) oleh hakim Eropa
pada pengadilan yang lebih tinggi andaikata terjadi hogerberoep atau permintaan
pemeriksaan banding”.

Ketentuan lain yang senada dan bahkan memperluas berlakunya hukum
Islam, yaitu pasal 78 RR dalam Staatsblad Hindia Belanda 1855 : 2 ayat (2) berisi
“jika terjadi perkara perdata antara sesama orang Indonesia itu atau dengan mereka
yang dipersamakannya, maka mereka tunduk kepada putusan hakim agama atau

kepala masyarakat mereka menurut undang-undang agama (godsdienstige wetten)

B3 Ibid., 89.



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

atau ketentuan-ketentuan lama mereka.”'* Hal ini menunjukkan bahwa pemerintah
Belanda dan pemerintah Hindia Belanda waktu itu secara yuridis formal mengakui
berlakunya hukum Islam bagi orang-orang pribumi.

Sementara itu di negeri Belanda sendiri, menjelang akhir abad ke-19 kaum
liberal mengalami kemunduran, antara lain karena sejak 1870 garis pemisah antara
golongan-golongan politik ditarik menurut lapangan agama. Pertentangan politik
menjadi kompleks karena ada pengaruh dari pergolakan antara dua golongan
kepentingan yaitu kaum kapitalis dan kolonial, yaitu kaum liberal dan kaum
Protestan di Noord dan Zuid - Holand pada satu fihak, pada pihak lain kaum
kapitalis industrial, yaitu yang ada di Twente dan kaum politik di daerah Selatan.
Adapun mengenai politik kolonial di antara golongan-golongan politik itu pada
hakekatnya tidak ada perbedaan pendapat. Menjelang pergantian abad semakin kuat
pendapat bahwa politik kolonial harus meninggalkan politik eksploitasi atau yang
lebih dikenal pada waktu itu politik Batig Slot. Semua partai memberi tekanan pada
politik kolonial yang didasarkan pada suatu kewajiban moral dan yang diarahkan
kepada perbaikan nasib penduduk pribumi."”> Tetapi sampai dengan pelaksanaan
politik etis, kesimpulan Benda dan Suminto, bahwa kebijakan Belanda dibentuk
oleh kombinasi kontradiktif antara rasa takut dan harapan yang berlebihan, tetap

nampak.

C. STAATSBLAD 1882 NOMOR 152

Dalam Staatsblad 1835 nomor 58 ditegaskan tentang wewenang peradilan
agama di Jawa dan Madura yang isinya perselisihan di kalangan orang Jawa dan
Madura tentang perkara perkawinan atau pembagian harta benda dan sebagainya
yang harus diputuskan menurut syariat Islam harus diselesaikan oleh ahli hukum
Islam. Akan tetapi, segala persengketaan dari pembagian harta benda atau
pembayaran yang terjadi karena putusan itu harus di bawa ke pengadilan biasa

(sekarang peradilan umum). Pengadilan itulah yang akan menyelesaikan perkara itu

Y Warkum Sumitro, Perkembangan Hukum Islam di tengah Kehidupan Sosial Politik di Indonesia
(Malang: Bayumedia, 2005), 39
'S Marwati Djoened Poesponegoro, Sejarah Nasional Indonesia V (Jakarta: Balai Pustaka, 1993), 28.



Pristiwiyanto; STAATSBLAD 1852 ...

dengan mengingat putusan ahli agama dan supaya putusan itu dijalankan.'® Waktu
itu peradilan agama belum berbentuk institusi tetapi masih bersifat perorangan,
ketika itu para hakim dipegang oleh para penghulu (ahli agama).

Secara yuridis formal, Peradilan Agama menjadi suatu institusi atau sebagai
suatu badan peradilan yang terkait dalam sistem kenegaraan untuk pertama kali
lahir di Indonesia (Jawa Madura) pada tanggal 1 Agustus 1882. Kelahiran ini
berdasarkan suatu keputusan raja Belanda (Koninklijk Besluit), yakni Raja Willem
III tanggal 19 Januari 1882 nomor 24 yang dimuat dalam Staatsblad 1882 nomor
152, di mana ditetapkan satu peraturan tentang peradilan agama dengan nama
“Piesterraden” untuk Jawa dan Madura. Dalam bahasa Belanda disebut “Bepaling
betreffende de Priesteraden op Java en Madoera, 17 atau disingkat dengan nama
Priesterraad (Raad Agama). Keputusan Raja Belanda ini dinyatakan berlaku mulai
1 Agustus 1882 termuat dalam Staatsblad 1882 nomor 153, sehingga dengan
demikian dapatlah dikatakan bahwa tanggal kelahiran Pengadilan Agama di
Indonesia adalah tanggal 1 Agustus 1882."

Aturan ini, menurut Bruinessen, muncul dari kejumbuhan tugas yang
dilaksanakan oleh Gubernur Jenderal di satu sisi, dan Mahkamah Agung
(Hooggerechtshof van Nederlandsch Indie) di sisi lain. Bruinessen menerangkan
bahwa di Lebak, pada tahun 1863, terjadi pertikaian wewenang mengadili antara
Pengadilan Agama (Raad Agama) dan Pengadilan Negeri (Landraad) dalam
perkara waris. Saat itu ada seorang yang menggadaikan tanahnya kepada orang lain.
Sebelum menebus kembali tanahnya, penggadai meninggal dunia. Ahli waris
penggadai bersedia membayar dengan harapan agar bisa memperoleh kembali dan
menggarap tanah yang digadaikan itu. Pada tanggal 7 November 1865, Landraad
menyatakan bahwa Pengadilan Agama tidak berhak memutuskan perkara itu
(sayang tidak ada keterangan ke mana pertama kali kasus ini diajukan, ke

Pengadilan Negeri atau Pengadilan Agama). Pertikaian atas kasus ini sampai pada

' Zaini Ahmad Noeh dan Abdul Basit Adnan, Sejarah Singkat Peradilan Agama di Indonesia
(Surabaya: Bina Ilmu, 1983), 32.

"7 Ibid.

'8 Nama tersebut, menurut para ahli hukum, tidak tepat, karena kata “priester” berarti pendeta, padri,
atau biksu. Sehingga Priesterraad bisa diartikan Majelis atau Pengadilan Pendeta. Priesterraad
pada tahun 1882 didirikan di setiap tempat di mana terdapat Landraad (Pengadilan Negeri). Lihat
Taufik Abdullah dan Sharon Siddique, Tradisi dan Kebangkitan Islam di Asia Tenggara (Jakarta:
LP3ES, 1988), 216.



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

Kejaksaan Agung dan Gubernur Jenderal. Gubernur Jenderal memutuskan bahwa

yang berhak memutuskan adalah Pengadilan Negeri. Sementara itu, Mahkamah

Agung (Hoggerechtshof van Nederlandsch Indie) pada tahun 1870 mengeluarkan

pernyataan bahwa dalam kasus yang semacam itu, pengadilan yang berhak

mengadili adalah Pengadilan Agama, bukan Pengadilan Negeri. Pengadilan Negeri
hanya dibolehkan untuk melakukan penyelidikan terhadap tata susunan Pengadilan

Agama. Padahal saat itu tidak atau belum ada aturan yang mengatur tentang tata

susunan Pengadilan Agama. Konsekuensinya, Pengadilan Negeri pada prinsipnya

tidak bisa melakukan penyelidikan yang bersangkut paut dengan Pengadilan

Agama. 19

Directeur Justitie, menurut Steenbrink, kebingungan dan panik menghadapi
ini. Karena itu, mulai 27 Oktober 1881, Directeur van Justitie sibuk merumuskan
beberapa peraturan untuk Pengadilan Agama. Semua residen, Holle, L.W.C. Van
den Berg, Directeur Justitie, dan Directeur Binnenlandsch Bestuur diundang untuk
dimintai saran-saran. Dalam observasi Steenbrink, dalam rapat ini sembilan orang
menghendaki dihapuskannya Pengadilan Agama, tujuh mempertahankan, lima
menentang tetapi berangsur-angsur dihapuskan. Oleh Gubernur Jenderal, hasil
pertemuan itu dibicarakan dengan parlemen Raad van Nederlandsch Indie.

Akhirnya laporan itu dibawa ke Menteri Koloni di Den Haag. Draft terakhir

disampaikan kepada Raja Willem III untuk ditandatangani.”® Akhirnya proses yang

dimulai sejak 27 Oktober 1881 itu adalah keluarnya Staatsblad 1882 no. 152, berisi

7 pasal yang maksudnya adalah sebagai berikut :

1. Di samping setiap Landraad (Pengadilan Negeri) di Jawa dan Madura diadakan
suatu Pengadilan Agama yang wilayah hukumnya sama dengan wilayah hukum
Landraad,

2. Pengadilan Agama terdiri atas; penghulu yang diperbantukan kepada Landraad
sebagai ketua. Sekurang-kurangnya tiga dan sebanyak-banyaknya delapan orang
ulama Islam sebagai anggota. Mereka diangkat dan diberhentikan oleh

gubernur/residen;

19 Ahmad Gunaryo, Pergumulan Politik dan Hukum Islam, 79.
%% Ibid., 80.



Pristiwiyanto; STAATSBLAD 1852 ...

3. Pengadilan Agama tidak boleh menjatuhkan putusan, kecuali dihadiri oleh
sekurang-kurangnya tiga anggota termasuk ketua. Kalau suara sama banyak,
maka suara ketua yang menentukan;

4. Keputusan Pengadilan Agama dituliskan dengan disertai alasan-alasannya yang
singkat, juga harus diberi tanggal dan ditandatangani oleh para anggota yang
turut memberi keputusan. Dalam beperkara itu disebutkan pula jumlah ongkos
yang dibebankan kepada pihak-pihak yang beperkara;

5. Kepada pihak-pihak yang beperkara harus diberikan salinan surat keputusan
yang ditandatangani oleh ketua;

6. Keputusan Pengadilan Agama harus dimuat dalam suatu daftar yang harus
diserahkan kepada residen setiap tiga bulan sekali untuk memperoleh
penyaksian (visum) dan pengukuhan;

7. Keputusan Pengadilan Agama yang melampaui batas wewenang/ kekuasaannya
atau tidak memenuhi ketentuan Ayat (2), (3), dan (4) di atas tidak dapat
dinyatakan berlaku.?'

Staatsblad 1882 nomor 152 ini dalam naskah aslinya tidak merumuskan
wewenang Pengadilan Agama dan tidak pula membuat garis pemisah yang tegas
antara wewenang Pengadilan Agama dan wewenang Pengadilan Negeri. Hal ini
disebabkan oleh Staatsblad 1882 nomor 152 beranggapan bahwa wewenang
Pengadilan Agama sudah ada dalam Staatsblad 1835 nomor 58.** Juga peraturan
Belanda yang dikeluarkan pada tahun 1848, yang secara lebih operasional
menyangkut penyelenggaraan wewenang pada Pengadilan Agama, yaitu dengan
memberlakukan aturan-aturan administratif dalam pelaksanaan perkawinan dan
kewarisan, seperti ongkos dan proses berperkara, pencatatan nikah, serta beberapa

ketentuan lain tentang kematian. Peraturan tersebut sebenarnya ditujukan kepada

2! Terjemahan Muchtar Zarkasi, Peradilan Agama di Indonesia, Sejarah Perkembangan Lembaga
dan Proses Pembentukan Undang-undangnya (Jakarta: Direktorat Jenderal Kelembagaan Agama
Islam, 2001), 12-13.

Peraturan tentang Peradilan Agama di Jawa dikeluarkan pada tahun 1835 dengan Bt. 7 Desember
1835 No. 6 (Stbl. 1835 No. 58) yang menetapkan bahwa: “Kalau di antara orang Jawa timbul
perkara tentang perkawinan, pembagian waris dan lain sebagainya, yang harus diputuskan menurut
Undang-undang Islam, maka para penghulu/ulama/kyai harus memberikan keputusan hukum;
tetapi efek sipil, yaitu pelaksanaan atau pembayaran yang harus timbul dari keputusan itu, harus
diajukan kepada pengadilan biasa, supaya dilaksanakan menurut keputusan, yang sudah diambil
untuk menjamin pelaksanaannya.” Dikutip oleh Ahmad Gunaryo, Pergumulan Politik dan Hukum
Islam, 67.

22



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

Pengadilan Agama di Rembang dan Blora, tetapi kemudian diikuti oleh daerah-
daerah lain di Jawa dan Madura.”

Tetapi pada prinsipnya kewenangan Pengadilan Agama waktu itu tidak ada
batasan secara limitatif, karena itu pengadilan itu sendiri yang menentukan perkara-
perkara yang dipandangnya termasuk dalam lingkungan kekuasaannya, yakni
perkara-perkara yang berhubungan dengan bidang pernikahan, segala jenis
perceraian, mahar, nafkah, sah tidaknya anak, perwalian, kewarisan, hibah, sadaqgah,
dan waqaf. Dengan demikian secara singkat dapat dikatakan bahwa yang menjadi
wewenang Pengadilan Agama pada waktu itu adalah hal-hal yang berhubungan
dengan hukum perkawinan dan hukum kewarisan Islam.** Penentuan lingkungan
wewenang yang dilakukan sendiri oleh Pengadilan Agama ini adalah kelanjutan
dari praktek peradilan dalam masyarakat bumi putera yang beragama Islam yang
telah berlangsung sejak zaman pemerintahan VOC dan kerajaan-kerajaan Islam
sebelumnya.

Lahirnya Staatsblad 1882 nomor 152 tidak dapat dilepaskan dari buah
pikiran Van den Berg. Van den Berg menyatakan bahwa hukum yang berlaku bagi
orang Indonesia adalah hukum agamanya (Receptio in Complexu).”> Bahkan
menurut Muchtar Zarkasyi, Vanden Berg adalah konseptor dari Staatsblad 1882
nomor 152, dengan dilatarbelakangi dan dasar pemikiran yang berpijak pada
realitas historis, kenyataan sosiologis kemudian diberi legitimisi yuridis oleh
pemerintah Belanda bagi berdirinya Pengadilan Agama di Indonesia.”® Sehingga
pembentukan Pengadilan Agama dengan Staatsblad 1882 nomor 152 itu
sesungguhnya merupakan pengakuan resmi dan pengukuhan sesuatu yang telah ada,
tumbuh, dan berkembang dalam masyarakat.’’” Di samping itu pendapat Scholten
van Oud Haarlem di atas juga dianggap yang mendorong pemerintah Hindia
Belanda mendirikan Pengadilan Agama di Jawa dan Madura (1882), karena di
dalam Pasal 78 ayat 2 RR ditegaskan bahwa dalam hal terjadi perkara perdata

antara sesama orang bumi putera atau dengan mereka yang disamakan dengan

2 Ahmad Gunaryo, Pergumulan Politik dan Hukum Islam, 68.

2* Taufik Abdullah, Tradisi dan Kebangkitan Islam di Asia Tenggara, 216.

%5 Abdul Rachmad Budiono, Peradilan Agama dan Hukum Islam di Indonesia, 3.
2® Muchkar Zarkasyi, Peradilan Agama di Indonesia, 12.

*T H.M. Daud Ali, Kedudukan Hukum Islam, 15

10



Pristiwiyanto; STAATSBLAD 1852 ...

mereka, maka mereka itu tunduk pada putusan hakim agama atau kepala

masyarakat mereka yang menyelesaikan perkara itu menurut undang-undang agama

atau ketentuan-ketentuan lama mereka.”®
Staatsblad 1882 nomor 152 ini telah mengatur tugas Pengadilan Agama
sebagai badan peradilan, namun ketergantungan kepada bupati masih sangat besar.

Hal ini seperti dinyatakan oleh Snouck Hurgronje, Staatsblad 1882 nomor 152 telah

menyebabkan adanya perubahan. Para penghulu dalam melaksanakan tugas hukum

merasa bergantung sekali pada bupati. Para bupati itu jelas menunjukkan
kekuasaannya.29

Di samping itu, walaupun pengadilan ini dibentuk oleh Pemerintah namun
kenyataannya tidak memperoleh kedudukan yang sama dengan pengadilan

Gubermen (Landraad dan lain-lain). Pemerintah tidak menyediakan anggaran

belanja maupun gaji bagi petugas-petugas di dalamnya dan segala keperluan

administrasi harus dicukupkan dari ongkos perkara semata-mata. Penjabat yang
mendapat tunjangan tetap hanya ketuanya saja dalam kedudukannya sebagai
adviseur bij de Landraad, atau biasanya disebut “Penghulu Landraad >

Hal-hal yang dirasa mengecewakan oleh masyarakat, terutama kaum

Muslimin  di kala itu terhadap pelaksanaan Pengadilan Agama dapatlah

disimpulkan®' sebagai berikut:

1. Anggota-anggota Pengadilan Agama tidak mendapatkan gaji tetap dan oleh
sebab itu sering kali terjadi diangkatnya pegawai masjid yang kurang
pengetahuannya dalam hukum agama, karena yang sungguh-sungguh cakap dan
alim tidak mau diangkat.

2. Di antara Pengadilan Agama ada yang memungut ongkos perkara sebesar 10%
(terkenal istilah ‘ushur) dari harta waris yang diperkarakan dan acap kali
taksiran itu terlampau tinggi.

3. Tidak ada instansi yang lebih tinggi untuk mengadakan banding (appel) atas

keputusan yang dirasa kurang memuaskan. Jalan yang boleh dilalui masa-masa

8 Sayuti Thalib, Receptio a Contraris (Jakarta: Bina Aksara, 1982), 25.

2 Snouck Hurgronye dikutip oleh Muchkar Zarkasyi, Peradilan Agama di Indonesia, 13.

30 Zaini Ahmad Noeh dan Abdul Basit Adnan, Sejarah Singkat Pengadilan Agama Islam di
Indonesia, 33.

3! Dikutip dari Buku Konprensi Kementrian Agama 1950 Jilid III — IV hal 462. Ibid., 34.

11



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

itu hanya dengan cara memohon kepada Gubernur Jenderal dengan perantaraan
Adviseur voor Inlandsche Zaken, agar supaya keputusan yang kurang
memuaskan itu dibatalkan, tetapi permohonan semacam itu jarang sekali
dikabulkan.

4. Karena keputusan Pengadilan Agama harus dimintakan Executoir Verklaring
dari Landraad, maka timbul proses peradilan kembar (dubbele berechting) yang

mengakibatkan ongkos perkara mahal, terutama dalam perkara waris.

D. REAKSI MASYARAKAT TERHADAP STAATSBLAD 1937 NO. 116
Tindakan Pemerintah Belanda untuk mengurangi kekuasaan Pengadilan

Agama dalam masalah waris dan lain-lain ternyata mendapat sanggahan yang keras

dari masyarakat, terutama umat Islam. Sedang pembentukan Mahkamah Islam

Tinggi pada umumnya diterima dengan sikap yang baik. Reaksi yang semula timbul

sudah barang tentu dari kalangan Penghulu dan Pegawainya sebagai pihak yang

langsung merasakan pelaksanaan dan akibatnya. Dalam usaha untuk menentang

pelaksanaan Stbl. 1937 No. 116 para Penghulu beserta pegawainya telah

membentuk perkumpulan bernama PPDP (Perhimpoenan Penghoeloe dan Pegawai).

Konggres 1 di Surakarta 16 Mei 1937 salah satu keputusan PPDP ialah

menyampaikan surat permohonan kepada Pemerintah Belanda agar Stbl. 1937

nomor 116 dicabut dengan alasan sebagai berikut:

1. Hukum adat sifatnya tidak tetap dan dapat berubah menurut keadaan, waktu,
dan tempat. Sedangkan hukum Islam tetap menurut al-Quran dan hadis;

2. Orang-orang Islam yang menerima putusan hukum adat dalam masalah waris
dianggap telah mengingkari agamanya;

3. Bagi pengadilan, pencabutan perkara waris tidak memberikan perbaikan;

4. Kedudukan penghulu, baik di dalam maupun di luar pengadilan adalah sebagai
kepala agama. Karena itu, soal Staatsblad 1937 nomor 116 tidak bisa terlepas

dari soal agama;

12



Pristiwiyanto; STAATSBLAD 1852 ...

5. Pembagian waris menurut hukum Fara>’id} telah berlaku beratus tahun di
Indonesia sebagai hukum shara’. Karena itu jika diubah dengan hukum adat
berarti mengubah hukum agamanya.*>

Suatu kenyataan yang menarik bahwa meskipun peradilan agama
ditempatkan di bawah peradilan umum dan untuk Jawa dan Kalimantan Selatan
telah dicabut kewenangannya untuk menyelesaikan masalah waris, masyarakat
pribumi masih berbondong-bondong membawa perkaranya ke peradilan agama
sehingga keberadaan peradilan agama tetap terjamin. Demikian pula dalam masalah
waris, meskipun secara resmi Pengadilan Agama telah kehilangan kewenangannya
sejak tahun 1937, namun menurut Daniel S. Lev, Pengadilan Agama di Jawa tetap
mampu menyelesaikan masalah waris dengan cara-cara yang sangat mengesankan.

Bahkan, di beberapa daerah Pengadilan Agama menerima perkara waris lebih

banyak daripada Pengadilan Negeri. Kenyataan itu didasarkan pada alasan sebagai

berikut;

1. Pada umumnya, orang-orang Jawa tidak mempermasalahkan wewenang hukum
Pengadilan Negeri atau Pengadilan Agama. Oleh karena kebiasaan masyarakat
(dan yang mereka ketahui) bahwa urusan kewarisan itu tempat penyelesaiannya
di Pengadilan Agama, maka mereka berduyun-duyun membawa perkara wa-
risnya ke Pengadilan Agama.

2. Pengalihan wewenang mengadili masalah kewarisan yang dilakukan oleh
pemerintah kolonial Belanda dahulu dari Pengadilan Agama ke Pengadilan
Negeri ternyata hanya kebetulan saja efektif pada beberapa keadaan dan tempat
tertentu di Jawa. Jika pengaruh Islamnya kuat, masyarakat tetap mengajukan
perkara warisnya ke Pengadilan Agama, karena tindakan itu dianggap yang
paling tepat dan benar. Apapun yang diputuskan oleh Pengadilan Agama
dianggapnya bersifat Islam.

3. Penyelesaian masalah kewarisan di pengadilan dilakukan dengan cara yang
lebih enak, cepat, tidak prosedural, dan fleksibel.

4. Pengadilan Agama juga terkesan lebih informal, kekeluargaan, serta tidak

33
menakutkan.”

32 Majalah “DAMATI” suara dari PPDP no.l/tahun 1 Januari 1938. Dikutip Zaeni Ahmad Noeh,
Sejarah Singkat Pengadilan Agama, 39-40.

13



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

Penyelesaian yang diberikan Pengadilan Agama ada dua macam. Pertama
dalam bentuk fatwa waris, bagi masalah ke warisan yang di dalamnya tidak
mengandung persengketaan fatwa ini tidak ada dasar hukum pengaturannya. la
tumbuh dan berkembang dari kebiasaan untuk memenuhi kebutuhan masyarakat.
Mula-mula tidak mempunyai bentuk, kemudian fatwa itu dibuat secara tertulis dan
disebut Surat Keterangan Ahli Waris atau Surat Keterangan tentang pembagian
harta warisan dengan perdamaian. ** Fatwa waris biasanya tidak hanya berisi
tentang siapa yang berhak menjadi ahli waris dan beberapa bagian masing-masing.
Jika diminta oleh para ahli waris, maka hakim Pengadilan Agama juga dapat
membantu mereka untuk melaksanakan pembagian waris secara detail termasuk
perkara hibah dan wasiat.

Meskipun fatwa waris yang dikeluarkan Pengadilan Agama tidak memiliki
pijakan hukum, namun dalam kenyataannya sejak lama fatwa waris ini diterima
oleh para notaris dan para hakim Pengadilan Negeri sebagai alat bukti yang sah.
Begitu pula pejabat pendaftaran tanah pada kantor agraria (sekarang kantor
pertanahan) menggunakan fatwa waris sebagai bukti pemilikan. Dengan demikian,
meskipun dibuat tanpa pijakan ketentuan hukum yang berlaku namun fatwa jenis
pertama ini daya mengikatnya diakui secara materiil. Kedua, fatwa waris yang di
dalamnya mengandung persengketaan, menurut ketentuan yang berlaku, setelah
perkara ini masuk ke Pengadilan Agama harus segera diteruskan ke Pengadilan
Negeri untuk diputuskan. Namun dalam praktiknya, hakim Pengadilan Agama
sering memutuskan sendiri perkara ini. Putusannya sama-sama berbentuk fatwa,
bedanya untuk jenis ini, ada pihak yang menang dan ada pihak yang kalah.
Uniknya, fatwa ini sering dipahami masyarakat sebagai keputusan yang dipatuhi
dengan penuh kesadaran oleh semua pihak.3 > Pelaksanaan fatwa waris di dalam
masyarakat berjalan cukup efektif. Efektivitas pelaksanaan fatwa waris itulah yang
menjadikan Pengadilan Agama tetap eksis di tengah-tengah masyarakat.

Putusan masalah waris ini tidak berada di dalam kewenangan Pengadilan

Agama, maka jalan keluar yang ditempuh yakni mengajukan fatwa tersebut ke

33 Daniel S. Lev, Islamic Courts in Indonesia (London : University of California Press, 1972), 19-20.
3* Warkum Sumitro, Perkembangan Hukum Islam, 49
35 T

Ibid.

14



Pristiwiyanto; STAATSBLAD 1852 ...

Pengadilan Negeri untuk mendapatkan pengukuhan sebagai suatu akta perdamaian.
Meskipun di mata masyarakat muslim Pengadilan Agama tetap diakui
eksistensinya, namun berkat, rekayasa ilmiah pemerintah kolonial Belanda yang
cukup gigih itu, citra Pengadilan Agama tetap berada di bawah Pengadilan Negeri.
Pengadilan Agama tidak dihapuskan sama sekali, tetapi citranya dirusak dan

diberikan citra palsu.*

F. REKAYASA BELANDA DI BIDANG PERUNDANG-UNDANGAN

Di bidang perundang-undangan, pemerintah Hindia Belanda membuat
langkah untuk mengubah perundang-undangan yang ada dengan cara yang
sistematis, halus, dan berangsur-angsur agar tidak mudah diketahui. Perubahan-
perubahan itu dapat diketahui dari redaksi/susunan/pilihan kata dalam perundang-
undangan yang diubah.

Perubahan-perubahan redaksional itu, menurut Sayuti Thalib,’” secara garis besar-

nya adalah sebagai berikut:

1. Regeering Reglement Staatsblad 1855 : 2 pasal 75 ayat (3) ... Hakim Bumi Putra
harus memperlakukan undang-undang (peraturan) agama uwnstelling dan
kebiasaan (adat) penduduk asli, sejauh tidak bertentangan dengan asas-asas
kepatutan dan keadilan yang diakui umum. Kata-kata “memperlakukan” artinya
merupakan keharusan dan hukum positif bagi orang-orang pribumi adalah
hukum agama (Islam), hukum adat secara sederajat. Jika dihubungkan dengan
teorinya Van den Berg, berarti bagi pribumi yang beragama Islam, hukum
positif yang berlaku adalah hukum agama (Islam).

2. Regeering Reglement Staatsblad 1907 : 204 memperlunak ketentuan pasal 75
pada Staatsblad 1855 : 2 ...mengenai persoalan yang terjadi sesama Bumi Putra,
orang Timur Asing, dan yang masuk di dalamnya, diikuti peraturan yang
berkenaan dengan agama dan kebiasaan mereka.Penghalusan yang terjadi pada
ungkapan tersebut yaitu bahwa kata-kata “memperlakukan” yang mempunyai
arti sebagai hukum positif yang harus diterapkan diubah menjadi kata-kata

“diikuti” yang mempunyai arti bukan keharusan karena diikuti atau tidak

3¢ Bustanul Arifin, Pelembagaan Hukum Islam di Indonesia (Jakarta: Gema Insani Press, 1996), 83.
37 Sayuti Thalib, Receptio a Contraris, 14-40.

15



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

tergantung kepada orangnya atau subjeknya menghendaki atau tidak.
Konsekuensinya, jika subjeknya tidak menghendaki berarti hukum Islam
menjadi tidak berlaku.
Pasal 75 RR diperbaiki lagi dengan Staatsblad 1919 : 621 ...diikuti peraturan-
peraturan yang berkenaan dengan agama dan kebiasaan itu diperhalus menjadi:
. memerhatikan peraturan-peraturan yang berkenaan dengan agama dan
kebiasaan mereka. Pada redaksi Staatsblad 1919 : 621 itu terlihat bahwa kata-
kata “memerhatikan” lebih lemah daya mengikatnya daripada “diikuti”. Di
dalam Staatsblad 1919 : 621 juga ditambahkan kata-kata: ... ketika diperlukan
perlakuan atas mereka, hal itu dapat pula menyimpang dari peraturan agama dan
kebiasaannya, apabila penyimpangan itu dikehendaki untuk kepentingan umum
dan masyarakat. Selain melemahkan, tambahan kata-kata tersebut juga memberi
kesempatan untuk menyimpang dari peraturan-peraturan agama mereka, asal
dibenarkan oleh kepentingan umum dan masyarakat. Tampaknya, pemerintah
kolonial Belanda ingin bermain dan memanipulasi kata-kata “kepentingan
umum dan kepentingan masyarakat” yang ukurannya tentu sangat relatif dan
bisa elastis sesuai dengan kepentingannya.
Ketentuan pasal 134 IS (Indische Staatsregeling) yang lama bunyinya dengan
pasal 78 RR Staatsblad 1855 dan RR 1907 serta RR 1919 aslinya berbunyi
sebagai berikut: (1) “semua perselisihan mengenai hak milik atau hak-hak yang
ditimbulkannya atau mengenai utang piutang atau hak-hak perdata lainnya
tunduk semata-mata kepada kekuasaan peradilan” (2). “kalau terjadi
perselisihan perdata antara sesama penduduk inlander atau penduduk yang di-
persamakan dengan mereka diputuskan oleh kepala agama atau kepala adat
mereka menurut undangundang agamanya atau adat aslinya. Redaksi ayat (1)
nya tidak mengalami perubahan. Namun, ayat (2) pasal 134 IS dengan
Staatsblad 1929 : 221 mengalami perubahan yang sangat mendasar. “Dalam hal
terjadi perkara perdata antara sesama orang Islam akan diselesaikan oleh hakim
agama Islam apabila hukum adat menghendakinya dan sejauh tidak ditentukan
lain dengan suatu ordonansi”.

Ketentuan pasal 134 ayat (2) IS tersebut jelas bahwa hukum Islam

ditempatkan di bawah hukum adat. Hukum Islam baru berlaku bagi pribumi,

16



Pristiwiyanto; STAATSBLAD 1852 ...

apabila diterima oleh hukum adat. Ketentuan itu dimaksudkan oleh pemerintah
kolonial untuk mencabut hukum Islam dari tata hukum Hindia Belanda.”® Ketentuan
pasal 134 ayat (2) IS itulah yang menjadi landasan formal berlakunya teori
Receptie. Sejak saat itulah masyarakat Indonesia yang mempunyai hubungan
dengan masalah-masalah hukum mulai merasakan pengaruh teori Receptie yang
kuat. Seakan-akan, masyarakat Indonesia telah merasakan sesuatu yang benar dan
biasa bahwa hukum Islam itu bukan hukum di Indonesia. Telah tertanam pada
pikiran orang bahwa yang berlaku adalah hukum adat dan hukum Islam baru
menjadi hukum apabila telah menjadi hukum adat. Peraturan tersebut bukan
pencabutan terhadap hukum Islam secara keseluruhan, tetapi hanya mencabut ber-
lakunya hukum Islam dari lingkungan peradilan umum. Sedangkan hukum Islam di

masyarakat tetap merupakan hukum yang hidup dan dipatuhi.*’

G. PENUTUP

Staatsblad 1882 nomor 152 sesungguhnya merupakan pengakuan resmi dan
pengukuhan sesuatu yang telah ada, tumbuh, dan berkembang dalam masyarakat.
Lahirnya Staatsblad 1882 nomor 152 diiringi oleh perbedaan pendapat sarjana-
sarjana hukum Belanda. Secara garis besar sarjana-sarjana hukum Belanda terpecah
menjadi dua: mereka-mereka yang cenderung berpihak pada kepentingan kaum
pribumi terutama kaum muslimin, yang dipelopori oleh Van den Berg, dengan teori
Receptio in Complexu-nya; dan mereka-mereka yang menyerang eksistensi hukum
Islam, dengan teori Receptie-nya Snouck Hurgronje. Tetapi berlakunya kedua
pandangan hukum ini secara praktis, tetap dalam bingkai strategi Belanda untuk
memperkokoh posisi mereka di Nusantara.

Sebagaimana dijelaskan dalam pendahuluan bahwa netralitas Belanda dalam
masalah hukum Islam dan Peradilan Agama, menurut Benda dan Suminto
“dibentuk oleh kombinasi kontradiktif antara rasa takut dan harapan yang
berlebihan.” Kesimpulan ini dapat dijelaskan dari sisi bahwa apa pun yang menjadi

kebijakan Belanda, tidak mencerminkan adanya keinginan Belanda untuk

38 1
Ibid., 37.

39 Abdul Muthalib, Prospek Hukum Islam terhadap Hukum Nasional (Surabaya: Bina Ilmu, 1987),
13-14.

17



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

melepaskan negara jajahannya. Sehingga pertentangan antara penganut teori
Receptio in Complexu dengan teori Receptie, hanyalah sebatas pencarian
pendekatan yang paling efektif dalam masalah hukum dan Peradilan Agama, yang
pada akhirnya juga demi melanggengkan kekuasaan kolonialnya di Nusantara.
Tetapi bagaimanapun, kita patut menghargai pandangan Van den Berg dan
kawan-kawannya, dengan teori Receptio in Complexu-nya, yang secara positif
melihat hukum Islam sebagai nilai yang mengikat dalam kehidupan setiap muslim,
walaupun dalam prakteknya belum mampu diwujudkan dalam kesuluruhannya. Dan
terhadap teori Receptie-nya Snouck Hurgronje rasanya tidak berlebihan jika

Hazairin menyebutnya sebagai teori iblis,* yang lahir dari semangat kristenisasi.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, Taufik dan Sharon Siddique. Tradisi dan Kebangkitan Islam di Asia
Tenggara. Jakarta: LP3ES, 1988

Algadri, Hamid. Islam dan Keturunan Arab dalam Pemberontakan Melawan
Belanda. Bandung : Mizan, 1996.

Ali, M. Daud. Kedudukan Hukum Islam dalam Sistem Hukum Indonesia. Jakarta:
Yayasan Risalah, 1984.

Arifin, Bustanul. Pelembagaan Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: Gema Insani
Press, 1996.

Budiono, Abdul Rachmad. Peradilan Agama dan Hukum Islam di Indonesia. Jakarta:
Bayumedia Publishing, 2003.

Hasan, Sofyan. Hukum Islam. Jakarta : Literata Lintas Media, 2004
Hazairin, Hukum Kekeluargaan Nasional. Jakarta: Tintamas, 1964
Kansil, C.S.T. Pengantar llmu Hukum. Jakarta : Balai Pustaka, 1992.

Lev, Daniel S. Islamic Courts in Indonesia. London : University of California Press,
1972.

Muthalib, Abdul. Prospek Hukum Islam terhadap Hukum Nasional. Surabaya: Bina
[Imu, 1987.

* Hazairin menyatakan bahwa teori resepsi diciptakan untuk merintangi kemajuan Islam di
Indonesia. Teori itu, menurutnya, adalah teori iblis, Sikapnya tersebut kemudian terumuskan
menjadi Teori Receptie Exit. Lihat Sofyan Hasan, Hukum Islam, 110.

18



Pristiwiyanto; STAATSBLAD 1852 ...

Noeh, Zaeni A. dan Abdul Basit Adnan. Sejarah Singkat Peradilan Agama di
Indonesia. Surabaya: Bina [Imu, 1983.

Noer, Deliar. Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942. Jakarta : LP3ES,
1982.

Poesponegoro, Marwati Djoened. Sejarah Nasional Indonesia V. Jakarta: Balai
Pustaka, 1993

Suminto, Aqib. Politik Islam Hindia Belanda. Jakarta: LP3ES, 1985.

Sumitro, Warkum. Perkembangan Hukum Islam di tengah Kehidupan Sosial Politik
di Indonesia. Malang : Bayumedia, 2005.

Supriyadi, Dedy. Sejarah Hukum Islam, dari Kawasan Jazirah Arab sampai
Indonesia. Bandung: Pustaka Setia, 2007.

Thalib, Sayuti. Receptio a Contraris. Jakarta : Bina Aksara, 1985.

Wignyodipuro, Surojo. Pengantar dan Asas-asas Hukum Adat. Bandung: Alumni,
1973.

Zarkasyi, Muchkar. Peradilan Agama di Indonesia, Sejarah Perkembangan Lembaga
dan Proses Pembentukan Undang-undangnya. Jakarta: Direktorat Jenderal
Kelembagaan Agama Islam, 2001.

19



