MADZHAB DAN FAKTOR PENYEBAB TERJADINYA
PERBEDAAN

Nanang Abdillah’
Abstrak

Mazhab adalah pokok pikiran atau dasar yang digunakan oleh Imam
mujtahid dalam memecahkan masalah; atau mengistinbathkan hukum
Islam. Munculnya mazhab, sebagai bagian dari proses sejarah
penetapan hukum islam tertata rapi dari generasi sahabat, tabi’in,
hingga mencapai masa keemasaan pada khilafah Abbasiyah, akan
tetapi harus diakui madzhab telah memberikan sumbangsih pemikiran
besar dalam penetapan hukum figh Islam.Sebab-sebab terjadinya
perbedaan pendapat/mazhab dikarenakan perbedaan persepsi dalam
ushul figh dan figh serta perbedaan interpretasi atau penafsiran
mujtahid.Menganut paham untuk bermahzab, dikarenakan faktor
“ketidakmampuan” kita untuk menggali hukum syariat sendiri secara
langsung dari sumber-sumbernya (Al-Quran dan as-Sunnah).
Bermadzhab secara benar dapat ditempuh dengan cara memahami
bahwa sungguhnya pemahaman kita terhadap perbedaan pendapat di
kalangan mazhab-mazhab adalah sesuatu yang sehat dan alamiah,
bukan sesuatu yang janggal atau menyimpang dari Islam.

Kata Kunci : Madzhab dan Perbedaan
A. Pendahuluan

Pembinaan hukum Islam seperti yang telah kita pahami bersama telah
mengalami beberapa fase periode. Dimulai pada jaman Nabi hingga sekarang. Nabi
telah meletakkan dasar hukum yang dipegang teguh oleh para sahabat. Ketika beliau
wafat, tradisi keilmuan yang berkenaan dengan hukum Islam diteruskan oleh para
sahabat beliau. Tentu sebagai konsekuensinya lapangan ijtihad semakin meluas
bersamaan dengan meluasnya wilayah kekuasaan Islam.

Harun Nasution seperti dikutip oleh Abuddin Nata, membagi periodesasi
hukum Islam menjadi empat, yakni, (1)periode Nabi, (2)periode Sahabat, (3)periode
itihad dan kemajuan , (4)periode taqlid serta kemunduran.” Menurut Hudhari Bik,
terdapat enam periode pembinaan Hukum (figh) Islam; yakni pertama pada masa

Nabi saw; Kedua pada masa Sahabat besar (Khulafaur Rasyidin); ketiga pada masa

"Dosen tetap STAI Al-Azhar
2Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, ( Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004), Cet IX, 301



Nanang Abdillah; Madzhab dan Faktor ...

sahabat kecil dan tabi’iin; hingga berakhirnya abad I Hijriyah; keempat pada masa
figh menjadi cabang ilmu pengetahuan, ditandai dengan munculnya imam mahzab
hingga berakhirnya abad ke-3 hijriyah; ke/ima pada masa pembinaan hukum hingga
berakhirnya Daulah Abbasiyah; dan keenam pembinaan hukum pada masa taqlid.?
Artikel ini akan mencoba mengarahkan pembahasa seputar sebab-sebab

terjadinya perbedaaan mazhab

B. Pengertian Mazhab

Menurut bahasa Arab, “mazhab” ) o»i. ) berasal dari shighah masdar
mimy (kata sifat) dan isim makan (kata yang menunujukkan keterangan tempat)
dari akar kata £ii/ madhy “ dzahaba” (o 3) yang bermakna pergi.* Jadi, mazhab itu
secara bahasa artinya, “tempat pergi”, yaitu jalan (ath-tharig).”

Sedangkan menurut istilah ada beberapa rumusan:

1. Menurut M. Husain Abdullah, mazhab adalah kumpulan pendapat mujtahid
yang berupa hukum-hukum Islam, yang digali dari dalil-dalil syariat yang rinci
serta berbagai kaidah (qawa’id) dan landasan (ushul) yang mendasari pendapat
tersebut, yang saling terkait satu sama lain sehingga menjadi satu kesatuan yang

utuh.’

2. Menurut A. Hasan, mazhab adalah mengikuti hasil ijtihad seorang imam tentang
hukum suatu masalah atau tentang hukum suatu masalah atau tentang kaidah-

kaidah istinbathnya.’

Dari beberapa pengertian di atas, dapat disimpulkan bahwa yang dimaksud
dengan mazhab adalah pokok pikiran atau dasar yang digunakan oleh Imam
mujtahid dalam memecahkan masalah; atau mengistinbathkan hukum Islam. Disini
bisa disimpulkan pula bahwa mazhab mencakup;(1) sekumpulan hukum-hukum

Islam yang digali seorang imam mujtahid; (2) ushul figh yang menjadi jalan (¢hariq)

3 Hudhari Bik, Tarikh al-Tasyri’ al-Islami, terj. Muh.Zuhri,(Semarang: Darul Thya, 1980), 4.
* Huzaemah Tahido Yanggo, Pengantar Perbandingan Mazhab, (Jakarta: Logos, 1997), 71.
> M.Husain Abdullah, A/-Wadhih fi Usul al-Figh, (Beirut: Darul Bayariq, 1995), 197

® M.Husain Abdullah, Al-Wadhih fi Usul al-Figh, 1bid.

"Muhammad Ali Hasan, Perbandingan mazhab, (Jakarta: RajaGrafindo Persada,1995), 86.

21



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

yang ditempuh mujtahid itu untuk menggali hukum-hukum Islam dari dalil-dalilnya
yang rinci.

Dengan demikian, kendatipun mazhab itu manifestasinya berupa hukum-
hukum syariat (figh), harus dipahami bahwa mazhab itu sesungguhnya juga
mencakup ushul figh yang menjadi metode penggalian (tharigah al-istinbath) untuk
melahirkan hukum-hukum tersebut. Artinya, jika kita mengatakan mazhab Syafi’i,

itu artinya adalah, figh dan ushul figh menurut Imam Syafi’i.*

C. Lahirnya Mazhab

Bila diruntut ke belakang, mahzab figih itu sudah ada sejak zaman sahabat.
Misalnya mazhab Aisyah ra, mazhab Ibn Mas’ud ra, mazhab Ibn Umar. Masing-
masing memiliki kaidah tersendiri dalam memahami nash Al-Qur’an Al-Karim dan
sunnah, sehinga terkadang pendapat Ibn Umar tidak selalu sejalan dengan pendapat
Ibn Mas’ud atau Ibn Abbas. Tapi semua itu tetap tidak bisa disalahkan karena
masing-masing sudah melakukan ijtihad.

Di masa tabi’in, kita juga mengenal istilah fuqaha al-Madinah yang tujuh
orang yaitu; Said ibn Musayyib, Urwah ibn Zubair, Al-Qasim ibn Muhammad,
Kharijah ibn Zaid, Ibn Hisyam, Sulaiman ibn Yasan dan Ubaidillah. Termasuk juga
Nafi’ maula Abdullah ibn Umar. Di kota Kufah kita mengenal ada Al-Qamah ibn
Mas’ud, Ibrahim An-Nakha’i guru al-Imam Abu Hanifah. Sedangkan di kota
Bashrah ada al-Hasan Al-Bashri.

Dari kalangan tabiin ada ahli figh yang juga cukup terkenal; Ikrimah Maula
Ibn Abbas dan Atha’ ibn Abu Rabbah, Thawus ibn Kiisan, Muhammad ibn Sirin,
Al-Aswad ibn Yazid, Masruq ibn al-A’raj, Algamah an Nakha’i, Sya’by, Syuraih,
Said ibn Jubair, Makhul ad Dimasyqy, Abu Idris al-Khaulani.

Di awal abad II hingga pertengahan abad IV hijriyah yang merupakan fase
keemasan bagi itjihad figh, yakni dalam rentang waktu 250 tahun di bawah Khilafah
Abbasiyah yang berkuasa sejak tahun 132 H.’ Pada masa ini, muncul 13 mujtahid
yang madzhabnya dibukukan dan diikuti pendapatnya. Mereka adalah Sufyan ibn

¥ Ahmad Nahrawi, A/-Imam asy-Syafi’i fi Mazhabayhi al-Qadim wa al-Jadid, (Kairo: Darul Kutub,
1994), 208.

’Subhi Mahmashani, Falsafah al-Tasyri’ fi al-Islam, terj.Ahmad Sujono, (Bandung: Al-Ma’arif,
1981), 35.

22



Nanang Abdillah; Madzhab dan Faktor ...

Uyainah (w.198H) dari Mekah, Malik ibn Anas (w.179H) di Madinah, Hasan Al-
Basri (w.110H) di Basrah, Abu Hanifah(w.150H) dan Sufyan Ats Tsaury (w.160H)
di Kufah, Al-Auza’i (157 H) di Syam, asy-Syafi’i(w.204H), Laits ibn
Sa’ad(w.175H) di Mesir, Ishaq ibn Rahawaih (w.238H) di Naisabur, Abu
Tsaur(w.240H), Ahmad ibn Hanbal(w.241H), Daud Adz Dzhahiri (w.270H) dan Ibn
Jarir At Thabary (w. 310 H)'°, keempatnya di Baghdad.

D. Pengertian Ikhtilaf (beda pendapat)

Ikhtilaf menurut bahasa adalah perbedaan paham (pendapat). Ikhtilaf berasal
dari bahasa Arab yang asal katanya adalah: khalafa-yakhlifu, khilafan ( - s
L — Gl ). Maknanya lebih umum daripada al-dhiddu (.a1), sebab setiap
hal yang berlawanan: al-Dhiddain (;,-wall), pasti akan saling bertentangan
(L),

Ikhtilaf menurut istilah adalah: berlainan pendapat antara dua atau beberapa
orang terhadap suatu obyek (masalah) tertentu, baik berlainan itu dalam bentuk
“tidak sama’ ataupun “bertentangan secara diametral”.

Sedangkan yang dimaksud ikhtilaf dalam pembahasan ini adalah perbedaan
pendapat di antara ahli hukum Islam (fugaha) dalam menetapkan sebagian hukum
Islam yang bersifat furu’iyah, bukan ushuliyah, disebabkan perbedaan pemahaman
atau perbedaan metode dalam menetapkan hukum suatu masalah dan lain-lain."’

Perbedaan pendapat dalam hukum Islam (7khAtilatatu al-fighiyah) bagaikan
buah yang banyak berasal dari satu pohon, yaitu pohon al-Qur’an dan Sunnah,
bukan sebagai buah yang banyak yang berasal dari berbagai macam pohon. Akar dan
batang pohon itu adalah al-Qur’an dan Sunnah, cabang-cabangnya adalah dalil-dalil
naqli dan ‘aqli, sedangkan buahnya adalah hukum Islam (figh) meskipun berbeda-
beda atau banyak jumlah.

Dari uraian di atas, jelas terdapat perbedaan antara orang awam dari kaum
muslimin dan ahlul kitab yang mengikuti pendapat mereka. Orang awam dari kaum

muslimin  yang mengikuti pendapat imam-imam mereka, pendapatnya

M. Ali Al-Sayis, Figih ijtihad Pertumbuhan dan Perkembangannya,(Nasy’ah al-Figh al-Ijtihadi wa
Athwaruhu) terj. M.Muzamil, (Solo: Pustaka Mantiq, 1997), 146.
! Huzaemah Tahido Yanggo, Pengantar Perbandingan, 47-48.

23



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

diistinbathkan dari al-Qur’an dan Sunnah, sebagaimana diperintahkan Allah swt.

dalam firman-Nya yang artinya

“Maka bertanyalah kepada orang yang mempunyai pengetahuan, jika kamu
tidak mengetahui”™"?

Sedangkan ahlul Kitab yang di dalam beragama mengikuti pendapat para
pendeta mereka, sumbernya adalah dari diri pendeta sendiri yang menurut al-Qur’an
banyak bertentangan dengan perintah Tuhan mereka. Hal ini dijelaskan Allah swt.
dalam firmannya:

“ Mereka menjadikan orang-orang alimnya dan rahib-rahib mereka sebagai
Tuhan selain Allah”."

E. Sebab-sebab terjadinya perbedaan mazhab

Faktor-faktor apa yang menyebabkan terjadinya perbedaan mazhab itu? Di
samping seperti yang telah sedikit dipaparkan di atas , jawabannya juga berasal dari
pertanyaan; Bagaimana terbentuknya mazhab-mazhab itu sendiri? Menurut Syaikh
Taqiyuddin an-Nabhani'?, berbagai mazhab itu terbentuk karena adanya perbedaan
(ikhtilaf) dalam masalah ushul maupun furu® sebagai dampak adanya berbagai
diskusi (munazharat) di kalangan ulama. Ushul terkait dengan metode penggalian
(tharigah al-istinbath), sedangkan furu‘ terkait dengan hukum-hukum syariat yang
digali berdasarkan metode istinbath tersebut.

Menurut Abu Ameenah Bilal Philips, alasan utama adanya perbedaan dalam
ketetapan hukum di kalangan imam mazhab meliputi; (1).interpretasi makna kata
dan susunan gramatikal;(2). Riwayat hadith, (keberadaannya, kesahihannya, syarat-
syarat penerimaan, dan interpretasi atas teks hadith yang berbeda); (3). Diakuinya
penggunaan prinsip-prinsip tertentu (ijma’’, tradisi, istihsan, dan pendapat sahabat);
dan (4). Metode-metode qiyas."

Sedang menurut Abdul Wahab Khallaf, perbedaan penetapan hukum

tersebut berpangkal pada tiga persoalan; (1). Perbedaan mengenai penetapan

12 QS. Al-Nahl ayat 43.

3 QS. al-Taubah, ayat 31.

' Tagiyuddin An-Nabhani, Asy-Syakhsiyah al-Islamiyah Juz I, (Beirut: Darul Ummah, 1994), 386.

"> Abu Ameenah Bilal Philips, Asal-usul dan Perkembangan Figh: Analisis Historis atas Mazhab,
Doktrin dan Kontribusi, terj.M.Fauzi Arifin, (Bandung: Nusamedia, 2005), 125.

24



Nanang Abdillah; Madzhab dan Faktor ...

sebagian sumber-sumber hukum (sikap dan cara berpegang pada sunah, standar
periwayatan, fatwa sahabat, dan qiyas); (2). Perbedaan mengenai pertentangan
penetapan hukum dari tasyri’(penggunaan hadith dan ra’yu) dan; (3). Perbedaan
mengenai prinsip-prinsip bahasa dalam memahami nash-nash syari’at ( ushlub
bahasa).'®

Adapun Muhammad Zuhri, membagi dalam tiga hal penyebab terjadinya
ikhtilaf mazhab; (1),Berkaitan dengan sumber hukum; (2). Berkaitan dengan metode
ijtihad (teori tahsin wa tagbih,tema kebahasaan) dan; (3). Adat Istiadat."”

Berikut penjelasan penyebab terjadinya perbedaan metode penetapan
penggalian hukum (tharigah al-istinbath) di kalangan Imam mujtahid, sebagai
konklusi dari berbagai macam pembagian menurut pendapat tokoh diatas. Dimana
bisa disimpulkan secara garis besar meliputi;

Pertama: perbedaan dalam sumber hukum (mashdar al-ahkam);

Kedua: perbedaan dalam cara memahami nash dan;

Ketiga: perbedaan dalam sebagian kaidah kebahasaan untuk memahami nash.
Adapun penjelasannya sebagai berikut:

Pertama;, Mengenai perbedaan sumber hukum, hal itu terjadi karena ulama
berbeda pendapat dalam 4 (empat) perkara berikut, yaitu:
. Periwayatan Hadith

Hal yang menyebabkan perbedaan hukum yang berkembang di kalangan ahli
figh dalam hal periwayatan dan penerapan hadith meliputi;
a. Keberadaan Hadith.

Ada banyak sekali kasus di mana periwayatan hadith-hadith tertentu tidak
sampai kepada sebagian ulama karena adanya fakta domisili sahabat yang
meriwayatkan hadith berbeda, demikian juga mazhab-mazhab besar tumbuh dan
berkembang di wilayah yang berbeda pula. Contoh:

- Imam Abu Hanifah menetapkan bahwa sholat istisqa’ tidak termasuk sholat

jamaah sunnat. Pendapatnya didasarkan atas hadith yang diriwayatkan oleh

' Abdul Wahab Khallaf, Sejarah pembentukan dan perkembangan hukum Islam, terj. Wajidi Sayadi,
( Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2002), 92.
"7 Muhammad Zuhri, Hukum Islam dalam lintasan sejarah, (Jakarta: Rajagrafindo Persada, 1996), 73.

25



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

Anas ibn Malik di mana Nabi saw. dalam suatu kesempatan, berdoa secara
spontan meminta hujan tanpa dengan melakukan sholat.

- Sementara, murid-muridnya, Abu Yusuf dan Muhammad serta imam-imam
lain semuanya sepakat bahwa sholat istisqa adalah dibenarkan. Pendapat
mereka didasarkan pada riwayat Abbad ibn Tamim dan lainnya, yang
menyatakan bahwa Nabi saw. pergi ke tempat sholat, berdoa meminta hujan
dengan menghadap kiblat, membenahi jubahnya dan memimpin kaum
muslimin mengerjakan dua rakaat sholat.'®

b. Periwayatan hadith-hadith daif.

Dalam beberapa kasus di mana sebagian ahli hukum mendasarkan
ketetapannya pada hadith yang dalam faktanya daif (lemah dan tidak dan
dipercaya). Hal ini disebabkan pendapat bahwa hadith daif digunakan untuk
melakukan qiyas (deduksi analogis). Contoh:

- Imam Abu Hanifah, rekan-rekannya serta Ahmad ibn Hanbal berpendapat
mengenai batalnya wudhu’ karena muntah dengan mendasarkan ketetapannya
pada hadith yang diriwayatkan Aisyah di mana dia menyatakan bahwa Rasul
Allah saw. pernah berkata:” Barang siapa yang mengalami muntah, mimisan atau
muntah karena mual-mual, hendaknya membatalkan sholatnya. Hendaklah ia
berwudhu’ dan kemudian melanjutkan rakaat yang tersisa”."”

- Imam Syafi’i, Imam Malik berpendapat dua alasan bahwa gay (muntah) tidak
membatalkan wudhu’. Pertama, hadith yang disebutkan di atas tidak sahih dan
kedua, qay (muntah) tidak secara khusus disebutkan dalam sumber hukum Islam
lainnya sebagai suatu tindakan yang membatalkan wudhu.

c. Persyaratan penerimaan hadith

Perbedaan lain di kalangan para ahli figh di wilayah sunnah muncul dari
beragamnya persyaratan yang mereka tetapkan untuk menerima hadith. Para
mujtahidin Irak (Abu Hanifah dan para sahabatnya), misalnya, berhujjah dengan
sunnah mutawatirah dan sunnah masyhurah dari kalangan ahli figh; sedangkan para

mujtahidin Madinah (Malik dan sahabat-sahabatnya) berhujjah dengan sunnah yang

18 Abu Ameenah Bilal Philips, Asal-usul, 131.
' Dihimpun oleh Ibnu Majah dari Aisyah dan dianggap daif oleh Nasiruddin al-alBani dalam Daif
Jami’ as-Shagiir, (Beirut: al-Maktab al-Islami, 1979), 167.

26



Nanang Abdillah; Madzhab dan Faktor ...

diamalkan penduduk Madinah. Adapun Imam-imam mujtahid lainnya berhujjah
dengan hadith yang diriwayatkan oleh perawi yang adil dan tsiqah tanpa melihat
mereka dari kalangan ahli figh atau bukan dan apakah sesuai amalan ahli Madinah

ataupun bertentangan. »°

2. Fatwa sahabat dan kedudukannya

Tidak ada perbedaan pendapat di antara ulama, bahwa fatwa (perkataan)
sahabat yang tidak hanya berdasarkan pikiran semata-mata, adalah menjadi hujjah
bagi umat Islam. Hampir semua ahli Ushul Figh menyatakan hal yang serupa ketika
membahas tentang fatwa sahabat. Alasannya, bahwa apa yang dikatakan para
sahabat tentu berdasar apa yang didengarnya dari Rasul Allah saw.?' Demikian juga
perkataan sahabat yang tidak mendapat reaksi dari sahabat lain, bisa menjadi hujjah
bagi umat Islam.*

Adapun yang menjadi perselisihan para ulama terletak pada perkataan
sahabat yang semata-mata berdasar hasil ijtihad mereka sendiri dan para sahabat
tidak berada dalam satu pendirian. Abu Hanifah, misalnya, mengambil fatwa
sahabat dari sahabat siapa pun tanpa berpegang dengan seorang sahabat, serta tidak
memperbolehkan menyimpang dari fatwa sahabat secara keseluruhan. Ucapan
beliau yang terkenal adalah:

“ Apabila aku tidak mendapatkan ketenyuan dari Kitabullah dan sunnah Rasul
Allah, maka aku mengambil pendapat dari sahabat beliau yang kukehendaki
dan meninggalkan pendapat sahabat yang tidak kukehendaki. Aku idak mau
keluar dari pendapat sahabat-sahabat tersebut untuk kemudian memilih
pendapat selain sahabat”.

Sebaliknya, Syafi’i memandang fatwa sahabat sebagai ijtihad individual

23

sehingga boleh mengambilnya™ dan boleh pula berfatwa yang menyelisihi

24
keseluruhannya.

20 Abdul Wahab Khallaf, Sejarah pembentukan , 93.

*! Sebagai contoh, adalah perkataan Aisyah ra. Tentang batas maksimal waktu mengandung yaitu
dua tahun, bukanlah semata-mata hasil ijtihad dan penyelidikan beliau sendiri.

2 Misalnya fatwa sahabat yang menetapkan bagian warisan untuk nenek perempuan dengan bagian
1/6.

» Imam Syafi’i membolehkan mengambil fatwa sahabat, meski bertentangan dengan fatwa sahabat
lainnya, asalkan fatwa tersebut tidak bertentangan al-Qur’an, Sunnah,ijma’ atau qiyas yang benar.

27



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

3. Subyek dan hakikat kehujjahan ljma’’

Para mujtahidin berbeda pendapat mengenai subyek (pelaku) Ijma’ dan
hakikat kehujjahannya. Sebagian memandang Ijma’ Sahabat sajalah yang menjadi
hujjah. Yang lain berpendapat, I[jma’ Ahlul Bait-lah yang menjadi hujah. Yang
lainnya lagi menyatakan, [jma’ Ahlul Madinah saja yang menjadi hujah.

Mengenai hakikat kehujjahan I[jma’, sebagian menganggap Ijma’ menjadi
hujjah karena merupakan titik temu pendapat (ijtima‘ ar-ra‘yi); yang lainnya
menganggap hakikat kehujjahan Ijma’ bukan karena merupakan titik temu

pendapat, tetapi karena menyingkapkan adanya dalil dari as-Sunnah. »

4. Ilkhtilaf di sekitar Qiyas

Sebagian mujtahidin seperti ulama Zhahiriyah mengingkari kehujahan Qiyas
sebagai sumber hukum, sedangkan mujtahidin lainnya menerima Qiyas sebagai
sumber hukum sesudah al-Quran, as-Sunnah, dan Ijma’ .*® Walaupun juga terdapat
perbedaan dalam hal-hal yang patut dijadikan 7//ar hukum sebagai dasar penetapan

hukum dalam qiyas.27

** Abdul Wahab Khallaf, Sejarah pembentukan , 94.
*Mengenai kehujjahan ijma’ terdapat berpendapat di antara Imam mazhab:

a. Imam Hanifah, berpendapat bahwa ijma (baik ijma’ sharih maupun ijma’sukuti) layak

dijadikan hujjah.
Ijma’sharih, yaitu kesepakatan semua mujtahid dalam suatu masalah hukum tertentu secara
tegas dan  terbuka dengan mengemukakan pendapat, tulisan, atau perbuatan (mujtahid yang
menjadi mutuskan perkara) sebagai persetujuan terhadap kesimpulan tersebut. Sedangkan
Ijma’sukuti, yaitu pendapat sebagian ulama tentang suatu masalah yang diketahui oleh para
mujtahid lainnya, tetapi mereka diam, tidak menyepakati atau menolak pendapat tersebut
secara jelas.Lihat makalah :/jma;teori dan penerapannya oleh Yasir, dipresentasikan 8 April
2008. Lihat juga Rahmat Syafe’i, Z/imu Ushul Figh, (Bandung: Pustaka Setia, 2007), 72.

b. Imam Malik, menjadikan ijma’ ummah dan ijma’ ulama Madinah sebagai hujjah setelah al-

Qur’an dan sunnah.
Imam Syafi’i, hanya menjadikan ijma’sharih sebagai hujjah.
Imam Ahmad Ibn Hanbal, hanya menjadikan ijma’ sahabat sebagai hujjah.

e. Kaum Syiah (ahlu al-Bait), membolehkan ijma’ seluruh ulama sebagai hujjah, dengan syarat
ijma’ itu disertai oleh Imam yang maksum, atau ijma’ sebagian ulama yang disertai oleh Imam
yang maksum.Lihat M. Ali Hasan, Perbandingan Mazhab, 150-151.

2 Abdul Wahab Khallaf, Sejarah pembentukan , 95.
" Adapun rukun qiyas ada empat, yaitu:ashl, furu’ hukum dan illat. Dari keempat rukun ini illatlah
yang banyak menimbulkan perbedaan pendapat di kalangan para pemakai giyas.

/0

28



Nanang Abdillah; Madzhab dan Faktor ...

Sebagai contoh mengenai perkawinan gadis yang masih di bawah umur,
yang berpankal pada peristiwa Siti Aisyah, sebagaimana diriwayatkan oleh Bukhari
dan Muslim:

“Bahwa Nabi saw. kawin dengan Aisyah berumur enam tahun, kemudian tinggal
bersama ketika berumur sembilan tahun’.

Dari riwayat tersebut kita ketahui, bahwa Abu Bakar ra. mengawinkan
Aisyah ketika masih dibawah umur tanpa persetujuannya. Hal ini telah disepakati
oleh para fugaha. Tetapi terjadi perbedaan tentang illat hukumnya, apakah karena di
bawah umur ataukah karena kegadisannya.

Menurut  Syafi’iyah, Malikiyah, dan Hanbaliyah, illatnya adalah
“kegadisan”. Alasannya, bahwa yang mendorong syara’ memberikan wewenang
kepada ayah, karena anak gadis tersebut tidak mengetahui sebenarnya tentang
perkawinan. Oleh karenanya wurusan nikahnya diserahkan kepada yang
berkepentingan, yaitu ayah atau kakek. Namun tujuan diberikan kewenangan
tersebut oleh syara’ tidak nyata dan terang batas-batasnya. Karena itu penetapan
hukum tersebut dipertalikan dengan illat yang tampak dan terang batas-batasnya,
yaitu “kegadisan”.

Menurut Hanafiyah, illatnya adalah “di bawah umur”. Dimana ulama
Hanafiyah berpendapat, bahwa dalam usia yang demikian diperkirakan akal
pikirannya belum cukup matang dalam urusan nikah dengan akiba-akibatnya tidak
diketahuinya. Jadi “di bawah umur” inilah yang menjadi illat, bukan “kegadisan”.
Sebab tidak semua anak gadis tidak mengetahui mengetahui urusan nikah, seperti
halnya gadis dewasa yang telah mengetahui masalah nikah.”®

Kedua;, Mengenai perbedaan dalam cara memahami nash. Sebagian
mujtahidin membatasi makna nash syariat hanya pada yang tersurat dalam nash
saja. Mereka disebut Ahl al-Hadits (fukaha Hijaz). Sebagian mujtahidin lainnya
tidak membatasi maknanya pada nash yang tersurat, tetapi memberikan makna
tambahan yang dapat dipahami akal (ma‘qul). Mereka disebut Ahl ar-Ra‘yi (fukaha
Irak). Dalam masalah zakat fitrah, misalnya, para fukaha Hijaz berpegang dengan

lahiriah nash, yakni mewajibkan satu sha’ makanan secara tertentu dan tidak

B M.Ali Hasan, Perbandingan Mazhab, 158-159.

29



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

membolehkan menggantinya dengan harganya. Sebaliknya, fukaha Irak menganggap
yang menjadi tujuan adalah memberikan kecukupan kepada kaum fakir (ighna’ al-
faqir), sehingga mereka membolehkan berzakat fitrah dengan harganya, yang senilai
satu sha‘ (1 sha‘= 2,176 kg takaran gandum).”’

Ketiga; Mengenai perbedaan dalam sebagian kaidah kebahasaan untuk
memahami nash, hal ini terpulang pada perbedaan dalam memahami cara
pengungkapan makna dalam bahasa Arab (uslub al-lughah al-‘arabiyah). Perbedaan
yang terjadi di antara ulama figh (Baca: Imam Mahzab) berkaitan dengan uslub al-
lughah al-‘arabiyah mencakup hal-hal sebagai berikut:

1. Kata-kata musytarak.

Kata musytarak ialah kata-kata yang mempunyai makna rangkap (multi

makna).Contoh kata musytarak yang menimbulkan perbedaan pendapat ialah kata-

kata quru’ (s 4 ,-3) pada ayat berikut ini.

“ Wanita-wanita yang ditalak handaklah menahan diri (menunggu) tiga kali
130

quru

Kata quru’ adalah lafal musytarak, yaitu suci dan haid. Menurut Imam
Malik, Syafi’i ulama Madinah dan Abu Tsaur serta pengikutnya berpendapat bahwa
yang dimaksud quru’ itu adalah suci. Begitu juga Ibn Umar, Zaid ibn Tsabit dan
Aisyah. Jadi iddahnya dihitung menurut masa suci dan berakhir dengan berakhirnya
masa suci yang ketiga.

Sementara Abu Hanifah, Tsauri, Auzai, Ibn Abi Laila dan pengikutnya
berpendapat bahwa yang dimaksud dengan quru’ adalah haid.*!
2. Pengertian suruhan dan larangan.

Di kalangan Fuqaha terdapat perselisihan tentang penggunaan bentuk kata
suruhan/larangan (biasanya berbentuk fiil amr, fiil mudhari’ yang disertai huruf lam
amr dan kalimat berita yang bermakna suruhan), apakah menunjukkan wajib (wajib

perbuatan yang disuruh) atau sunat, atau menunujukkan irsyad (sekedar petunjuk).

» Abdul Wahab Khallaf, Sejarah pembentukan , Ibid, 97. Lihat juga Wahbah Al-Zuhaili , A/-Figh al-
Islamiy wa Adillatuhu, (Beirut: Darul Fikr, 1996), Juz 11, 909-911.

3% (S. al-Baqarah, ayat 228.

SUMLAL Hasan, Perbandingan Mazhab, 158-159.

30



Nanang Abdillah; Madzhab dan Faktor ...

Contohnya adalah suruhan menulis perjanjian utang-piutang dan
mendatangkan dua saksi pada dalam al-Quran:

“Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu bermu'amalah tidak secara
tunai untuk waktu yang ditentukan, hendaklah kamu menuliskannya...........
dan datangkan dua orang saksi laki-laki di antara kamu”.**

Menurut jumhur fuqaha, perintah-perintah tersebut hanya bersifat irsyad
saja/sunat, sedangkan menurut fuqaha lainnya diartikan wajib.
3. Kata-kata mutlaq dan muqayyad

Mutlaq adalah lafal khas yang tidak diberi qayyid (pembatasan) yang berupa
lafal yang dapat mempersempit keluasan artinya. Sedangkan muqayyad adalah lafal
khas yang diberi qayyid yang berupa lafal yang dapat mempersempit keluasan
artinya.Seperti kata ragabah (hamba sahaya) pada ayat berikut:
f

R A LS B e U A L < D
dl Aekes 025 Zuge 43 50 > Lafe B 0)

“Barangsiapa membunuh seorang mukmin Karena sengaja (hendaklah) ia
memerdekakan seorang hamba sahaya yang beriman serta membayar diat yang diserahkan
2233

kepada keluarganya (si terbunuh ) itu’.

L

<

Jadi kata-kata hamba sahaya disebutkan dengan batasan “mukmin”, dan
dengan demikian kata mukmin menjadi kata-kata muqayyad.

Kemudian kata-kata tersebut disebutkan dalam al-Qur’an yang lain tanpa
batasan (qayyid).

R A IR SPT B AN P PIPT S Y o Ta e B
Llen o) J3 e 385 538 1B L Ossm o Gl o 0t 24l
“Mereka yang menzhihar isteri mereka, Kemudian menarik kembali apa yang mereka

ucapkan, Maka (wajib atasnya) memerdekakan seorang budak sebelum kedua suami isteri

itu bercampur’ **

Kata-kata hamba sahaya di sini disebut dengan mutlaq. Menurut Ulama
Hanafiyah dan Malikiyah antara kedua ayat tersebut tidak perlu dipertalikan.
Sementara menurut Ulama Syafi’iyah kata-kata mutlaq harus dibawa kepada kata-
kata mugayyad.”

4. Mathum Mukhalafah

32 (0S. al-Baqarah ayat 282.

33.(0S. an-Nisa ayat 92.

** QS. al-Mujaadilah ayat 3.

35 MLALi Hasan, Perbandingan Mazhab, 1bid, 136.

31



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

Mafthum mukhalafah adalah penetapan lawan hukum yang diambil dari dalil
yang disebutkan dalam nash (manthugbih) kepada suatu yang tidak disebutkan
dalam nash (maskut’anhu). Mathum mukhalafah terbagi tujuh; mafhum washfi,
mafthum syarat, mathum laqab, mathum hasyr, mafthum °‘illat, mathum ‘adad, dan
mathum ghayah.

Contoh mathum mukhalafah syarat adalah:

< 25" > 7. 7. ¢ 7. o 2 E- .- /e’;‘ z 2 _
G Gran G Gl Taml S el B oh

“Jika mereka (isteri-isteri yang sudah ditalaq) itu sedang hamil, Maka berikanlah
kepada mereka natkahnya hingga mereka bersalin””’

Mengenai istri yang dicerai ba’in (thalaq tiga) dan hamil, maka sudah
disepakati tentang keharusan mendapat nafkah. Akan tetapi jika ia dicerai ba’in dan
tidak hamil, maka pendapat fuqaha tidak sama. Menurut jumhur fuqaha, tidak
mendapatkan nafkah, sedangkan ulama Hanafiyah berpendapat tetap mendapat
nafkah.

5. Kata-kata Haqiqiy dan Majazy

Suatu kata kadang dipakai dalam arti haqiqiy (arti sebenarnya) dan kadang
dipakai dalam arti majazy (bukan arti sebenarnya). Sebagai aturan pokok sudah
diakui oleh semua fugaha, bahwa selama masih bisa memakai arti hakiki maka arti
majazi tidak boleh dipakai.

Sebagai contoh dalam ayat berikut :
IR A I AP U A S d RS (D R T T A -
lay of BLd L3N 3 03riey sdsw)y 4

T

P <
M8 o5

[ o < g £ - _— FE ’E/ . £ 7 :f - £ .

“Sesungguhnya pembalasan terhadap orang-orang yang memerangi Allah dan rasul-
Nya dan membuat kerusakan di muka bumi, yaitu supayamereka dibunuh atau

disalib, atau dipotong tangan dan kaki mereka dengan bertimbal balik, atau dibuang

dari negeri (tempat kediamannya)””’

Sumber perselisihan adalah pada kata “nafa” (pembuangan).
Ada dua pendapat, jumhur ulama mengharuskan kata nafa diartikan sesuai

dengan arti yang hakiki selama tidak ada yang menunjukkan bahwa kata itu dipakai

%6 (S. al-Thalaq ayat 6.
’7QS. al-Maidah ayat 33.

32



Nanang Abdillah; Madzhab dan Faktor ...

untuk arti lain. Sedang menurut Hanafi, kata “nafa” dengan arti majazi, yaitu masuk
penjara, sebab disini ada petunjuk yang menghendaki tidak dipakai arti yang hakiki,
yaitu kemustahilan membuang dari permukaan bumi, kecuali dengan cara
membunuhnya.

6. Istisna’ (pengecualian) setelah serangkain perkataan

Contoh perbedaan pendapat dalam memahami surta an-Nuur ayat 4-5:

\

o -

PR N B S ST S AT PENEIF e a7 PEPIN S
= Onte eapdl>b L Bl I8k M o cnasldl 0l 2l

o1\

N R - R T S S T I [ S
........ 20 ol NI @) Osiea)l oa STl 101 3055 5 Tl NS

S

“Dan orang-orang yang menuduh wanita-wanita yang baik-baik (berbuat zina) dan
mereka tidak sangup mendatangkan empat orang saksi, Maka deralah mereka (yang
menuduh itu) delapan puluh kali dera, dan janganlah kamu terima kesaksian mereka
selama-lamanya. dan mereka [tulah orang-orang yang fasik.Kecuali orang-orang
yang bertaubat........... 7

Dalam ayat ini terdapat tiga ketentuan hukum, yaitu (1). hukuman jilid
(dera), (2). penolakan persaksian dan (3). kefasikan, kemudian ada pengecualian
“kecuali mereka yang bertaubat”. Perbedaan pendapat ulama sebagai berikut:

a. Jumhur ulama, pengecualian itu dikaitkan keseluruhan (tiga ketentuan

hukum), karena ketiganya memiliki nilai yang sama.

b. Sebagian ulama, pengecualian itu dipertalikan dengan dua ketentuan

hukum yang terakhir.

c. Ulama Hanafiyah, pengecualian itu hanya dipertalikan kepada ketentuan

hukum yang terakhir.*

F. Tentang Bermazhab

Bolehkah kita bertaklid (mengikuti) mazhab tertentu? Menjawab pertanyaan
ini, Syaikh Taqiyuddin al-Nabhani menyatakan, sesungguhnya Allah SWT tidak
memerintahkan kita mengikuti seorang mujtahid, seorang imam, ataupun suatu
mazhab. Yang diperintahkan Allah SWT kepada kita adalah mengikuti hukum

syariat dan mengamalkannya. Itu berarti, kita tidak diperintahkan kecuali

¥ QS. an-Nuur ayat 4-5.
3 MLALi Hasan, Perbandingan Mazhab, 1bid, 136-139.

33



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

mengambil apa saja yang dibawa Rasul Allah Saw kepada kita dan meninggalkan
apa saja yang dilarangnya atas kita (QS. al-Hasyr [59]: 7).

Karena itu, Al-Nabhani menandaskan, secara syar‘i kita tidak dibenarkan
kecuali mengikuti hukum-hukum Allah; tidak dibenarkan kita mengikuti pribadi-
pribadi tertentu.*’

Akan tetapi, fakta menunjukkan, tidak semua orang mempunyai kemampuan
menggali hukum syariat sendiri secara langsung dari sumber-sumbernya (Al-Quran
dan as-Sunnah). Karena itu, di tengah-tengah umat kemudian banyak yang bertaklid
pada hukum-hukum yang digali oleh seorang mujtahid. Mereka pun menjadikan
mujtahid itu sebagai imam mereka dan menjadikan hukum-hukum hasil ijtihadnya
sebagai mazhab mereka. Persoalannya, apakah bermazhab ini sesuatu yang
dibenarkan syariat Islam?

Al-Nabhani menjawab, hal itu bergantung pada persepsi umat terhadap
masalah ini. Jika mereka berpaham bahwa yang mereka ikuti adalah hukum-hukum
syariat yang digali oleh seorang mujtahid maka bermazhab adalah sesuatu yang
sahih dalam pandangan syariat Islam. Sebaliknya, jika umat berpaham bahwa yang
mereka ikuti adalah pribadi mujtahid (syakhsh al-mujtahid), bukan hukum hasil
ijtihad mujtahid itu, maka bermazhab seperti ini adalah sesuatu yang bertolak
belakang dengan syariat Islam .

Walhasil, para pengikut mazhab wajib memperhatikan hal ini dengan sangat
seksama;, yaitu bahwa yang mereka ikuti hanyalah hukum syariat yang digali oleh
mujtahid, bukan pribadi mujtahid yang bersangkutan. Kalau seseorang bermazhab
Syafi’i, misalnya, maka wajiblah dia mempunyai persepsi, bahwa yang dia ikuti
bukanlah Imam Syafi’i sebagai pribadi (zaglid asy-syaksh), melainkan hukum
syariat yang digali oleh Imam Syafi’i (zaqlid al-ahkam).

F. Bermazhab Secara Benar
Para pengikut mazhab, di samping wajib mempunyai persepsi yang benar
tentang bermazhab (seperti diuraikan sebelumnya), wajib memahami setidaknya 2

(dua) prinsip penting lainnya dalam bermazhab *', yaitu:

* Tagiyuddin, An-Nabhani, Asy-Syakhshiyyah al-Islimiyah, 232.

34



Nanang Abdillah; Madzhab dan Faktor ...

Pertama, wajib atas muqallid suatu mazhab untuk tidak fanatik (za‘ashub)
terhadap mazhab yang diikutinya*”. Tidaklah benar, ketika Syaikh Abu Hasan
Abdullah al-Karkhi (w. 340 H), seorang ulama mazhab Hanafi, berkata secara
fanatik, “Setiap ayat al-Quran atau hadith yang menyalahi ketetapan mazhab kita
bisa ditakwilkan atau dihapus (mmansukh). 43

Karena itu, jika terbukti mazhab yang diikutinya salah dalam suatu masalah,
dan pendapat yang benar (shawab) ada dalam mazhab lain, maka wajib baginya
untuk mengikuti pendapat yang benar itu menurut dugaan kuatnya. Para imam
mazhab sendiri mengajarkan agar kita tidak bersikap fanatik. Ibn Abdil Barr
meriwayatkan, bahwa Imam Abu Hanifah pernah berkata, “Idza shaha al-hadith
fahuwa madzhabi (Jika suatu hadith/pendapat telah dipandang sahih maka itulah
mazhabku).”*

Al-Hakim dan Al-Baihaqi juga meriwayatkan, bahwa Imam Syafi’i pernah
mengatakan hal yang sama. Dalam satu riwayat, Imam Syafi’i juga pernah berkata,
“Jika kamu melihat ucapanku menyalahi hadith, amalkanlah hadith tersebut dan
245

lemparkanlah pendapatku ke tembok.
Kedua, sesungguhnya perbedaan pendapat (khilafiyah) di kalangan mazhab-

mazhab adalah sesuatu yang sehat dan alamiah, bukan sesuatu yang janggal atau
menyimpang dari Islam, sebagaimana sangkaan sebagian pihak. Sebab, kemampuan
akal manusia berbeda-beda, sebagaimana nash-nash syariat juga berpotensi
memunculkan perbedaan pemahaman. Perbedaan ijtihad di kalangan sahabat telah
terjadi sejak zaman Rasul Allah Saw. Beliau pun membenarkan hal tersebut dengan

tagrir-nya.*®

M. Husain, Abdullah, A/-Wadhih fi Ushul al-Figh, 372.

2 Shalih Abdullah, Ibn Humaid, Adab Berselisih Pendapat (Adab al-Khilaf), terj. Abdul Rosyad
Shiddiq, (Solo: Khazanah Ilmu, 1995), 54.

43 Abdul Jalil, Isa, Masalah-Masalah Keagamaan Yang Tidak Boleh Diperselisihkan Antar Sesama
Umat Islam (Ma La Yajuzu fihi al-Khilaf bayna al-Muslimin). Terj. M. Tolchah Mansoer & Masyhur
Amin, (Bandung: Alma’arif, 1982), 74.

* Al-Bayanuni, M. Abul Fath, Al-Bayuni, Studi Tentang Sebab-Sebab Perbedaan Mazhab (Dirasat 17
al-Tkhtilatat al-Fighiyah), terj. Zaid Husein Al-Hamid, ( Surabaya: Mutiara Ilmu, 1994), 90.

*>Syah Waliyullah, Al-Dahlawi, . Lahirnya Mazhab-Mazhab Figh (Al-Inshaf fi Bayan Asbab al-
Tkhtilaf), terj. Mujiyo Nurkholis, ( Bandung: Rosda Karya, 1989), 112.

* M.Husain Abdullah, A/-Wadhih fi Usul al-Figh, 373.

35



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

G. Penutup

Sebagai penutup daripada pembahasan makalah di atas, maka akhirnya

penulis simpulkan hal-hal sebagai berikut:

36

I.

Mazhab adalah pokok pikiran atau dasar yang digunakan oleh Imam
mujtahid dalam memecahkan masalah; atau mengistinbathkan hukum Islam.
Di mana mazhab mencakup;(1) sekumpulan hukum-hukum Islam yang digali
seorang imam mujtahid; (2) ushul figh yang menjadi jalan (tharig) yang
ditempuh mujtahid itu untuk menggali hukum-hukum Islam dari dalil-

dalilnya yang rinci.

Munculnya mazhab, sebagai bagian dari proses sejarah penetapan hukum
islam tertata rapi dari generasi sahabat, tabi’in, hingga mencapai masa
keemasaan pada khilafah Abbasiyah,(walau pasca itu akhirnya terjadi
kemandekan /taklid), akan tetapi harus diakui telah memberikan sumbangsih
pemikiran besar dalam penetapan hukum figh Islam. Sebagai rujukan bagi

umat islam hingga kini.

Sebab-sebab terjadinya perbedaan pendapat/mazhab, sebagaimana yang
sudah dipaparkan dalam makalah ini, sesungguhnya intinya (meminjam
bahasanya Prof. Dr. H.A. Zahro, MA) lebih dikarenakan dua hal; pertama,
perbedaan persepsi dalam ushul figh dan figh adalah lazim terjadi,
merupakan wewenang seorang mujtahid selaku pemegang otoritas; kedua,
adanya perbedaan interpretasi atau penafsiran sesuai dengan kapabilitas atau

kedalaman keilmuan seorang mujtahid.

Menganut paham untuk bermahzab, dikarenakan faktor “ketidakmampuan”
kita untuk menggali hukum syariat sendiri secara langsung dari sumber-

sumbernya (Al-Quran dan as-Sunnah).

Bermahzab secara benar dapat ditempuh dengan cara; perfama, wajib atas
mugqallid suatu mazhab untuk tidak fanatik (7a‘ashub) terhadap mazhab yang
diikutinya. Kedua, bahwa sesungguhnya pemahaman kita terhadap

perbedaan pendapat (khilafiyah) di kalangan mazhab-mazhab adalah sesuatu



Nanang Abdillah; Madzhab dan Faktor ...

yang sehat dan alamiah, bukan sesuatu yang janggal atau menyimpang dari

Islam

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Husain. A/-Wadhih fi Usul al-Figh. Beirut: Darul Bayariq, 1995.

Al-Bayanuni, M. Abul Fath. Studi Tentang Sebab-Sebab Perbedaan Mazhab (Dirasat
fi al-Ikhtilafat al-Fighiyah). terj. Zaid Husein Al-Hamid. Surabaya: Mutiara Ilmu,
1994.

Al-Dahlawi, Syah Waliyullah . Lahirnya Mazhab-Mazhab Figh (Al-Inshaf i Bayan Asbab
al-Ikhtilaf), terj. Mujiyo Nurkholis. Bandung: Rosda Karya, 1989.

Ali Hasan, Muhammad. Perbandingan mazhab. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1995.

Anam, Saiful. dalam kuliah pengantar Tarikh Tasri’ pascasarjana PAI Figh B,
tanggal 12 April 2008.

Al-Sayis, M.Ali. Figih ijtihad Pertumbuhan dan Perkembangannya. (Nasy’ah al-Figh
al-Ijtihadi wa Athwaruhu) terj. M.Muzamil.Solo: Pustaka Mantiq, 1997.

Al-Nabhani, Taqiyuddin. Asy-Syakhsiyah al-Islamiyah Juz IBeirut: Darul Ummah, 1994.

Bik, Hudhari. Tarikh al-Tasyri’ al-Islami, terj. Muh. Zuhri. Semarang: Darul Thya, 1980.

Bilal Philips,AbuAmeenah. Asal-usul dan Perkembangan Figh: Analisis Historis atas
Mazhab, Doktrin dan Kontribusi. terj. M.Fauzi Arifin.Bandung: Nusamedia,2005.

Ibn Humaid, Shalih Abdullah. Adab Berselisih Pendapat (Adab al-Khilaf). terj. Abdul
Rosyad Shiddiq. Solo: Khazanah Ilmu.

Isa, Abdul Jalil. Masalah-Masalah Keagamaan Yang Tidak Boleh Diperselisihkan
Antar Sesama Umat Islam (Ma La Yajuzu fihi al-Khilaf bayna al-Muslimin).
Terj. M. Tolchah Mansoer & Masyhur Amin. Bandung: Alma’arif, 1982.

Khallaf, Abdul Wahab. Sejarah pembentukan dan perkembangan hukum Islam, terj.
Wajidi Sayadi. Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2002.

Mahmashani, Subhi. Falsafah al-Tasyri’ fi al-Islam, terj. Ahmad Sujono. Bandung:
Al-Ma’arif, 1981.

Nahrawi, Ahmad. A/-Imam asy-Syafi’i fi Mazhabayhi al-Qadim wa al-Jadid. Kairo:
Darul Kutub, 1994.

Nata, Abuddin, Metodologi Studi Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada, cet IX, 2004

Syafe’i, Rahmat. //mu Ushul Figh. Bandung: Pustaka Setia, 2007.

37



Jurnal Fikroh. Vol. & No. 1 Juli 2014

Tahido Yanggo, Huzaemah. Pengantar Perbandingan Mazhab. Jakarta: Logos, 1997.
Zuhri, Muhammad . Hukum Islam dalam lintasan sejarah. Jakarta: Rajagrafindo

Persada, 1996.

38



