
MADZHAB MADZHAB MADZHAB MADZHAB DAN FAKTOR PENYEBAB TERJADINYA DAN FAKTOR PENYEBAB TERJADINYA DAN FAKTOR PENYEBAB TERJADINYA DAN FAKTOR PENYEBAB TERJADINYA 
PERBEDAANPERBEDAANPERBEDAANPERBEDAAN     

Nanang AbdillahNanang AbdillahNanang AbdillahNanang Abdillah1111    

AbstrakAbstrakAbstrakAbstrak    

Mazhab adalah pokok pikiran atau dasar yang digunakan oleh Imam 
mujtahid dalam memecahkan masalah; atau mengistinbathkan hukum 
Islam. Munculnya mazhab, sebagai bagian dari proses sejarah 
penetapan hukum islam tertata rapi dari generasi sahabat, tabi’in, 
hingga mencapai masa keemasaan pada khilafah Abbasiyah, akan 
tetapi harus diakui madzhab telah memberikan sumbangsih pemikiran 
besar dalam penetapan hukum fiqh Islam.Sebab-sebab terjadinya 
perbedaan pendapat/mazhab dikarenakan perbedaan persepsi dalam 
ushul fiqh dan fiqh serta perbedaan interpretasi atau penafsiran 
mujtahid.Menganut paham untuk bermahzab, dikarenakan faktor 
“ketidakmampuan” kita untuk menggali  hukum syariat sendiri secara 
langsung dari sumber-sumbernya (Al-Quran dan as-Sunnah). 
Bermadzhab secara benar dapat ditempuh dengan cara memahami 
bahwa sungguhnya pemahaman kita terhadap perbedaan pendapat di 
kalangan mazhab-mazhab adalah sesuatu yang sehat dan alamiah, 
bukan sesuatu yang janggal atau menyimpang dari Islam. 

Kata Kunci : Madzhab dan Perbedaan 

A.A.A.A. PendahuluanPendahuluanPendahuluanPendahuluan    

Pembinaan hukum Islam seperti yang telah kita pahami bersama telah 

mengalami beberapa fase periode. Dimulai pada jaman Nabi hingga sekarang. Nabi 

telah meletakkan dasar hukum yang dipegang teguh oleh para sahabat. Ketika beliau 

wafat, tradisi keilmuan yang berkenaan dengan hukum Islam diteruskan oleh para 

sahabat beliau. Tentu sebagai konsekuensinya lapangan ijtihad semakin meluas 

bersamaan dengan meluasnya wilayah kekuasaan Islam.  

Harun Nasution seperti dikutip oleh Abuddin Nata, membagi periodesasi 

hukum Islam menjadi empat, yakni, (1)periode Nabi, (2)periode Sahabat, (3)periode 

itihad dan kemajuan , (4)periode taqlid serta kemunduran.2 Menurut Hudhari Bik, 

terdapat enam periode pembinaan Hukum (fiqh) Islam; yakni pertama pada masa 

Nabi saw; Kedua pada masa Sahabat besar (Khulafaur Rasyidin); ketiga pada masa 

                                                             

1 Dosen tetap STAI Al-Azhar  
2Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, ( Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004), Cet IX, 301 



Nanang AbdillahNanang AbdillahNanang AbdillahNanang Abdillah; Madzhab dan Faktor … 

21 

 

sahabat kecil dan tabi’iin; hingga berakhirnya abad I Hijriyah;  keempat pada masa 

fiqh menjadi cabang ilmu pengetahuan, ditandai dengan munculnya imam mahzab 

hingga berakhirnya abad ke-3 hijriyah; kelima pada masa pembinaan hukum hingga 

berakhirnya Daulah Abbasiyah; dan keenam pembinaan hukum pada masa taqlid.3  

Artikel ini akan mencoba mengarahkan pembahasa seputar sebab-sebab 

terjadinya perbedaaan mazhab 

 

B.B.B.B. Pengertian Mazhab Pengertian Mazhab Pengertian Mazhab Pengertian Mazhab     

Menurut bahasa Arab, “mazhab” ) ه��� )  berasal dari shighah masdar 

mimy (kata sifat) dan isim makan (kata yang menunujukkan keterangan tempat) 

dari akar kata fiil madhy “ dzahaba” (ذه�) yang bermakna pergi.4 Jadi, mazhab itu 

secara bahasa artinya, “tempat pergi”, yaitu jalan (ath-thariq).5     

Sedangkan menurut istilah ada beberapa rumusan: 

1. Menurut  M. Husain Abdullah,  mazhab adalah kumpulan pendapat mujtahid 

yang berupa hukum-hukum Islam, yang digali dari dalil-dalil syariat yang rinci 

serta berbagai kaidah (qawa’id) dan landasan (ushul) yang mendasari pendapat 

tersebut, yang saling terkait satu sama lain sehingga menjadi satu kesatuan yang 

utuh.6  

2. Menurut  A. Hasan, mazhab adalah mengikuti hasil ijtihad seorang imam tentang 

hukum suatu masalah  atau tentang  hukum suatu masalah atau tentang kaidah-

kaidah istinbathnya.7 

Dari beberapa pengertian di atas, dapat disimpulkan bahwa yang dimaksud 

dengan mazhab adalah pokok pikiran atau dasar yang digunakan oleh Imam 

mujtahid dalam memecahkan masalah; atau mengistinbathkan hukum Islam.  Disini 

bisa disimpulkan pula bahwa mazhab mencakup;(1) sekumpulan hukum-hukum 

Islam yang digali seorang imam mujtahid; (2) ushul fiqh yang menjadi jalan (thariq) 

                                                             

3 Hudhari Bik, Tarikh al-Tasyri’ al-Islami, terj. Muh.Zuhri,(Semarang: Darul Ihya, 1980), 4. 
4 Huzaemah Tahido Yanggo, Pengantar Perbandingan Mazhab, (Jakarta: Logos, 1997), 71. 
5 M.Husain Abdullah, Al-Wadhih fi Usul al-Fiqh, (Beirut: Darul Bayariq, 1995), 197 
6 M.Husain Abdullah, Al-Wadhih fi Usul al-Fiqh, Ibid. 
7Muhammad Ali Hasan, Perbandingan mazhab, (Jakarta: RajaGrafindo Persada,1995), 86.  



Jurnal Fikroh. Vol. 8 No. 1 Juli 2014 

22 

 

yang ditempuh mujtahid itu untuk menggali hukum-hukum Islam dari dalil-dalilnya 

yang rinci.  

Dengan demikian, kendatipun mazhab itu manifestasinya berupa hukum-

hukum syariat (fiqh), harus dipahami bahwa mazhab itu sesungguhnya juga 

mencakup ushul fiqh yang menjadi metode penggalian (thariqah al-istinbath) untuk 

melahirkan hukum-hukum tersebut. Artinya, jika kita mengatakan mazhab Syafi’i, 

itu artinya adalah, fiqh dan ushul fiqh menurut Imam Syafi’i.8  

C.C.C.C. Lahirnya Mazhab Lahirnya Mazhab Lahirnya Mazhab Lahirnya Mazhab     

Bila diruntut ke belakang, mahzab fiqih itu sudah ada sejak zaman sahabat. 

Misalnya mazhab Aisyah ra, mazhab Ibn Mas’ud ra, mazhab Ibn Umar. Masing-

masing memiliki kaidah tersendiri dalam memahami nash Al-Qur’an Al-Karim dan 

sunnah, sehinga terkadang pendapat Ibn Umar tidak selalu sejalan dengan pendapat 

Ibn Mas’ud atau Ibn Abbas. Tapi semua itu tetap tidak bisa disalahkan karena 

masing-masing sudah melakukan ijtihad.  

Di masa tabi’in, kita juga mengenal istilah fuqaha al-Madinah yang tujuh 

orang yaitu; Said ibn Musayyib, Urwah ibn Zubair, Al-Qasim ibn Muhammad, 

Kharijah ibn Zaid, Ibn Hisyam, Sulaiman ibn Yasan dan Ubaidillah. Termasuk juga 

Nafi’ maula Abdullah ibn Umar. Di kota Kufah kita mengenal ada Al-Qamah ibn 

Mas’ud, Ibrahim An-Nakha’i guru al-Imam Abu Hanifah. Sedangkan di kota 

Bashrah ada al-Hasan Al-Bashri.  

Dari kalangan tabiin ada ahli fiqh yang juga cukup terkenal; Ikrimah Maula 

Ibn Abbas dan Atha’ ibn Abu Rabbah, Thawus ibn Kiisan, Muhammad ibn Sirin, 

Al-Aswad ibn Yazid, Masruq ibn al-A’raj, Alqamah an Nakha’i, Sya’by, Syuraih, 

Said ibn Jubair, Makhul ad Dimasyqy, Abu Idris al-Khaulani.  

Di awal abad II hingga pertengahan abad IV hijriyah yang merupakan fase 

keemasan bagi itjihad fiqh, yakni dalam rentang waktu 250 tahun di bawah Khilafah 

Abbasiyah yang berkuasa sejak tahun 132 H.9 Pada masa ini, muncul 13 mujtahid 

yang madzhabnya dibukukan dan diikuti pendapatnya. Mereka adalah Sufyan ibn 

                                                             

8Ahmad Nahrawi, Al-Imam asy-Syafi’i fi Mazhabayhi al-Qadim wa al-Jadid, (Kairo: Darul Kutub, 
1994), 208. 
9Subhi Mahmashani, Falsafah al-Tasyri’ fi al-Islam, terj.Ahmad Sujono, (Bandung: Al-Ma’arif, 
1981), 35. 



Nanang AbdillahNanang AbdillahNanang AbdillahNanang Abdillah; Madzhab dan Faktor … 

23 

 

Uyainah (w.198H) dari Mekah, Malik ibn Anas (w.179H) di Madinah, Hasan Al-

Basri (w.110H) di Basrah, Abu Hanifah(w.150H) dan Sufyan Ats Tsaury (w.160H) 

di Kufah, Al-Auza’i (157 H) di Syam, asy-Syafi’i(w.204H), Laits ibn 

Sa’ad(w.175H) di Mesir, Ishaq ibn Rahawaih (w.238H) di Naisabur, Abu 

Tsaur(w.240H), Ahmad ibn Hanbal(w.241H), Daud Adz Dzhahiri (w.270H) dan Ibn 

Jarir At Thabary (w. 310 H)10, keempatnya di Baghdad.  

 

D.D.D.D.     Pengertian Ikhtilaf (beda pendapat)Pengertian Ikhtilaf (beda pendapat)Pengertian Ikhtilaf (beda pendapat)Pengertian Ikhtilaf (beda pendapat)    

Ikhtilaf menurut bahasa adalah perbedaan paham (pendapat). Ikhtilaf berasal 

dari bahasa Arab yang asal katanya adalah: khalafa-yakhlifu, khilafan ( ��� – 

��	
 – ��
�  ). Maknanya lebih umum daripada al-dhiddu (ا���), sebab setiap 

hal yang berlawanan: al-Dhiddain (�
 pasti akan saling bertentangan ,(ا���

(����	�). 

Ikhtilaf menurut istilah adalah: berlainan pendapat antara dua atau beberapa 

orang terhadap suatu obyek (masalah) tertentu, baik berlainan itu dalam bentuk 

“tidak sama” ataupun “bertentangan secara diametral”.  

Sedangkan yang dimaksud ikhtilaf dalam pembahasan ini adalah perbedaan 

pendapat di antara ahli hukum Islam (fuqaha) dalam menetapkan sebagian hukum 

Islam yang bersifat furu’iyah, bukan ushuliyah, disebabkan perbedaan pemahaman 

atau perbedaan metode dalam menetapkan hukum suatu masalah dan lain-lain.11 

Perbedaan pendapat dalam hukum Islam (Ikhtilafatu al-fiqhiyah) bagaikan 

buah yang banyak berasal dari satu pohon, yaitu pohon al-Qur’an dan Sunnah, 

bukan sebagai buah yang banyak yang berasal dari berbagai macam pohon. Akar dan 

batang pohon itu adalah al-Qur’an dan Sunnah, cabang-cabangnya adalah dalil-dalil 

naqli dan ‘aqli, sedangkan buahnya adalah hukum Islam (fiqh) meskipun berbeda-

beda atau banyak jumlah. 

Dari uraian di atas, jelas terdapat perbedaan antara orang awam dari kaum 

muslimin dan ahlul kitab yang mengikuti pendapat mereka. Orang awam dari kaum 

muslimin yang mengikuti pendapat imam-imam mereka, pendapatnya 

                                                             

10 M. Ali Al-Sayis, Fiqih ijtihad Pertumbuhan dan Perkembangannya,(Nasy’ah al-Fiqh al-Ijtihadi wa 
Athwaruhu) terj. M.Muzamil, (Solo: Pustaka Mantiq, 1997), 146. 
11 Huzaemah Tahido Yanggo, Pengantar Perbandingan, 47-48. 



Jurnal Fikroh. Vol. 8 No. 1 Juli 2014 

24 

 

diistinbathkan dari al-Qur’an dan Sunnah, sebagaimana diperintahkan Alla>h swt. 

dalam firman-Nya yang artinya  

 

“Maka bertanyalah kepada orang yang mempunyai pengetahuan,  jika kamu 
tidak mengetahui”12 
 
Sedangkan ahlul Kitab yang di dalam beragama mengikuti pendapat para 

pendeta mereka, sumbernya adalah dari diri pendeta sendiri yang menurut al-Qur’an 

banyak bertentangan dengan perintah Tuhan mereka. Hal ini dijelaskan Alla>h swt. 

dalam firmannya: 

 “ Mereka menjadikan orang-orang alimnya dan rahib-rahib mereka sebagai 
Tuhan selain Alla>h”.13 

 

E.E.E.E. SebabSebabSebabSebab----sebab terjadinya perbedaan mazhabsebab terjadinya perbedaan mazhabsebab terjadinya perbedaan mazhabsebab terjadinya perbedaan mazhab    

Faktor-faktor apa yang menyebabkan terjadinya perbedaan mazhab itu? Di 

samping seperti yang telah sedikit dipaparkan di atas , jawabannya juga berasal dari 

pertanyaan; Bagaimana terbentuknya mazhab-mazhab itu sendiri? Menurut Syaikh 

Taqiyuddin an-Nabhani14, berbagai mazhab itu terbentuk karena adanya perbedaan 

(ikhtilaf) dalam masalah ushul maupun furu‘ sebagai dampak adanya berbagai 

diskusi (munazharat) di kalangan ulama. Ushul terkait dengan metode penggalian 

(thariqah al-istinbath), sedangkan furu‘ terkait dengan hukum-hukum syariat yang 

digali berdasarkan metode istinbâth tersebut.  

Menurut Abu Ameenah Bilal Philips, alasan utama adanya perbedaan dalam 

ketetapan hukum di kalangan imam mazhab meliputi; (1).interpretasi makna kata 

dan susunan gramatikal;(2). Riwayat hadith, (keberadaannya, kesahihannya, syarat-

syarat penerimaan, dan interpretasi atas teks hadith yang berbeda); (3). Diakuinya 

penggunaan prinsip-prinsip tertentu (ijma’’, tradisi, istihsan, dan pendapat sahabat); 

dan (4). Metode-metode qiyas.15 

Sedang menurut Abdul Wahab Khallaf, perbedaan penetapan hukum 

tersebut berpangkal pada tiga persoalan; (1). Perbedaan mengenai penetapan 

                                                             

12 QS. Al-Nahl ayat 43. 
13 QS. al-Taubah, ayat 31. 
14 Taqiyuddin An-Nabhani, Asy-Syakhsiyah al-Islamiyah Juz I, (Beirut: Darul Ummah, 1994), 386. 
15 Abu Ameenah Bilal Philips, Asal-usul dan Perkembangan Fiqh: Analisis Historis atas Mazhab, 
Doktrin dan Kontribusi, terj.M.Fauzi Arifin, (Bandung: Nusamedia, 2005), 125. 



Nanang AbdillahNanang AbdillahNanang AbdillahNanang Abdillah; Madzhab dan Faktor … 

25 

 

sebagian sumber-sumber hukum (sikap dan cara berpegang pada sunah, standar 

periwayatan, fatwa sahabat, dan qiyas); (2). Perbedaan mengenai pertentangan 

penetapan hukum dari tasyri’(penggunaan hadith dan ra’yu) dan; (3). Perbedaan 

mengenai prinsip-prinsip bahasa dalam memahami nash-nash syari’at ( ushlub 

bahasa).16 

Adapun  Muhammad Zuhri, membagi dalam  tiga hal penyebab terjadinya 

ikhtilaf mazhab; (1),Berkaitan dengan sumber hukum; (2). Berkaitan dengan metode 

ijtihad (teori tahsin wa taqbih,tema kebahasaan) dan; (3). Adat Istiadat.17 

Berikut penjelasan penyebab terjadinya perbedaan metode penetapan 

penggalian hukum (thariqah al-istinbath) di kalangan Imam mujtahid, sebagai 

konklusi dari berbagai macam pembagian menurut pendapat tokoh diatas. Dimana 

bisa disimpulkan secara garis besar meliputi; 

Pertama: perbedaan dalam sumber hukum (mashdar al-ahkam);  

Kedua: perbedaan dalam cara memahami nash dan; 

Ketiga: perbedaan dalam sebagian kaidah kebahasaan untuk memahami nash. 

 Adapun penjelasannya sebagai berikut:  

Pertama; Mengenai perbedaan sumber hukum, hal itu terjadi karena ulama 

berbeda pendapat dalam 4 (empat) perkara berikut, yaitu:  

1. Periwayatan Hadith 

Hal yang menyebabkan perbedaan hukum yang berkembang di kalangan ahli 

fiqh dalam hal periwayatan dan penerapan hadith meliputi; 

a. Keberadaan Hadith. 

Ada banyak sekali kasus di mana periwayatan hadith-hadith tertentu tidak 

sampai kepada sebagian ulama karena adanya fakta domisili sahabat yang 

meriwayatkan hadith berbeda, demikian juga mazhab-mazhab besar tumbuh dan 

berkembang di wilayah yang berbeda pula. Contoh:  

 - Imam Abu Hanifah menetapkan bahwa sholat istisqa’ tidak termasuk sholat  

jamaah sunnat. Pendapatnya didasarkan atas hadith yang diriwayatkan oleh 

                                                             

16 Abdul Wahab Khallaf, Sejarah pembentukan dan perkembangan hukum Islam, terj. Wajidi Sayadi, 
( Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2002), 92. 
17 Muhammad Zuhri, Hukum Islam dalam lintasan sejarah, (Jakarta: Rajagrafindo Persada, 1996), 73. 



Jurnal Fikroh. Vol. 8 No. 1 Juli 2014 

26 

 

Anas ibn Malik di mana Nabi saw. dalam suatu kesempatan, berdoa secara 

spontan meminta hujan tanpa dengan melakukan sholat. 

      -  Sementara, murid-muridnya, Abu Yusuf dan Muhammad serta imam-imam 

lain semuanya sepakat bahwa sholat istisqa adalah dibenarkan. Pendapat 

mereka didasarkan pada riwayat Abbad ibn Tamim dan lainnya, yang 

menyatakan bahwa Nabi saw. pergi ke tempat sholat, berdoa meminta hujan 

dengan menghadap kiblat, membenahi jubahnya dan memimpin kaum 

muslimin mengerjakan dua rakaat sholat.18 

b.  Periwayatan hadith-hadith daif. 

 Dalam beberapa kasus di mana sebagian ahli hukum mendasarkan 

ketetapannya pada hadith yang dalam faktanya daif (lemah dan tidak dan 

dipercaya). Hal ini disebabkan pendapat bahwa hadith daif digunakan untuk 

melakukan qiyas (deduksi analogis). Contoh: 

- Imam Abu Hanifah, rekan-rekannya serta Ahmad ibn Hanbal berpendapat 

mengenai batalnya wudhu’ karena muntah dengan mendasarkan ketetapannya 

pada hadith yang diriwayatkan Aisyah di mana dia menyatakan bahwa Rasul 

Alla>h saw. pernah berkata:” Barang siapa yang mengalami muntah, mimisan atau 

muntah karena mual-mual, hendaknya membatalkan sholatnya. Hendaklah ia 

berwudhu’ dan kemudian melanjutkan rakaat yang tersisa”.19 

- Imam Syafi’i, Imam Malik berpendapat dua alasan bahwa qay (muntah) tidak 

membatalkan wudhu’. Pertama, hadith yang disebutkan di atas tidak sahih dan 

kedua, qay (muntah) tidak secara khusus disebutkan dalam sumber hukum Islam 

lainnya sebagai suatu tindakan yang membatalkan wudhu. 

c.  Persyaratan penerimaan hadith 

 Perbedaan lain di kalangan para ahli fiqh di wilayah sunnah muncul dari 

beragamnya persyaratan yang mereka tetapkan untuk menerima hadith. Para 

mujtahidin Irak (Abu Hanifah dan para sahabatnya), misalnya, berhujjah dengan 

sunnah mutawatirah dan sunnah masyhurah dari kalangan ahli fiqh; sedangkan para 

mujtahidin Madinah (Malik dan sahabat-sahabatnya) berhujjah dengan sunnah yang 

                                                             

18 Abu Ameenah Bilal Philips, Asal-usul, 131. 
19 Dihimpun oleh Ibnu Majah dari Aisyah dan dianggap daif oleh Nasiruddin al-alBani dalam Daif 
Jami’ as-Shagiir, (Beirut: al-Maktab al-Islami, 1979), 167. 



Nanang AbdillahNanang AbdillahNanang AbdillahNanang Abdillah; Madzhab dan Faktor … 

27 

 

diamalkan penduduk Madinah. Adapun Imam-imam mujtahid lainnya berhujjah 

dengan hadith yang diriwayatkan oleh perawi yang adil dan tsiqah tanpa melihat 

mereka dari kalangan ahli fiqh atau bukan dan apakah sesuai amalan ahli Madinah 

ataupun bertentangan. 20  

 

2. Fatwa sahabat dan kedudukannya 

Tidak ada perbedaan pendapat di antara ulama, bahwa fatwa (perkataan) 

sahabat yang tidak hanya berdasarkan pikiran semata-mata, adalah menjadi hujjah 

bagi umat Islam. Hampir semua ahli Ushul Fiqh menyatakan hal yang serupa  ketika 

membahas tentang fatwa sahabat. Alasannya, bahwa apa yang dikatakan para 

sahabat tentu berdasar apa yang didengarnya dari Rasul Alla>h saw.21 Demikian juga  

perkataan sahabat yang tidak mendapat reaksi dari sahabat lain, bisa menjadi hujjah 

bagi umat Islam.22 

Adapun yang menjadi perselisihan para ulama terletak pada perkataan 

sahabat yang semata-mata berdasar hasil ijtihad mereka sendiri dan para sahabat 

tidak berada dalam satu pendirian. Abu Hanifah, misalnya, mengambil fatwa 

sahabat dari sahabat siapa pun tanpa berpegang dengan seorang sahabat, serta tidak 

memperbolehkan menyimpang dari fatwa sahabat secara keseluruhan. Ucapan 

beliau yang terkenal adalah: 

“ Apabila aku tidak mendapatkan ketenyuan dari Kitabullah dan sunnah Rasul 
Alla>h, maka  aku mengambil pendapat dari sahabat beliau yang kukehendaki 
dan meninggalkan pendapat sahabat yang tidak kukehendaki. Aku idak mau 
keluar dari pendapat sahabat-sahabat tersebut untuk kemudian memilih 
pendapat selain sahabat”. 
 
Sebaliknya, Syafi’i memandang fatwa sahabat sebagai ijtihad individual 

sehingga boleh mengambilnya23 dan boleh pula berfatwa yang menyelisihi 

keseluruhannya.24  

                                                             

20 Abdul Wahab Khallaf, Sejarah pembentukan , 93. 
21 Sebagai contoh, adalah perkataan Aisyah ra. Tentang batas maksimal waktu mengandung yaitu 
dua tahun, bukanlah semata-mata hasil ijtihad dan penyelidikan beliau sendiri. 
22 Misalnya fatwa sahabat yang menetapkan bagian warisan untuk nenek perempuan dengan bagian 
1/6. 
23 Imam Syafi’i membolehkan mengambil fatwa sahabat, meski bertentangan dengan fatwa sahabat 
lainnya, asalkan fatwa tersebut tidak bertentangan al-Qur’an, Sunnah,ijma’ atau qiyas yang benar. 



Jurnal Fikroh. Vol. 8 No. 1 Juli 2014 

28 

 

 

3. Subyek dan hakikat kehujjahan Ijma’’ 

Para mujtahidin berbeda pendapat mengenai subyek (pelaku) Ijma’ dan 

hakikat kehujjahannya. Sebagian memandang Ijma’ Sahabat sajalah yang menjadi 

hujjah. Yang lain berpendapat, Ijma’ Ahlul Bait-lah yang menjadi hujah. Yang 

lainnya lagi menyatakan, Ijma’ Ahlul Madinah saja yang menjadi hujah.  

Mengenai hakikat kehujjahan Ijma’, sebagian menganggap Ijma’ menjadi 

hujjah karena merupakan titik temu pendapat (ijtimâ‘ ar-ra‘yi); yang lainnya 

menganggap hakikat kehujjahan Ijma’ bukan karena merupakan titik temu 

pendapat, tetapi karena menyingkapkan adanya dalil dari as-Sunnah. 25 

 

4. Ikhtilaf di sekitar Qiyas  

Sebagian mujtahidin seperti ulama Zhahiriyah mengingkari kehujahan Qiyas 

sebagai sumber hukum, sedangkan mujtahidin lainnya menerima Qiyas sebagai 

sumber hukum sesudah al-Quran, as-Sunnah, dan Ijma’ .26 Walaupun juga terdapat 

perbedaan dalam hal-hal yang patut  dijadikan illat hukum sebagai dasar penetapan 

hukum dalam qiyas.27 

                                                                                                                                                                             

24 Abdul Wahab Khallaf, Sejarah pembentukan , 94. 
25Mengenai kehujjahan ijma’ terdapat berpendapat di antara Imam mazhab: 
a.  Imam Hanifah, berpendapat bahwa ijma (baik ijma’ sharih maupun ijma’sukuti) layak 

dijadikan hujjah.  
                                                Ijma’sharihIjma’sharihIjma’sharihIjma’sharih, yaitu kesepakatan semua mujtahid dalam suatu masalah hukum tertentu secara 

tegas dan     terbuka dengan mengemukakan pendapat, tulisan, atau perbuatan (mujtahid yang 
menjadi mutuskan perkara) sebagai persetujuan terhadap kesimpulan tersebut. Sedangkan 
ijma’sukuti,ijma’sukuti,ijma’sukuti,ijma’sukuti, yaitu pendapat sebagian ulama tentang suatu masalah yang diketahui oleh para 
mujtahid lainnya, tetapi mereka diam, tidak menyepakati atau menolak pendapat tersebut 
secara jelas.Lihat makalah :Ijma;teori dan penerapannya oleh Yasir, dipresentasikan 8 April 
2008. Lihat juga Rahmat Syafe’i, Ilmu Ushul Fiqh, (Bandung: Pustaka Setia, 2007), 72. 

b. Imam Malik, menjadikan ijma’ ummah dan ijma’ ulama Madinah sebagai hujjah setelah al-
Qur’an dan sunnah. 

c. Imam Syafi’i, hanya menjadikan ijma’sharih sebagai hujjah. 
d. Imam Ahmad Ibn Hanbal, hanya menjadikan ijma’ sahabat sebagai hujjah.  
e. Kaum Syiah (ahlu al-Bait), membolehkan ijma’ seluruh ulama sebagai hujjah, dengan syarat 

ijma’ itu disertai oleh Imam yang maksum, atau ijma’ sebagian ulama yang disertai oleh Imam 
yang maksum.Lihat M.Ali Hasan, Perbandingan Mazhab, 150-151. 

26 Abdul Wahab Khallaf, Sejarah pembentukan , 95.  
27 Adapun rukun qiyas ada empat, yaitu:ashl, furu’ hukum dan illat.  Dari keempat rukun ini illatlah 
yang banyak menimbulkan perbedaan pendapat di kalangan para pemakai qiyas. 



Nanang AbdillahNanang AbdillahNanang AbdillahNanang Abdillah; Madzhab dan Faktor … 

29 

 

Sebagai contoh mengenai perkawinan gadis yang masih di bawah umur, 

yang berpankal pada peristiwa Siti Aisyah, sebagaimana diriwayatkan oleh Bukhari 

dan Muslim: 

“Bahwa Nabi saw. kawin dengan Aisyah berumur enam tahun, kemudian tinggal 

bersama ketika berumur sembilan tahun”. 

Dari  riwayat tersebut kita ketahui, bahwa Abu Bakar ra. mengawinkan 

Aisyah ketika masih dibawah umur tanpa persetujuannya. Hal ini telah disepakati 

oleh para fuqaha. Tetapi terjadi perbedaan tentang illat hukumnya, apakah karena di 

bawah umur ataukah karena kegadisannya. 

Menurut Syafi’iyah, Malikiyah, dan Hanbaliyah, illatnya adalah 

“kegadisan”. Alasannya, bahwa yang mendorong syara’ memberikan wewenang 

kepada ayah, karena anak gadis tersebut tidak mengetahui sebenarnya tentang 

perkawinan. Oleh karenanya urusan nikahnya diserahkan kepada yang 

berkepentingan, yaitu ayah atau kakek. Namun tujuan diberikan kewenangan 

tersebut oleh syara’  tidak nyata dan terang batas-batasnya. Karena itu penetapan 

hukum tersebut dipertalikan dengan illat yang tampak dan terang batas-batasnya, 

yaitu “kegadisan”. 

Menurut Hanafiyah, illatnya adalah “di bawah umur”. Dimana ulama 

Hanafiyah berpendapat, bahwa dalam usia yang demikian diperkirakan akal 

pikirannya belum cukup matang dalam urusan nikah dengan akiba-akibatnya tidak 

diketahuinya. Jadi “di bawah umur” inilah yang menjadi illat, bukan “kegadisan”. 

Sebab tidak semua anak gadis tidak mengetahui mengetahui urusan nikah, seperti 

halnya gadis dewasa yang telah mengetahui masalah nikah.28 

Kedua; Mengenai perbedaan dalam cara memahami nash. Sebagian 

mujtahidin membatasi makna nash syariat hanya pada yang tersurat dalam nash 

saja. Mereka disebut Ahl al-Hadits (fukaha Hijaz). Sebagian mujtahidin lainnya 

tidak membatasi maknanya pada nash yang tersurat, tetapi memberikan makna 

tambahan yang dapat dipahami akal (ma‘qul). Mereka disebut Ahl ar-Ra‘yi (fukaha 

Irak). Dalam masalah zakat fitrah, misalnya, para fukaha Hijaz berpegang dengan 

lahiriah nash, yakni mewajibkan satu sha’ makanan secara tertentu dan tidak 

                                                             

28 M.Ali Hasan, Perbandingan Mazhab, 158-159. 



Jurnal Fikroh. Vol. 8 No. 1 Juli 2014 

30 

 

membolehkan menggantinya dengan harganya. Sebaliknya, fukaha Irak menganggap 

yang menjadi tujuan adalah memberikan kecukupan kepada kaum fakir (ighna’ al-

faqir), sehingga mereka membolehkan berzakat fitrah dengan harganya, yang senilai 

satu sha‘ (1 sha‘= 2,176 kg takaran gandum).29  

Ketiga; Mengenai perbedaan dalam sebagian kaidah kebahasaan untuk 

memahami nash, hal ini terpulang pada perbedaan dalam memahami cara 

pengungkapan makna dalam bahasa Arab (uslub al-lughah al-‘arabiyah). Perbedaan 

yang terjadi di antara ulama fiqh (Baca: Imam Mahzab) berkaitan dengan uslub al-

lughah al-‘arabiyah mencakup hal-hal sebagai berikut: 

1. Kata-kata musytarak. 

Kata musytarak ialah kata-kata yang mempunyai makna rangkap (multi 

makna).Contoh kata musytarak yang menimbulkan perbedaan pendapat ialah kata-

kata quru’ (وء��)  pada ayat berikut ini. 

 

  “ Wanita-wanita yang ditalak handaklah menahan diri (menunggu) tiga kali 

quru'”30 

  
Kata quru’ adalah lafal musytarak, yaitu suci dan haid. Menurut Imam 

Malik, Syafi’i ulama Madinah dan Abu Tsaur serta pengikutnya berpendapat bahwa 

yang dimaksud quru’ itu adalah suci. Begitu juga Ibn Umar, Zaid ibn Tsabit dan 

Aisyah. Jadi iddahnya dihitung menurut masa suci dan berakhir dengan berakhirnya 

masa suci yang ketiga. 

Sementara Abu Hanifah, Tsauri, Auzai, Ibn Abi Laila dan pengikutnya 

berpendapat bahwa yang dimaksud dengan quru’ adalah haid.31 

2. Pengertian suruhan dan larangan. 

Di kalangan Fuqaha terdapat perselisihan tentang penggunaan bentuk kata 

suruhan/larangan (biasanya berbentuk fiil amr, fiil mudhari’ yang disertai huruf lam 

amr dan kalimat berita yang bermakna suruhan), apakah menunjukkan wajib (wajib 

perbuatan yang disuruh) atau sunat, atau menunujukkan irsyad (sekedar petunjuk). 
                                                             

29Abdul Wahab Khallaf, Sejarah pembentukan , Ibid, 97. Lihat juga Wahbah Al-Zuhaili , Al-Fiqh al-
Islamiy wa Adillatuhu, (Beirut: Darul Fikr, 1996), Juz II, 909-911. 
30 QS. al-Baqarah, ayat 228. 
31 M.Ali Hasan, Perbandingan Mazhab, 158-159. 



Nanang AbdillahNanang AbdillahNanang AbdillahNanang Abdillah; Madzhab dan Faktor … 

31 

 

Contohnya adalah suruhan menulis perjanjian utang-piutang dan 

mendatangkan dua saksi pada dalam al-Quran: 

 “Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu bermu'amalah tidak secara 

tunai untuk waktu yang ditentukan, hendaklah kamu menuliskannya........... 

dan datangkan dua orang saksi laki-laki di antara kamu”.
32

 
 
Menurut jumhur fuqaha, perintah-perintah tersebut hanya bersifat irsyad 

saja/sunat, sedangkan menurut fuqaha lainnya diartikan wajib. 

3. Kata-kata mutlaq dan muqayyad 

Mutlaq adalah lafal khas yang tidak diberi qayyid (pembatasan) yang berupa 

lafal yang dapat mempersempit keluasan artinya. Sedangkan muqayyad adalah lafal 

khas yang diberi qayyid yang berupa lafal yang dapat mempersempit keluasan 

artinya.Seperti kata raqabah (hamba sahaya) pada ayat berikut: 

tΒ uρ Ÿ≅ tFs% $�Ψ ÏΒ÷σ ãΒ $ \↔sÜ yz ã�ƒÌ�ós tGsù 7π t7s% u‘ 7π oΨ ÏΒ÷σ •Β ×π tƒÏŠuρ îπ yϑ ‾=|¡ •Β #’ n<Î) ÿÏ&Î# ÷δ r&  

“Barangsiapa membunuh seorang mukmin Karena sengaja (hendaklah) ia 
memerdekakan seorang hamba sahaya yang beriman serta membayar diat yang diserahkan 
kepada keluarganya (si terbunuh ) itu”.33 

 
Jadi kata-kata hamba sahaya disebutkan dengan batasan “mukmin”, dan 

dengan demikian kata mukmin menjadi kata-kata muqayyad. 

Kemudian kata-kata tersebut disebutkan dalam al-Qur’an yang lain tanpa 

batasan (qayyid). 

t Ï%©!$# uρ tβρã� Îγ≈sà ãƒ  ÏΒ öΝÍκÉ″ !$ |¡ÎpΣ §ΝèO tβρßŠθ ãètƒ $ yϑÏ9 (#θä9$s% ã�ƒÌ� óstG sù 7π t7s% u‘ ÏiΒ È≅ö6s% β r& $ ¢™!$ yϑtFtƒ  

“Mereka  yang menzhihar isteri mereka, Kemudian  menarik kembali apa yang mereka 
ucapkan, Maka (wajib atasnya) memerdekakan seorang budak sebelum kedua suami isteri 
itu bercampur”. 34 

 
Kata-kata hamba sahaya di sini disebut dengan mutlaq. Menurut Ulama 

Hanafiyah dan Malikiyah antara kedua ayat tersebut tidak perlu dipertalikan. 

Sementara menurut Ulama Syafi’iyah kata-kata mutlaq harus dibawa kepada kata-

kata muqayyad.35 

4. Mafhum Mukhalafah 

                                                             

32 QS. al-Baqarah ayat 282.   
33 QS. an-Nisa ayat 92. 
34 QS. al-Mujaadilah ayat 3. 
35 M.Ali Hasan, Perbandingan Mazhab, Ibid, 136. 



Jurnal Fikroh. Vol. 8 No. 1 Juli 2014 

32 

 

Mafhum mukhalafah adalah penetapan lawan hukum yang diambil dari dalil 

yang disebutkan dalam nash (manthuqbih) kepada suatu yang tidak disebutkan 

dalam nash (maskut’anhu). Mafhum mukhalafah terbagi tujuh; mafhum washfi, 

mafhum syarat,  mafhum laqab,  mafhum hasyr,  mafhum ‘illat, mafhum ‘adad, dan 

mafhum ghayah. 

Contoh mafhum mukhalafah syarat adalah: 

 βÎ) uρ £ä. ÏM≈s9 'ρé& 9≅ ÷Ηxq (#θà) Ï�Ρr'sù £ Íκö� n=tã 4 ®Lym z ÷èŸÒ tƒ £ ßγn=÷Η xq  

“Jika mereka (isteri-isteri yang sudah ditalaq) itu sedang hamil, Maka berikanlah 
kepada mereka nafkahnya hingga mereka bersalin”.36 
 
Mengenai istri yang dicerai ba’in (thalaq tiga) dan hamil, maka sudah 

disepakati tentang keharusan mendapat nafkah. Akan tetapi jika ia dicerai ba’in dan 

tidak hamil, maka pendapat fuqaha tidak sama. Menurut jumhur fuqaha, tidak 

mendapatkan nafkah, sedangkan ulama Hanafiyah berpendapat tetap mendapat 

nafkah. 

5. Kata-kata Haqiqiy dan Majazy 

Suatu kata kadang dipakai dalam arti haqiqiy (arti sebenarnya) dan kadang 

dipakai dalam arti majazy (bukan arti sebenarnya). Sebagai aturan pokok sudah 

diakui oleh semua fuqaha, bahwa selama masih bisa memakai arti hakiki maka arti 

majazi tidak boleh dipakai. 

Sebagai contoh dalam ayat berikut : 

$ yϑ‾Ρ Î) (# äτℜ t“ y_ tÏ% ©!$# tβθ ç/Í‘$ pt ä† ©! $# …ã&s!θ ß™u‘uρ tβöθ yèó¡ tƒuρ ’ Îû ÇÚ ö‘F{ $# #�Š$ |¡ sù βr& (# þθè=−Gs) ãƒ  

÷ρ r& (#þθ ç6‾=|Á ãƒ ÷ρr& yì ©Üs) è? óΟ ÎγƒÏ‰ ÷ƒr& Νßγè=ã_ ö‘r& uρ ô ÏiΒ A#≈n=Åz ÷ρr& (# öθ x�Ψãƒ š∅ ÏΒ ÇÚ ö‘F{ $# 4 
 

“Sesungguhnya pembalasan terhadap orang-orang yang memerangi Alla>h dan rasul-
Nya dan membuat kerusakan di muka bumi, yaitu supayamereka dibunuh atau 
disalib, atau dipotong tangan dan kaki mereka dengan bertimbal balik, atau dibuang 
dari negeri (tempat kediamannya)”.37 
 
Sumber perselisihan adalah pada kata “nafa” (pembuangan). 

Ada dua pendapat, jumhur ulama mengharuskan kata nafa diartikan sesuai 

dengan arti yang hakiki selama tidak ada yang menunjukkan bahwa kata itu dipakai 
                                                             

36 QS. al-Thalaq ayat 6. 
37 QS. al-Maidah ayat 33. 



Nanang AbdillahNanang AbdillahNanang AbdillahNanang Abdillah; Madzhab dan Faktor … 

33 

 

untuk arti lain. Sedang menurut Hanafi, kata “nafa” dengan arti majazi, yaitu masuk 

penjara, sebab disini ada petunjuk yang menghendaki tidak dipakai arti yang hakiki, 

yaitu kemustahilan membuang dari permukaan bumi, kecuali dengan cara 

membunuhnya. 

6. Istisna’ (pengecualian) setelah serangkain perkataan 

Contoh perbedaan pendapat dalam memahami surta an-Nuur ayat 4-5: 

t Ï%©!$# uρ tβθ ãΒö� tƒ ÏM≈oΨ |Á ós ßϑø9$# §ΝèO óΟ s9 (#θ è? ù' tƒ Ïπ yè t/ö‘r' Î/ u !# y‰pκà− óΟ èδρß‰ Î=ô_ $$ sù tÏΖ≈uΚrO Zοt$ ù#y_  

Ÿωuρ (#θè=t7 ø) s? öΝ çλ m; ¸οy‰≈pκ y− # Y‰t/ r& 4 y7 Í×‾≈ s9'ρ é&uρ ãΝèδ tβθà)Å¡≈x� ø9$# ∩⊆∪ āωÎ) tÏ% ©! $# (#θç/$ s? ........ 

“Dan orang-orang yang menuduh wanita-wanita yang baik-baik (berbuat zina) dan 
mereka tidak sangup mendatangkan empat orang saksi, Maka deralah mereka (yang 
menuduh itu) delapan puluh kali dera, dan janganlah kamu terima kesaksian mereka 
selama-lamanya. dan mereka Itulah orang-orang yang fasik.Kecuali orang-orang 
yang bertaubat...........”. 38 
 

Dalam ayat ini terdapat tiga ketentuan hukum, yaitu (1). hukuman jilid 

(dera), (2). penolakan persaksian dan (3). kefasikan, kemudian ada pengecualian 

“kecuali mereka yang bertaubat”. Perbedaan pendapat ulama sebagai berikut: 

a. Jumhur ulama, pengecualian itu dikaitkan keseluruhan (tiga ketentuan 

hukum), karena ketiganya memiliki nilai yang sama. 

b. Sebagian ulama, pengecualian itu dipertalikan dengan dua ketentuan 

hukum yang terakhir. 

c. Ulama Hanafiyah, pengecualian itu hanya dipertalikan kepada ketentuan 

hukum yang terakhir.39 

 

F.F.F.F. Tentang BermazhabTentang BermazhabTentang BermazhabTentang Bermazhab    

Bolehkah kita bertaklid (mengikuti) mazhab tertentu? Menjawab pertanyaan 

ini, Syaikh Taqiyuddin al-Nabhani menyatakan, sesungguhnya Alla>h SWT tidak 

memerintahkan kita mengikuti seorang mujtahid, seorang imam, ataupun suatu 

mazhab. Yang diperintahkan Alla>h SWT kepada kita adalah mengikuti hukum 

syariat dan mengamalkannya. Itu berarti, kita tidak diperintahkan kecuali 

                                                             

38 QS. an-Nuur ayat 4-5. 
39 M.Ali Hasan, Perbandingan Mazhab, Ibid, 136-139. 



Jurnal Fikroh. Vol. 8 No. 1 Juli 2014 

34 

 

mengambil apa saja yang dibawa Rasul Alla>h Saw kepada kita dan meninggalkan 

apa saja yang dilarangnya atas kita (QS. al-Hasyr [59]: 7).  

Karena itu, Al-Nabhani menandaskan, secara syar‘i kita tidak dibenarkan 

kecuali mengikuti hukum-hukum Alla>h; tidak dibenarkan kita mengikuti pribadi-

pribadi tertentu.40  

Akan tetapi, fakta menunjukkan, tidak semua orang mempunyai kemampuan 

menggali hukum syariat sendiri secara langsung dari sumber-sumbernya (Al-Quran 

dan as-Sunnah). Karena itu, di tengah-tengah umat kemudian banyak yang bertaklid 

pada hukum-hukum yang digali oleh seorang mujtahid. Mereka pun menjadikan 

mujtahid itu sebagai imam mereka dan menjadikan hukum-hukum hasil ijtihadnya 

sebagai mazhab mereka. Persoalannya, apakah bermazhab ini sesuatu yang 

dibenarkan syariat Islam?  

Al-Nabhani menjawab, hal itu bergantung pada persepsi umat terhadap 

masalah ini. Jika mereka berpaham bahwa yang mereka ikuti adalah hukum-hukum 

syariat yang digali oleh seorang mujtahid maka bermazhab adalah sesuatu yang 

sahih dalam pandangan syariat Islam. Sebaliknya, jika umat berpaham bahwa yang 

mereka ikuti adalah pribadi mujtahid (syakhsh al-mujtahid), bukan hukum hasil 

ijtihad mujtahid itu, maka bermazhab seperti ini adalah sesuatu yang bertolak 

belakang dengan syariat Islam . 

Walhasil, para pengikut mazhab wajib memperhatikan hal ini dengan sangat 

seksama;, yaitu bahwa yang mereka ikuti hanyalah hukum syariat yang digali oleh 

mujtahid, bukan pribadi mujtahid yang bersangkutan. Kalau seseorang bermazhab 

Syafi’i, misalnya, maka wajiblah dia mempunyai persepsi, bahwa yang dia ikuti 

bukanlah Imam Syafi’i sebagai pribadi (taqlid asy-syaksh), melainkan hukum 

syariat yang digali oleh Imam Syafi’i (taqlid al-ahkam).  

 

F.F.F.F.    Bermazhab Secara Benar Bermazhab Secara Benar Bermazhab Secara Benar Bermazhab Secara Benar     

Para pengikut mazhab, di samping wajib mempunyai persepsi yang benar 

tentang bermazhab (seperti diuraikan sebelumnya), wajib memahami setidaknya 2 

(dua) prinsip penting lainnya dalam bermazhab 41, yaitu:  

                                                             

40
 Taqiyuddin, An-Nabhani, Asy-Syakhshiyyah al-Islâmiyah, 232. 



Nanang AbdillahNanang AbdillahNanang AbdillahNanang Abdillah; Madzhab dan Faktor … 

35 

 

Pertama, wajib atas muqallid suatu mazhab untuk tidak fanatik (ta‘a>shub)  

terhadap mazhab yang diikutinya42. Tidaklah benar, ketika Syaikh Abu Hasan 

Abdullah al-Karkhi (w. 340 H), seorang ulama mazhab Hanafi, berkata secara 

fanatik, “Setiap ayat al-Quran atau h}adi>th yang menyalahi ketetapan mazhab kita 

bisa ditakwilkan atau dihapus (mansu>kh).”43  

Karena itu, jika terbukti mazhab yang diikutinya salah dalam suatu masalah, 

dan pendapat yang benar (shawa>b) ada dalam mazhab lain, maka wajib baginya 

untuk mengikuti pendapat yang benar itu menurut dugaan kuatnya. Para imam 

mazhab sendiri mengajarkan agar kita tidak bersikap fanatik. Ibn Abdil Barr 

meriwayatkan, bahwa Imam Abu Hanifah pernah berkata, “Idza> shaha al-h}adi>th 

fahuwa madzhabi> (Jika suatu h}adi>th/pendapat telah dipandang sahih maka itulah 

mazhabku).”44  

Al-Hakim dan Al-Baihaqi juga meriwayatkan, bahwa Imam Syafi’i pernah 

mengatakan hal yang sama. Dalam satu riwayat, Imam Syafi’i juga pernah berkata, 

“Jika kamu melihat ucapanku menyalahi h}adi>th, amalkanlah h}adi>th tersebut dan 

lemparkanlah pendapatku ke tembok.”45  

Kedua, sesungguhnya perbedaan pendapat (khila>fiyah) di kalangan mazhab-

mazhab adalah sesuatu yang sehat dan alamiah, bukan sesuatu yang janggal atau 

menyimpang dari Islam, sebagaimana sangkaan sebagian pihak. Sebab, kemampuan 

akal manusia berbeda-beda, sebagaimana nash-nash syariat juga berpotensi 

memunculkan perbedaan pemahaman. Perbedaan ijtihad di kalangan sahabat telah 

terjadi sejak zaman Rasul Alla>h Saw. Beliau pun membenarkan hal tersebut dengan 

taqri>r-nya.46  

 

                                                                                                                                                                             

41
 M. Husain, Abdullah, Al-Wadhih fi Ushul al-Fiqh, 372.  

42
 Shalih Abdullah, Ibn Humaid, Adab Berselisih Pendapat (Adab al-Khila>f), terj. Abdul Rosyad 

Shiddiq, (Solo: Khazanah Ilmu, 1995), 54. 
43 Abdul Jalil, Isa,  Masalah-Masalah Keagamaan Yang Tidak Boleh Diperselisihkan Antar Sesama 
Umat Islam (Ma> La> Yaju>zu fi>hi al-Khila>f bayna al-Muslimi>n). Terj. M. Tolchah Mansoer & Masyhur 
Amin, (Bandung: Alma’arif, 1982), 74.  
44

 Al-Bayanuni, M. Abul Fath, Al-Bayuni, Studi Tentang Sebab-Sebab Perbedaan Mazhab (Dira>sa>t fi> 
al-Ikhtila>fa>t al-Fiqhiyah), terj.  Zaid Husein Al-Hamid, ( Surabaya: Mutiara Ilmu, 1994), 90. 
45Syah Waliyullah, Al-Dahlawi, . Lahirnya Mazhab-Mazhab Fiqh (Al-Insha>f fi> Baya>n Asba>b al-
Ikhtila>f), terj.  Mujiyo Nurkholis, ( Bandung: Rosda Karya, 1989), 112. 
46

 M.Husain Abdullah, Al-Wadhih fi Usul al-Fiqh, 373. 



Jurnal Fikroh. Vol. 8 No. 1 Juli 2014 

36 

 

G. PenutupG. PenutupG. PenutupG. Penutup    

    Sebagai    penutup daripada pembahasan  makalah di atas,  maka akhirnya 

penulis simpulkan hal-hal sebagai berikut: 

1. Mazhab adalah pokok pikiran atau dasar yang digunakan oleh Imam 

mujtahid dalam memecahkan masalah; atau mengistinbathkan hukum Islam.  

Di mana mazhab mencakup;(1) sekumpulan hukum-hukum Islam yang digali 

seorang imam mujtahid; (2) ushul fiqh yang menjadi jalan (thariq) yang 

ditempuh mujtahid itu untuk menggali hukum-hukum Islam dari dalil-

dalilnya yang rinci.  

2. Munculnya mazhab, sebagai bagian dari proses sejarah penetapan hukum 

islam tertata rapi dari generasi sahabat, tabi’in, hingga mencapai masa 

keemasaan pada khilafah Abbasiyah,(walau pasca itu akhirnya terjadi 

kemandekan /taklid), akan tetapi harus diakui telah memberikan sumbangsih 

pemikiran besar dalam penetapan hukum fiqh Islam. Sebagai rujukan bagi 

umat islam hingga kini. 

3. Sebab-sebab terjadinya perbedaan pendapat/mazhab, sebagaimana yang 

sudah dipaparkan dalam makalah ini, sesungguhnya intinya (meminjam 

bahasanya Prof. Dr. H.A. Zahro, MA) lebih dikarenakan dua hal; pertama, 

perbedaan persepsi dalam ushul fiqh dan fiqh adalah lazim terjadi, 

merupakan wewenang seorang mujtahid selaku pemegang otoritas; kedua, 

adanya perbedaan interpretasi atau penafsiran sesuai dengan kapabilitas atau 

kedalaman keilmuan seorang mujtahid. 

4. Menganut paham untuk bermahzab, dikarenakan faktor “ketidakmampuan” 

kita untuk menggali  hukum syariat sendiri secara langsung dari sumber-

sumbernya (Al-Quran dan as-Sunnah). 

5. Bermahzab secara benar dapat ditempuh dengan cara; pertama, wajib atas 

muqallid suatu mazhab untuk tidak fanatik (ta‘a>shub) terhadap mazhab yang 

diikutinya. Kedua, bahwa sesungguhnya pemahaman kita terhadap 

perbedaan pendapat (khila>fiyah) di kalangan mazhab-mazhab adalah sesuatu 



Nanang AbdillahNanang AbdillahNanang AbdillahNanang Abdillah; Madzhab dan Faktor … 

37 

 

yang sehat dan alamiah, bukan sesuatu yang janggal atau menyimpang dari 

Islam 

    
    
                                                                                                                                                                    DAFTAR PUSTAKADAFTAR PUSTAKADAFTAR PUSTAKADAFTAR PUSTAKA    
 
 
Abdullah,      M.      Husain.    Al-Wadhih  fi  Usul  al-Fiqh. Beirut:  Darul  Bayariq,  1995. 

Al-Bayanuni,   M. Abul Fath.  Studi  Tentang  Sebab-Sebab   Perbedaan  Mazhab  (Dira>sa>t  

            fi> al-Ikhtila>fa>t al-Fiqhiyah).  terj.   Zaid Husein Al-Hamid.  Surabaya: Mutiara Ilmu, 

            1994. 

Al-Dahlawi, Syah Waliyullah . Lahirnya Mazhab-Mazhab Fiqh (Al-Insha>f fi> Baya>n Asba>b  

            al-Ikhtila>f), terj.  Mujiyo Nurkholis. Bandung: Rosda Karya, 1989. 

Ali Hasan,   Muhammad.   Perbandingan mazhab.   Jakarta: Raja Grafindo  Persada, 1995.  

Anam,  Saiful.   dalam  kuliah    pengantar    Tarikh   Tasri’Tarikh   Tasri’Tarikh   Tasri’Tarikh   Tasri’   pascasarjana  PAI  Fiqh B,  

           tanggal 12 April 2008. 

Al-Sayis,  M.Ali.  Fiqih ijtihad   Pertumbuhan  dan  Perkembangannya. (Nasy’ah  al-Fiqh 

           al-Ijtihadi wa Athwaruhu) terj. M.Muzamil.Solo: Pustaka Mantiq, 1997. 

Al-Nabhani, Taqiyuddin. Asy-Syakhsiyah al-Islamiyah Juz I.Beirut: Darul Ummah, 1994. 

Bik, Hudhari. Tarikh al-Tasyri’  al-Islami, terj. Muh. Zuhri. Semarang:  Darul Ihya, 1980. 

Bilal Philips,AbuAmeenah. Asal-usul  dan  Perkembangan  Fiqh:  Analisis  Historis atas  

           Mazhab, Doktrin dan Kontribusi. terj. M.Fauzi Arifin.Bandung: Nusamedia,2005. 

Ibn Humaid, Shalih Abdullah.  Adab Berselisih Pendapat  (Adab al-Khila>f).  terj.   Abdul  

           Rosyad Shiddiq. Solo: Khazanah Ilmu. 

Isa,  Abdul  Jalil.   Masalah-Masalah   Keagamaan  Yang  Tidak  Boleh  Diperselisihkan 

           Antar  Sesama  Umat  Islam  (Ma>  La>  Yaju>zu  fi>hi  al-Khila>f bayna al-Muslimi>n).  

           Terj.       M. Tolchah Mansoer  &  Masyhur  Amin.   Bandung:  Alma’arif,  1982.  

Khallaf, Abdul Wahab.  Sejarah  pembentukan  dan  perkembangan  hukum  Islam,   terj.  

           Wajidi Sayadi. Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2002. 

Mahmashani,  Subhi.  Falsafah  al-Tasyri’  fi  al-Islam,  terj. Ahmad   Sujono. Bandung: 

            Al-Ma’arif, 1981. 

Nahrawi,  Ahmad.  Al-Imam asy-Syafi’i  fi  Mazhabayhi  al-Qadim  wa al-Jadid.  Kairo:  

            Darul Kutub, 1994. 

Nata, Abuddin, Metodologi Studi Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada, cet IX, 2004 

Syafe’i,   Rahmat.  I lmu Ushul  Fiqh.   Bandung:   Pustaka  Setia,   2007. 



Jurnal Fikroh. Vol. 8 No. 1 Juli 2014 

38 

 

Tahido Yanggo,  Huzaemah.  Pengantar  Perbandingan  Mazhab. Jakarta:  Logos,  1997. 

Zuhri,   Muhammad . Hukum   Islam   dalam   lintasan   sejarah.  Jakarta:  Rajagrafindo  

           Persada, 1996. 

 


