
Jurnal Fikroh Volume 11 - Nomor 1 - (2018) 

Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

http://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fikroh   

 

 

KONSEP KEBENARAN DALAM PERSPEKTIF AL-QUR'AN 

 

Sholihudin Al Ayubi  

Sholihudinalayubi@gmail.com 

 
1Prodi Pendidikan Agama Islam STAI Al-Azhar Menganti Gresik, Indonesia 

 
 

 

Info Artikel 

 
 

 

Abstrak

Sejarah Artikel: 
 

 

 
Keywords: 

Lafadz al 

Haq, 

Kebenaran,  

Al Qur’an 

 

Dalam kehidupan sehari-hari kata “benar” dan “kebenaran” berulang 

kali kita gunakan. Dalam bahasa pemberitaan, kata ini sangat populer 

untuk melawan kata “Bohong” atau “kebohongan” (Hoax). Dalam 

sejarah pemikiran Islam pun, kebenaran pernah menjadi bahan 

renungan (berpikir) serius oleh seorang ulama besar yaitu imam al-

Ghazali, sebagai titik awal menemukan pengetahuan akan hakekat 

segala sesuatu. Dengan demikian dapat dikatakan disini bahwa 

kebenaran itu sesuatu term penting bagi kehidupan manusia. Dalam 

epistemologi kebenaran, selain bersumber dari kekuatan akal, 

kebenaran juga dapat didapatkan melalui wahyu yang berasal dari 

Tuhan Yang Maha Benar. Namun kebenaran wahyu ini pun tidak 

mudah diambil kesimpulan, karena kebenaran wahyu itu sering 

dianggap merupakan kebenaran muthlak dari Tuhan, tentunya untuk 

memahaminya masih membutuhkan penjelasan lebih mendalam. Untuk 

itu, Penulis tertarik untuk mengkaji  “Konsepsi Kebenaran dalam 

prespektif Al-Qur'an, yang diungkapkan melalui ayat-ayat al-Qur'an 

yang mempunyai kata al-Haq dengan mengunakan metode analisis-

kualitatif. Dari ayat-ayat itulah kemudian dicari apa yang dimaksud 

dengan sesungguhnya dengan kata al-Haq tersebut. Hasil penelitianya 

dapat dikemukakan disini adalah lafadz Al Haq yang mengandung 

beberapa makna, antara lain: kebenaran menurut al-Qur'an, memiliki 

arti atau makna sesuatu yang wajib dinyatakan dan wajib ditetapkan, 

dan akal tidak akan bisa mengingkari eksistensinya, artinya 

pembenaran terhadap realitas.  

 
©2018  STAI Al-Azhar Menganti Gresik

 
Alamat korespondensi: 

Kampus STAI Al-Azhar Jl. Raya Menganti Krajan No. 474    ISSN : 2087 - 7501 

Menganti Gresik 61174 

Email: alazhar_menganti@ymail.com  

 

mailto:alazhar_menganti@ymail.com


Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

54 

 

 

A. Pendahuluan 

Dalam hidup sehari-hari kata “benar” dan “kebenaran” berulang kali kita gunakan. 

Sepanjang sejarah filsafat kerapkali pula muncul masalah mengenai ada tidaknya 

kebenaran maupun mengenai apa itu kebenaran.1  Dalam Islam pun kebenaran pernah 

menjadi bahan renungan (berpikir) serius oleh seorang ulama besar yaitu imam al-

Ghazali, sebagai titik awal menemukan pengetahuan akan hakekat segala sesuatu. Oleh 

karena itu, ia berusaha memperoleh pengertian tentang “tahu”. Dalam hal ini arti “tahu” 

atau “ilmu” itu adalah tersingkapnya sesuatu dengan jelas, sehingga tidak ada lagi peluang 

untuk ragu-ragu, tidak mungkin salah atau keliru, dan hati merasa damai sekali dalam 

keadaan ini, sehingga merasa aman memperoleh kebenaran. 

 Untuk menemukan kebenaran seperti ini, maka al-Ghazali mengadakan perjalanan 

berpikir untuk meneliti jalan yang dimilikinya. Jalan pertama, adalah dengan perantaraan 

panca indera dan pengetahuan dasar. Akan tetapi, jalan ini diragukan kemampuannya 

karena temuan kebenaran yang dicapainya mudah dibatalkan dengan akal. Sejenak, ia 

menerima jalan akal untuk menerima kebenaran. Namun dia juga membatalkannya karena 

kenyataan bahwa akal juga sering menipu seperti kenyataan mimpi yang segera musnah 

jika orang tersebut bangun. Kemudian, al-Ghazali meneliti jalan ilmu Kalam dan filsafat 

yang ternyata juga tidak mampu memenuhi keinginannya.2 

Akhirnya, al-Ghazali sampai pada kebenaran tasawuf setelah dia mengalami 

proses yang amat panjang dan berbelit-belit. Tasawuflah yang menghilangkan 

keraguannya. Pengetahuan mistik menurutnya adalah cahaya yang diturunkan oleh Allah 

ke dalam dirinya. Cahaya itu adalah cahaya yang menyinari diri seseorang, sehingga 

terbukanya tabir yang merupakan sumber segala pengetahuan.3 

Dari sini jelas bahwa kebenaran itu mempunyai makna abstrak yang tidak mudah 

ditangkap walaupun sebagian orang telah merasa menemukannya. Secara ironis, ternyata 

kebenaran yang telah didapatkan tersebut tidak mesti diterima semua orang, bahkan 

kemungkinan juga ada yang menganggapnya salah. Apalagi jika kebenaran itu dikaitkan 

dengan beberapa obyek yang berbeda maka akan semakin banyak pula perbedaan makna, 

sebab kebenaran selalu dikaitkan dengan akal budi, atau intelek manusia. 

                                                 
1 C. Verhaak dan R. Haryono Imam, Filsafat Ilmu Pengetahuan (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 

1995), 121. 
2 Muslim A. Kadir, Ilmu Islam Terapan (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003),  79.  
3 Amsal Bakhtiar, Filsafat Agama (Jakarta: Logos, 2001), 28-29. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

55 

 

Kebenaran merupakan persoalan hubungan antara intelek dan realitas, sedangkan 

realitas bukan hanya dalam pengalaman langsung melainkan juga dalam struktur realitas 

yang paling dalam, struktur yang tidak tampak begitu saja, tetapi tersirat dalam semua 

pengalaman dengan realitas.  

Kebenaran selalu berkaitan dengan manusia yang berpikir, yang mempunyai 

pemahaman, sehingga manusia dan kebenaran merupakan dua hal yang konatural. Hal ini 

dapat ditemukan dalam awal filsafat. Parmenides menegaskan bahwa berpikir dan berada 

merupakan satu hal saja. Sesuatu yang mustahil memahami manusia berpikir tanpa 

berpikir mengenai yang ada, yaitu kebenaran. Orang tidak dapat berpikir tanpa 

memikirkan sesuatu. Tidak menjadi persoalan apakan kebenaran itu bersifat parsial, 

unilateral atau barangkali juga tidak terumus dengan baik. 

Sudah banyak pembahasan tentang kebenaran, diantaranya, kebenaran adalah 

kenyataan adanya (being) yang menampakkan diri sampai masuk akal. Pengalaman 

tentang kebenaran itu dialami akal si pengenal dalam kesamaannya dengan kenyataan 

adanya yang menampakkan diri kepadanya. Karena kesamaan itu memang dicari dan 

dikejar namun belum tercapai, maka menurut pengalaman manusia si pengenal, kebenaran 

itu tanpa hentinya mewujudkan diri sambil ditentukan dari luar, tanpa pernah mencapai 

kesamaan sempurna.4 

Dalam membicarakan tentang hakekat kebenaran itu, terdapat perbedaan di antara 

tingkat-tingkat kebenaran yang diperoleh manusia dalam usahanya mencari kebenaran 

tersebut.5 Di antaranya ada yang melihat melalui teori korespondensi, teori koherensi, dan 

teori pragmatis.6  

Di kalangan filosuf Islam, kebenaran juga menjadi sentral pembahasannya bahkan 

tidak lagi hanya berpikir tentang hakekat kebenaran, tetapi mengeluarkan pemikiran-

pemikiran tentang kebenaran yang sudah dikaitkan dengan masalah fisika maupun 

metafisika. Dalam masalah hakekat kebenaran, filosuf Islam seperti al-Kindi mengatakan 

bahwa kebenaran ialah sesuainya apa yang ada dalam akal dengan apa yang ada di luar 

akal. 7  Secara mendalam bahkan al-Kindi mengatakan bahwa pengetahuan tentang 

kebenaran termasuk pengetahuan tentang Tuhan, tentang keesaan-Nya, tentang apa yang 

baik dan berguna. Dan kebenaran itu harus disambut dengan gembira dari mana pun 

                                                 
4 C. Verhaak dan R. Haryono Imam, Filsafat Ilmu…, 131-132. 
5 Rasjidi dan Harifuddin Cawidu, Islam Untuk Disiplin Ilmu Filsafat (Jakarta: Bulan Bintang, 1988), 

180. 
6 Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Logos, 1999), 23.  
7 Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1973), 16. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

56 

 

datangnya karena tidak ada yang lebih berguna bagi pencari kebenaran dari pada 

kebenaran itu sendiri.8    

Di sisi lain, terdapat jalan untuk mencari kebenaran berupa kebenaran wahyu yang 

diyakini berasal dari Tuhan Yang Maha Benar. Wahyu berisi kebenaran pasti yang 

bersifat universal dan eternal. Tidak seperti kebenaran yang dirumuskan oleh pemikiran 

manusia yang sifatnya parsial, temporer, kondisional dan relatif. 9  Firman Tuhan ini 

mengandung ajaran, petunjuk dan pedoman yang diperlukan umat manusia dalam 

perjalanan hidupnya baik di dunia ini maupun di akherat kelak. 

Kajian kebenaran menurut wahyu ini pun tidak mudah diambil kesimpulannya, 

karena wahyu  yang dianggap kebenaran muthlak dari Tuhan itu pun tidak jelas 

kebenarannya, karena ia hanyalah berupa kalam Allah, benda mati yang pasif. Sehingga 

masih diperlukan manusia untuk menguraikan agar menjadi jelas maksudnya. Jika 

demikian, sulit pula untuk dirumuskan mana yang produk akal murni dan mana yang 

produk wahyu. 

Oleh karena itu, maka judul penelitian ini adalah “Kebenaran Menurut Al-Qur'an.” 

Di dalamnya dicoba diungkapkan ayat-ayat al-Qur'an yang mempunyai kata al-Haq. Dari 

ayat-ayat itulah kemudian dicari apa yang dimaksud dengan sesungguhnya dengan kata al-

Haq tersebut. 

 

 

B.   Konsep Dasar Mengenai Kebenaran  

1. Pengertian Kebenaran 

Kebenaran adalah sesuatu yang dapat dipertanggungjawabkan oleh akal sehat, 

yang tidak akan dapat ditumbangkan oleh perkisaran zaman, yang menolak dari segala 

yang salah, menentang yang bobrok, angan-angan yang tak mendasar. Yang secara nyata 

Allah SWT mengutus Nabi Muhammad SAW dengan membawa perkara yang tetap, tegas 

dan tak akan menyesatkan umat manusia, yang akan membahagiakan bagi siapa saja yang 

mengambil sebagai petunjuk, adapun yang ingkar di neraka. 10 

Menurut Horald H. Titus sebagimana dikutip oleh Endang Saifuddin Anshari 

mengatakan: Kebenaran ialah kesetiaan putusan-putusan dan idea-idea kita pada fakta 

pengalaman atau pada alam sebagaimana apa adanya, akan tetapi sementara kita tidak 

                                                 
8 Hasan Bakti Nasution, Filasafat Umum (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2001), 115.  
9 Fuaduddin dan Cik Hasan Bisri, Dinamika Pemikiran Islam di Perguruan Tinggi (Jakarta: Logos, 

1999), 94.  
10 Asrafi Sidqon, “Kemutlakan Kebenaran Al-Qur’an” (Penelitian: IAIN SUPEL Surabaya, 1999), 10. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

57 

 

senantiasa dapat membandingkan putusan kita itu dengan putusan-putusan yang lain yang 

kita percayai sah dan benar, atau kita ujilah putusan-putusan itu dengan kegunannya dan 

dengan akibat-akibat praktis.11  

Secara etimologis, kebenaran mempunyai arti kesesuaian dengan syarat-syarat 

kebijaksanaan, keadilan, ketepatan, realitas dan kepantasan. Ia merupakan suatu keadaan 

keniscayaan, sesuatu yang terhindarkan, wajib, hak yang mesti diberikan. 12  Dengan 

demikian kebenaran selalu mempunyai kaitan dengan masalah mengenai yang ada. 

 

2. Teori-teori Tentang Kebenaran 

Manusia adalah “hewan” yang bertanya dan berpikir. Berpikir adalah bukti 

keberadaan manusia. Dengan berpikir manusia membedakan dirinya dari makhluk lain. 

Ketika manusia berpikir, dalam dirinya timbul pertanyaan. Apabila seseorang bertanya 

tentang sesuatu, berarti dia memikirkan sesuatu tersebut. Bertanya merupakan refleksi 

pemikiran untuk mencari jawaban. Jawaban yang diharapkan adalah suatu kebenaran. 

Dengan bertanya berarti seseorang mencari kebenaran. Konklusinya “manusia adalah 

makhluk pencari kebenaran”. Apakah kebenaran itu? Tiga teori terbit dalam blantika 

pemikiran manusia untuk memberikan jawaban atas pertanyaan ini. 13  Ketiga teori itu 

adalah sebagai berikut: 

a) Teori Korespondensi 

Yaitu kebenaran atau keadaan benar itu berupa kesesuaian antara arti yang 

dimaksud oleh suatu pendapat dengan apa yang sungguh merupakan halnya atau 

faktanya.14   

Bagi penganut teori ini maka suatu pernyataan adalah benar jika materi 

pengetahuan yang dikandung pernyataan itu berkorespondensi (berhubungan) dengan 

obyek yang dituju oleh pernyataan tersebut. 15  Maksudnya jika orang mengatakan 

bahwa “Ibu Kota Republik Indonesia adalah Jakarta”, maka pernyataan itu adalah 

benar sebab pernyataan itu dengan obyek yang bersifat faktual yakni Jakarta yang 

memang menjadi Ibu Kota Republik Indonesia. Jika sekiranya orang lain yang 

                                                 
11 Endang Saifuddin Anshari, Ilmu, Filsafat dan Agama (Surabaya: Bina Ilmu, 1991), 31. 
12 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam dan Filsafat Sains (Bandung: Mizan, 1995), 47. 
13 Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Logos, 1999), 22.  
14 Anshari, Ilmu, Filsafat…, 18. 
15 Jujun S. Suriasumantri, Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 

1996), 57. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

58 

 

menyatakan bahwa “Ibu Kota Republik Indonesia adalah Bandung”, maka pernyataan 

ini adalah tidak benar sebab tidak terdapat obyek yang dengan pernyataan tersebut. 

 

b). Teori Koherensi 

Teori koherensi menyatakan bahwa kebenaran ditegakkan atas hubungan 

keputusan baru dengan keputusan-keputusan yang telah diketahui dan diakui 

kebenarannya terlebih dahulu. Suatu proposisi dinyatakan benar apabila ia 

berhubungan dengan kebenaran yang telah ada dalam pengalaman kita. Dengan 

demikian, teori ini merupakan teori hubungan semantik, teori kecocokan, atau teori 

konsistensi.16  

Berdasarkan teori ini suatu pernyataan dianggap benar bila pernyataan itu 

bersifat koheren atau konsisten dengan pernyataan-pernyataan sebelumnya yang 

dianggap benar. Bila kita menganggap bahwa “semua manusia pasti akan mati” 

adalah suatu pernyataan yang benar, maka pernyataan bahwa “ si Polan adalah 

seorang manusia dan si Polan pasti akan mati” adalah benar pula, sebab pernyataan 

kedua adalah konsisten dengan pernyataan pertama.17 

c). Teori Pragmatis 

Dalam teori ini, sebuah proposisi dinyatakan sebagai suatu kebenaran apabila 

ia berlaku, berfaedah dan memuaskan. Kebenaran dibuktikan dengan kegunaannya, 

hasilnya dan akibat-akibatnya. Sebagai misal, agama itu benar bukan disebabkan 

karena Tuhan itu ada dan disembah oleh penganut agama, tetapi agama itu banar 

karena ia mempunyai dampak positif bagi masyarakat.18 

Bagi seorang pragmatis maka kebenaran suatu pernyataan diukur dengan 

kriteria apakah pernyataan tersebut bersifat fungsional dalam kehidupan praktis. 

Artinya, suatu pernyataan adalah benar, jika pernyataan itu atau konsekuensi dari 

pernyataan itu mempunyai kegunaan praktis dalam kehidupan manusia. Kriteria 

pragmatisme ini juga dipergunakan oleh ilmuan dalam menentukan kebenaran ilmiah 

dilihat dalam perspektif waktu. Secara historis maka pernyataan ilmiah yang sekarang 

dianggap benar suatu waktu mungkin tidak lagi demikian.19 

                                                 
16 Djamil, Filsafat Hukum… , 23-24.  
17 Suriasumantri, Filsafat…, 55. 
18 Djamil, Filsafat Hukum…, 24. 
19 Suriasumantri, Filsafat…, 57-59. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

59 

 

Dari beberapa teori-teori tersebut jelas bahwa ketiga teori kebenaran di atas 

saling melengkapi dan tidak perlu dipertentangkan. Dengan demikian, kesimpulannya 

adalah bahwa kebenaran merupakan suatu kesetiaan keputusan atas fakta. Untuk 

putusan yang tak bisa dibandingkan dengan fakta atau realitas, maka jalan yang 

ditempuh adalah menghubungkan keputusan tersebut dengan keputusan-keputusan 

lain yang telah dipercayai kebenaran dan kesahihannya, setelah itu keputusan tersebut 

diuji berdasarkan kegunaan dan akibat-akibat praktis dari putusan tadi.  

 

C. Kebenaran Dalam Al-Qur’an 

1.  Arti Kebenaran 

Al-Qur’an menjelaskan arti kebenaran dalam dua hal, pertama menjelaskan makna 

kebenaran berarti sesuatu yang real dan jelas artinya pembenaran terhadap realitas, makna 

yang kedua melalui penjelasan tentang lawan kata “benar” yaitu kata “bathil” atau 

“dhalal” (kesesatan).20 Allah SWT berfirman : 

َ  بعَْدََ فمََاذاَ َُ .الضَلََل إ لََّ الْحَق   

“Maka tidak ada sesudah kebenaran itu, melainkan kesesatan.” 21 

 

Secara etimologis, kata al-Haq yang terdapat dalam al-Qur’an mempunyai arti, 

sesuatu yang wajib dinyatakan dan wajib ditetapkan, dan akal tidak akan bisa mengingkari 

eksistensinya. Arti ini terdapat dalam surah al-Baqarah : 

ونََ  ينََءَامَن واَفيَعَْلمَ  َالذَ  َفمََاَفوَْقهََاَفأَمََا َمَاَبَع وضَةا بََمَثلََا َلََّيسَْتحَْي يَأنََْيضَْر  إ نََاللهََ

ينََكَفرََ  مَْوَأمََاَالذَ  نَْرَب  ه  َم  اَأنَهَ َالْحَقُّ َكَث يرا َب ه  لُّ َي ض  َمَثلََا َأرََادََاللهَ َب هَذاَ واَفيََق ول ونََمَاذاَ

ق ينَ. َإ لََّالْفاَس  لَُّب ه  اَوَمَاَي ض  َكَث يرا يَب ه  َوَيهَْد 

 

“Sesungguhnya Allah tiada segan membuat perumpaman berupa nyamuk atau yang lebih 

rendah dari itu. Adapun orang-orang yang beriman, maka mereka yakin bahwa 

perumpamaan itu benar dari Tuhan mereka, tetapi mereka yang kafir mengatakan: 

“Apakah maksud Allah menjadikan ini untuk perumpamaan?” Dengan perumpamaan itu 

banyak yang disesatkan Allah, dan dengan perumpamaan itu (pula) banyak orang yang 

                                                 
20 Yusuf al-Qardhawi, Epistemologi al-Qur’an (Surabaya: Risalah Gusti, 1996), 4. 
21 Al-Qur’an, 10: 32. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

60 

 

diberi-Nya petunjuk. Dan tidak ada yang disesatkan Allah kecuali orang-orang yang 

fasik.”22    

Ayat tersebut mengandung pengertian bahwa kaum beriman mengatakan bahwa 

tidak sekali-kali Allah mendatangkan misal seperti itu selain hikmah dan maslahat yang 

terkandung di dalamnya. Yaitu menetapkan semua yang benar dan mengamalkan 

kebenaran itu. 

Dalam hal ini Allah bermaksud mengungkapkan hal-hal yang samar supaya 

menjadi lebih jelas, yaitu dengan cara mengungkapkan hal-hal maknawi dengan hal-hal 

yang dapat diindra. Atau merinci masalah yang ijmal (global) untuk menjelaskan masalah 

tersebut. 

Ayat tersebut sekaligus menjelaskan keadan orang-orang kafir yang sudah terbiasa 

menentang kebenaran yang telah dijelaskan dengan hujjah dan bukti kebenaran. Mereka 

mempertanyakan, apa yang dikehendaki Allah dengan mendatangkan misal yang rendah 

ini, yakni dengan memasukkan hal-hal yang remeh seperti lalat dan nyamuk? Jika mereka 

ini menyadari hikmah yang terkandung di dalam misal tersebut, jelas mereka itu tidak 

akan berpaling atau menantang. Maka merupakan suatu kenyataan bahwa perkataan 

paling baik adalah yang dapat mengungkapkan kenyataan sesuatu. Dengan demikian, 

pihak pendengar akan mengetahui dan memahami secara baik, di samping mengambil 

sebagai petunjuk ke arah kebenaran.23   

Makna senada dipakai pula oleh al-Qur'an untuk menjelaskan surah al-Nisa’ : 

َ الْكِت ابَِ اأ هْلَ ي َ َ دِينكُِمَْ فيِ ت غْلُوا ل  ل  هَِ ع ل ى ت قُولُوا و  َ اللَّ .الْح قََّ إلَِّ  

“Wahai Ahli Kitab, janganlah kamu melampaui batas dalam agamamu, dan janganlah kamu 

mengatakan terhadap Allah kecuali yang benar.”24 

 

Ayat tersebut memberi pengertian bahwa para ahli kitab dilarang oleh Allah untuk 

melampaui batas yang telah ditetapkan Allah, karena menambah-nambahi perkara agama 

sama artinya dengan menguranginya. Allah berfirman, janganlah kamu mempercayai 

selain perkataan yang benar dan otentik berdasarkan nash agama yang mutawatir, atau 

dalil akal yang pasti. Tidak perlu kamu menduga-duga adanya penyatuan dan menitisnya 

Tuhan ke dalam tubuh manusia, atau bahwa Dia mempunyai istri dan anak sebagai unsur 

                                                 
22 Ibid., 2: 26. 
23 Ahmad Mushthafa al-Maraghi, Terjemah Tafsir al-Maraghi, Juz 1, terj. Bahrun Abu Bakar, dkk 

(Semarang: Toha Putra, 1985), 17-118. 
24 Al-Quran, 4: 171. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

61 

 

dari Trinitas. Karena sesunguhnya al-Masih, putra Maryam itu, adalah Rasul Allah yang 

diutus kepada Bani Israil. Mereka telah disuruh supaya menyembah Allah semata, tanpa 

mempersekutukan-Nya dengan sesuatu pun. Disuruhnya mereka zuhud, lalu dianjurkan 

supaya bertaqwa. Kemudian, dijanjikan olehnya kepada mereka bakal datangnya seorang 

pemungkas Nabi-nabi, yaitu Muhammad SAW, lalu dibimbingnya untuk berlaku adil 

dalam segala hal.25 Maka untuk mendapatkan kebenaran tidak boleh mengada-ada, tetapi 

berdasarkan dalil nash yang jelas. 

Kebenaran semacam itu dipakai pula untuk menjelaskan peristiwa Nabi Yusuf, 

yaitu setelah delegasi raja menyampaikan perkataan Nabi Yusuf, bahwa dia tidak mau 

keluar dari penjara untuk memenuhi panggilan raja, sebelum kasus para wanita itu 

diperiksa, dan kebenaran muncul setelah tadinya tersembunyi. Seperti yang tertuang 

dalam al-Qur’an. “Urusan apakah yang mendorong kalian menggoda Yusuf supaya 

tunduk kepadamu. Apakah karena dia menggodamu. Adakah kalian melihat dia 

memenuhi dan menyetujui setelah digoda istri al-Aziz, dan sebab apakah sehingga dia 

dijebloskan dalam penjara bersama para pesakitan yang lain? Para wanita itu berkata: 

Maha Suci Allah, kami tidak mengetahui satu keburukan pun padanya, yang mencacatkan 

dan membuat dirinya buruk sedikit atau banyak.”  

Peristiwa tersebut mampu memunculkan kebenaran setelah tersembunyi begitu 

lama tanpa diragukan lagi karena dilengkapi dengan bukti-bukti.26   

Secara etimologis pula al-Qur’an menjelaskan kata benar dengan mengungkapkan 

lawan katanya, yaitu bathil. Pembahasan al-Haq dengan pengertian lawan dari bathil. 

Pembahasan al-Haq dengan pengertian lawan dari bathil terdapat dalam surah al-A’raf. 

 

َال َعَلىَ َأقَ ولَ َلَّ َأنَْ َعَلىَ يقٌ َبنَ يَحَق  يَ َمَع  لْ َفأَرَْس  َرَب  ك مْ نْ َم  َب بيَ  نةٍَ ئتْ ك مْ َج  َقدَْ َالْحَقَ َإ لَّ لهَ 

َإ سْرَائ يلَ.

“Wajib atasku tidak mengatakan sesuatu terhadap Allah, kecuali yang haq. Sesungguhnya 

aku datang kepadamu dengan mambawa bukti yang nyata dari Tuhanmu. Sebab itu 

lepaskanlah Bani Israil bersama aku.”27 

 

                                                 
25 Maraghi, Terjemah Tafsir…, Juz 6, 51-52. 
26 Ibid., Juz 12, 296. 
27 Al-Qur'an, 9: 105. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

62 

 

Ayat ini menjelaskan yaitu ketika Nabi Musa as menyampaikan kepada Fir’aun 

bahwa dia adalah Rasul yang diutus oleh Tuhan seluruh alam semesta. Yakni, penguasa 

mereka seluruhnya. Pemilik dan pengatur semua urusan mereka. Oleh karenanya, dia 

takkan berkata atas nama Allah kecuali yang haq. Karena, tak mungkin Allah mengutus 

seorang Rasul yang berbuat dusta atas nama-Nya, padahal Dia adalah Tuhan yang pada 

tangan-Nya berada segala kekuasaan dalam menyampaikan risalah.28 

Kesimpulannya, bahwa perkataan Nabi Musa as memuat akidah tentang keesaan 

Tuhan, yakni bahwa alam semesta itu mempunyai Tuhan yang Maha Esa, dan juga 

memuat akidah tentang karasulan yang mendapat dukungan dari Allah berupa 

pemeliharaan dan petunjuk dari Allah dalam menyampaikan risalah. 

Kebenaran dan kebathilan mempunyai perbedaan yang sangat mencolok. Al-

Qur'an mengupas hal tersebut dalam surah ar-Ra’d : 

فَاءاَ فَيذَْهَبَ  الزَبدََ  فَأَمَا الَْْرْض ف ي فَيمَْك ثَ  النَاسََ ينَْفَعَ  مَا وَأَمَا ج   

 

“Adapun buih itu, akan hilang sebagai sesuatu yang tak ada harganya, adapun yang 

memberi manfaat kepada manusia, maka ia tetap di bumi.”29ََ 

 

Ayat tersebut memberikan sebuah perumpamaan antara kebenaran dan kebathilan. 

Perumpamaan tersebut mencontohkannya dengan air hujan yang turun ke gunung-gunung 

dan lembah-lembah dan kemudian air hujan itu membentuk aliran sungai. Peristiwa aliran 

melahirkan buih. Lantas buih menyelimuti aliran. Orang yang menilai secara lahiriah saja 

akan mengira bahwa kebenaran akan terkalahkan oleh buih yang bathil dan berharga itu. 

Tetapi al-Qur’an menegaskan, “Tidak, buih akan sirna, sedangkan kebenaran akan akan 

kekal.” Kebenaran laksana air, sementara kebathilan laksana buih. Kebenaran bersifat 

abadi karena ia berguna. Maksudnya, al-Qur’an selalu menyatukan antara kebenaran dari 

kegunaan.30 

Kebenaran, sebagaimana ditunjukkan oleh fitrah yang positif, merupakan 

persoalan yang abadi dan permanen. Sementara kebathilan justru akan lenyap dan 

berubah-ubah. Predikat al-Haq selalu didasari keabadian dan keteguhan. Sedangkan ciri-

ciri kemusnahan ataupun kerusakan, adalah bathil. 

                                                 
28 Maraghi, Terjemah Tafsir…, Juz  9, 39. 
29 Al-Qur’an, 13: 17. 
30 Murtadha Muthahhari, Falsafah Akhlak (Bandung: Pustaka Hidayah, 1995), 238. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

63 

 

Apabila kita lihat realitas yang ada ini, tidak satu pun wujud yang kekal dan abadi 

dengan sendirinya, kecuali al-Khalik. Selebihnya, atau perwujudan yang ada ini bukan 

berdiri dengan sendirinya. Yang maujud ini ada karena yang lain. Ada dari tiada. Dan ada 

dengan batas waktu tertentu.31 

Perbedaan antara kebenaran dan kebathilan, adalah merupakan suatu kontradiksi 

yang sifatnya antagonis, dan secara organik memang berbeda sama sekali. Kebathilan 

mengimplikasikan hal-hal yang sifatnya sangat terbatas, relatif, khayalan, dan pasti 

musnah. Implikasi lain secara ideologis dan psikologis, kebathilan menggiring pada jalan 

atheistik, kemunafikan, kerusakan, kedzaliman, kesombongan, dan tentu saja kebodohan, 

kemunduran dan keterbelakangan. Jika kebathilan dominan dalam pandangan hidup 

manusia, maka indikasi-indikasi di atas, mewarnai realitas kehidupan ini. Dan sebaliknya 

jika kebenaran menjadi dominan, maka munculnya nilai-nilai tauhid, kejujuran, keadilan, 

keteguhan, kemajuan, istiqamah yang menjadi indikasi akhlaqul karimah akan muncul 

pula.32 

Kebenaran akan tampil dengan pasti mengalahkan kebathilan, kebenaran tampil 

sebagai beban bagi jiwa kebinatangan, karena ia merupakan hakekat keutamaan-

keutamaan, berupa: kasih sayang, keadila, keluhuran, ‘iffah (menjaga wibawa tanpa harus 

minta-minta), keberanian, dan mengutamakan syukur pada Sang Pemberi nikmat, 

penghambaan pada Tuhan, perbuatan baik, silaturrahim, dan cinta persamaan hak. 

Sedangkan kebathilan akan tampil dengan berbuat kemungkaran, merusak bumi, 

menjelekkan jiwa, dan merendahkan sesama makhluk. Andai manusia berpikir dalam 

keadaan kuatnya dan meyakini bahwa kebenaran adalah kebaikan yang hakiki-meskipun 

berat dilaksanakan oleh jiwa niscaya dia akan memperoleh dua kebaikan: di dunia dan 

akherat. Siapa yang kehilangan kehidupan rohani, berarti bodoh dengan kesenangan dan 

kebenaran, karena bentuk kesenangan orang bodoh adalah kebathilan.33   

Dari pemaparan yang ada di atas dapat disimpulkan dan dianalisa, bahwa dalam 

pemberian makna kebenaran, yaitu persesuaian antara konsep dan realita. Persesuaian itu 

menghasilkan kebenaran yang akal tidak bisa mengingkarinya. Al-Qur'an menganggap 

kebenaran sebagai suatu perkataan yang berdasarkan nash agama yang mutawatir. Untuk 

                                                 
31 Qardhawi, Epistemologi…, 5. 
32 Ibid., 129-130. 
33 Sayid Muhammad Madhi Abu al-‘Azaim, Instrumen Penopang Kejayaan Islam (Jakarta: Intimedia, 

2003), 103-104. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

64 

 

memperjelas makna benar, dikemukakan lawan katanya yaitu bathil. Dengan demikian 

dapat teralokasikan makna benar yang dimaksudkan. 

Secara keseluruhan kandungan makna kebenaran yang diambil dari al-Qur'an 

mempunyai makna spesifik sebagai berikut : 

Makna kebenaran yang pertama yang dikemukakan al-Qur'an ialah sesuatu yang 

wajib dinyatakan dan ditetapkan, dan akal tidak akan bisa mengingkari eksistensinya. 

Kewajiban tersebut sudah barang tentu merupakan sikap pasrah tanpa menyanggah, 

bahkan secara ekstrim merupakan suatu paksaan. Apalagi kalau dilihat pula dalam 

mengartikan surah al-Baqarah ayat 26, di situ al-Maraghi mengartikan benar sebagai 

sesuatu yang rasional yang ditetapkan oleh Allah  SWT. Akan tetapi kata rasional itu pun 

mempunyai makna yang berbeda sesuai dengan lapangan yang dihadapi, sifatnya nisbi. 

Dalam hubungannya dengan rasionalitas tersebut tentu selalu dikaitkan dengan 

akal budi, pikiran. Kebenaran berarti yang ada berkaitan dengan pikiran yang 

mengetahuinya, yang menyatakan dan berbicara sendiri pada pikiran. Maka model 

kebenaran semacam ini jika dikaitkan dengan rumusan Thomas termasuk adequatio rei et 

intellectus, yaitu edukasi atau kesesuaian antara realitas dengan intelek.   

Makna kebenaran yang kedua adalah lawan dari kata bathil. Kebenaran dalam hal 

ini tampaknya masuk lagi pada pembahasan etimologis. Sehingga jika dikaitkan dengan 

beberapa makna di atas, maka kata haq  ialah membenarkan. Jadi berita-berita itu 

bukanlah sesuatu yang bathil. 

Secara keseluruhan dapat disimpulkan bahwa al-Qur'an, sebagaimana ciri khasnya 

dalam tafsir al-Qur'an, berusaha menafsirkan al-Qur'an dengan gaya bahasa yang 

sederhana yang mudah dimengerti maksud dan tujuannya. Terutama ketika bahasa itu 

dipergunakan sebagai alat komunikasi sehingga melahirkan kejelasan pengertian. 

Makna al-Haq di artikan sesuatu yang benar, bukan bathil, dan tampaknya 

kebetulan kata al-Haq selalu berkaitan dengan kata-kata yang berkaitan dengan doktrin, 

karena memang kata-kata itu juga termasuk dalam rukun iman. Perincian fondasi dogma 

menunjuk pada kepercayaan kepada Tuhan, kepada Rasul dan wahyu yang dibawanya, 

kepada Rasul sebelum Nabi Muhammad SAW dan kepada kitab-kitab suci yang mereka 

bawa, kepada para Malaikat dan kepada hari terakhir. Gabungan dua bagian dari aqidah 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

65 

 

menunjukkan watak Islam yaitu monoteisme eskatologik, yakni Tuhan itu Esa dan dunia 

ini akan berakhir, keesaan Tuhan dikuatkan lagi dengan peran Tuhan sebagai hakim.34 

 

2. Realitas Makna Kebenaran 

Selain dari al-Haq dengan pengertian di atas, al-Qur’an ternyata mempunyai 

maksud khusus penggunaan kata-kata al-Haq dalam al-Qur’an. Setelah diklasifikasikan, 

maka al-Haq mempunyai maksud tertentu seperti yang terurai di bawah ini : 

a.  Berbicara Tentang Sifat Allah 

Dalam al-Qur’an Allah sering menyebut dirinya dengan Yang Maha Benar, dan 

seluruh kebenaran keluar dari-Nya. Sebagaimana firman-Nya : 

ََ َإ لََّالضَلََل َفأَ َفمََاذاََبعَْدََالْحَق   رَبُّك م َالْحَقُّ ك م َاللهََ  َنىََت صْرَف ونَ.فذَلَ 

 

“Maka (zat yang demikian) itulah Allah Tuhan kamu yang sebenarnya, maka tidak ada 

sesudah kebenaran itu, melainkan kesesatan. Maka bagaimanakah kamu dipalingkan 

(dari kebenaran)?”35  

 

Maka, tidak ada setelah Tuhanmu Yang Maha Benar itu selain kesesatan. 

Yakni kebathilan yang bakal musnah dan binasa. Karena, yang melakukan segala 

urusan itu, ialah Tuhan Yang Maha Benar. Dan menyembah Tuhan Yang Maha Benar 

itulah, jalan yang ditunjuki Tuhan. Sedang selain peribadatan itu, baik berupa 

penyembahan kepada para sekutu atau perantara, adalah sesat. Dan siapa pun yang 

menyembah kepada Allah, tetapi juga menyembah kepada selain Dia, dialah orang 

musyrik, melakukan kebathilan dan kesesatan.36   

Dari kutipan di atas mempunyai pengertian bahwa Allah menyebut diri-Nya 

dengan kata-kata benar. Dan kebenaran itu terletak pada sifat-Nya. 

Pembenaran Allah ini jelas merupakan doktrin yang tidak jauh berbeda 

dengan doktrin-doktrin sebelumnya, sehingga siapa pun yang tidak menerima berarti 

siap menghadapi resiko yang akan datang. 

2. Segala Sesuatu Yang Diturunkan Allah 

                                                 
34 Marcel A. Boisard, Humanisme dalam Islam, Terj. M. Rasjidi (Jakarta: Bulan Bintang, 1980), 54-55.  
35 Al-Qur’an, 10: 32. 
36 Maraghi, Terjemah Tafsir …, Juz 11, 192. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

66 

 

Segala sesuatu yang diturunkan oleh Allah meliputi banyak hal, yaitu kitab-

kitab Allah, Rasul-rasul Allah, agama Allah, dan Mukjizat. 

Pengertian kebenaran di atas dipergunakan untuk menafsirkan kata al-Haq 

yang terdapat dalam al-Qur’an surah al-Qashash : 

َمََ َعَنْه مْ َوَضَلَ لهَ  َالْحَقََل  َأنََ وا َفعَلَ م  َب رْهَانكَ مْ َهَات وا َفقَ لْناَ يداا َشَه  َأ مَةٍ نَْك ل   َم  اَوَنزََعْناَ

ونَ.كَان واَ َيفَْترَ 

 “Dan kami datangkan dari tiap-tiap umat seorang saksi lalu Kami berkata: “Tunjukkan 

bukti kebenaranmu”, maka tahulah mereka bahwasanya yang haq itu kepunyaan Allah 

dan lenyaplah dari mereka apa yang dahulunya mereka ada-adakan.”37  

Dalam ayat ini Allah menegur dan mencela kaum musyrikin dengan 

menjelaskan bahwa pengangkatan sekutu yang mereka lakukan itu tidak didasari atas 

dalil yang shahih, tetapi didasarkan hawa nafsu semata. Allah mengatakan, 

datangkanlah keterangan kalian yang membuktikan kebenaran pengakuan kalian 

bahwa Allah mempunyai sekutu-sekutu, padahal para Rasul telah memberikan 

peringatan kepada kalian dan menegakkan hujjah. Mereka tidak mampu menjawab 

sama sekali, maka ketika itu mereka yakin bahwa mereka akan menerima adzab yang 

kekal dan api neraka yang menyala yang hanya dimasuki oleh orang durhaka dan 

pendusta. Maka ketika itu tahukah mereka, bahwa mereka telah dipojokkan oleh 

hujjah yang sempurna, bahwa berita Allah itulah yang benar, dan bahwa tidak ada 

sesuatu pun yang menyekutukan-Nya dalam uluhiyah.38 

Ayat di atas secara tegas menjelaskan cara-cara kaum Yahudi di dalam upaya 

menyesatkan dan menyelewengkan kebenaran (sesuatu yang diturunkan Allah). 

Secara rinci penjelasan tentang kebenaran di atas adalah sebagai berikut : 

a). Kitab-kitab Allah 

Yang diturunkan Allah di antaranya al-Qur’an al-Karim, yang dengannya 

disempurnakan agama, yang memuat kebenaran, dan ditetapkan sebagai kitab yang 

tidak didatangi kebathilan, baik dari depan maupun dari belakangnya. Ayat-ayat 

tersebut juga membenarkan kitab-kitab Ilahi yang turun sebelumnya. Ayat 

seterusnya melarang mengikuti kemauan mereka, yakni dengan memberi putusan 

yang mudah bagi mereka dan ringan tidak terlalu memberatkan, tetapi dengan 

                                                 
37 Al-Qur’an, 28: 75. 
38 Maraghi, Terjemah Tafsir…, Juz 20, 151. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

67 

 

demikian menyeleweng dari kebenaran yang datang kepada kita, yang tidak ada 

keraguan dan kebimbangan mengenainya.39 Allah berfirman : 

يكََلعَلَََ يزَانََوَمَاَي دْر  َوَالْم  تاَبََب الْحَق   يَأنَْزَلََالْك  الذَ  يبٌ.َاللهََ  َالسَاعَةََقرَ 

 “Allah-lah yang menurunkan Kitab dengan membawa kebenaran dan menurunkan 

neraca keadilan. Dan tahukah kamu, boleh jadi hari iiamat sudah dekat ?”40 

 

Demikian pula dalam surah al-A’araf Allah berfirman : 

َي ؤَْ َألَمَْ َف يه  َمَا َوَدَرَس وا َالْحَقَ َإ لَّ َاللهَ  َعَلىَ َيقَ ول وا َلَّ َأنَْ تاَب  َالْك  يثاَق  َم  مْ َعَليَْه  خَذْ

ل ونََ ينََيتَقَ ونََأفَلََََتعَْق  لذَ  خَيْرٌَل  رَةَ  َالْْخ   .وَالدَار 

 

 “Bukankah perjanjian Taurat sudah diambil dari mereka, yaitu bahwa mereka  tidak 

akan mengatakan terhadapallah kecuali yang benar, padahal mereka telah 

mempelajari apa yang tersebut di dalamnya? Dan kampung akherat itu lebih baik 

bagi mereka yang bertaqwa. Apakah kamu sekalian tidak mengerti?”41 

Dalam ayat tersebut terkandung pengertian bahwa yang memutuskan hal-hal 

yang mereka persengketakan hanyalah Kitabullah. Kitabullah, di samping berfungsi 

sebagai hakim, juga berfungsi sebagai pembicara. 

Kebenaran lain yang semakna dapat dijumpai dalam surah al-Baqarah ayat 

91. Diterangkan bahwa mereka mengingkari kitab selain Taurat yaitu al-Qur’an. 

Padahal al-Qur’an membenarkan apa yang ada di tangan mereka. Al-Qur’an adalah 

kebenaran yang tidak bisa diragukan lagi.42 Firman-Nya itulah yang haq, tidak ada 

keraguan di dalamnya. Dan kaummu mendustakan al-Qur’an, meskipun Kami telah 

mengubah di dalamnya ayat-ayat yang menarik untuk bisa memahami keimanan, 

karena ayat-ayat itu ditetapkan oleh akal, indera dan perasaan, padahal al-Qur’an itu 

haq dan pasti, tidak mengandung keraguan dan tidak akan terkena kebathilan, baik 

dari sisi Allah maupun makhluk-Nya.43  

                                                 
39 Ibid., Juz 6, 231. 
40 Al-Qur’an, 42: 17. 
41 Ibid., 7: 169. 
42 Imam Abul Fida Isma’il Ibnu Kasir ad-Dimasyqi, Tafsir Ibnu Kasir, Juz 1 (Jakarta: Sinar Baru 

Algesindo, 2000), 679. 
43 Maraghi, Terjemah Tafsir…, Juz 7, 59. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

68 

 

Menurut orang Nasrani, bahwa al-Qur’an itu juga disebut kebenaran, seperti 

yang diterangkan dalam surah al-Maidah ayat 83. Bahwa apabila orang-orang yang 

mengatakan “Kami adalah Nasrani” itu mendengarkan apa yang diturunkan kepada 

Muhammad SAW, kepada utusan Allah sebagai rahmat bagi semesta alam, maka 

kamu melihat mata mereka mencucurkan air mata. Berlinang membanjir, karena 

mereka telah mengetahui kebenaran yang diterangkan al-Qur’an kepada mereka, 

dan mereka tidak sombong ataupun enggan menerimanya sebagaimana kaum 

Yahudi dan musyrikin Arab. Mereka menguatkan perkataannya apa yang 

menghalang-halangi kami untuk beriman kepada Allah yang tiada Tuhan selain Dia, 

dan untuk mengikuti kebenaran yang disampaikan melalui lisan Nabi yang mulia 

ini, setelah kami mengetahui bahwa Dia adalah ruh al-Haq yang diberitakan al-

Masih.44 

  

b). Rasul-rasul Allah 

Rasul Allah, juga termasuk Nabi-nabinya, ialah orang-orang yang berisi 

kebenaran. Dalam menjelaskan kebenaran Rasul-rasul itu Allah menjawab orang-

orang yang tidak mempercayainya. Seperti perihal kebenaran Nabi Muhammad 

yang disembunyikan, padahal hal ini tertulis dalam Taurat dan Injil, yang telah 

mereka ketahui.45 Demikian pula Allah berkisah kepada Nabi Muhammad perihal 

Nabi Isa dan Maryam adalah benar. Tidak sebagaimana yang diyakini oleh orang-

orang Nasrani tentang Isa al-Masih yang mengatakan bahwa ia adalah Tuhan. Juga 

tidak seperti yang dituduhkan oleh orang Yahudi, yang menuduh Maryam berbuat 

zina dengan Yusuf, si tukang kayu.46  

Nabi membawa kebenaran kepada masyarakat zamannya yang umumnya 

diperdaya oleh kepalsuan dan mereka mengejar penampilan, kemegahan dan 

glamournya kehidupan duniawi yang serba palsu. Orang-orang yang mengikuti 

kepalsuan dan cara hidup yang korup menganggap Nabi sebagai orang gila, 

pembohong, penyair atau seorang idealisromantik yang bagi mereka, hidup dalam 

surga orang-orang bodoh karena dia menolak egoisme, kecintaan terhadap harta 

benda dan hewan-hewan ternak, ketamakan, hawa nafsu, dan ketidak jujuran orang-

orang itu. 

                                                 
44 Ibid., Juz 7, 8-9. 
45 Ibid., Juz 5, 45. 
46 Ibid., Juz 1,14. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

69 

 

Para Nabi berjuang demi kebenaran, dan kebenaran adalah jalan Allah 

karena Allah adalah kebenaran.47 

Dari beberapa uraian di atas tentang Rasul, dapat dianalisa sebagai berikut. 

Bahwa ketika Rasul Allah datang, Allah menyebutnya telah datang kebenaran. 

Maka kebenaran yang dimaksudkan di sini bahwa dia itu benar-benar Rasul yang 

membawa ajaran yang benar. Dengan kebenarannya itu, umat Islam wajib 

mempergunakan seluruh ucapan dan tingkah lakunya sebagai pedoman hidup. 

        

c) Agama Allah 

Menurut al-Qur’an bahwa agama-agama Allah termasuk sesuatu yang 

benar. Agama tersebut meliputi Islam agama-agama sebelumnya.Uraian tentang 

hal tersebut, terdapat dalam surah Saba’ : 

يد .ق ل َوَمَاَي ع  َالْباَط  ئ  َوَمَاَي بْد  لَْجَاءََالْحَقُّ  ُ 

 “Katakanlah, kebenaran telah datang dan yang bathil itu tidak akan memulai dan 

tidak (pula) akan mengulanginya.”48 

 

Ayat tersebut menerangkan bahwa Allah SWT mempertegas keterangan 

kepada Rasul-Nya agar memberitahukan kepada kaumnya bahwa akan mengatasi 

segala agama, dan selain Islam akan hancur dan musnah dengan firman-Nya: 

Katakanlah, Islam telah datang, panjinya telah terangkat dan namanya telah 

menjulang, sedang kebathilan telah sirna. Maka tidak tersisa lagi satu pun dari 

kebathilan itu yang dapat memulai sesuatu atau mengulanginya. 

Setelah orang-orang kafir tidak punya jalan lagi untuk berbicara dan hanya 

dapat mengatakan dengan sikap keras kepala, sesungguhnya Muhammad telah 

didatangi oleh apa yang menyesatkan dia dari jalan yang benar, maka Allah SWT 

menyuruh Rasul-Nya untuk mengatakan kepada mereka, katakanlah hai Rasul 

kepada kaummu, jika aku sesat dari petunjuk dan aku menempuh selain jalan yang 

benar, maka bahaya dari itu akan menimpa diriku sendiri. Dan jika aku lurus pada 

kebenaran, maka hal itu karena wahyu Allah kepadaku dan taufik-Nya untuk 

menempuh lurus pada jalan kebenaran dan jalan petunjuk. Sesungguhnya Allah 

Maha Mendengar apa yang aku katakan. Allah memberi balasan kepada masing-

                                                 
47 Ziaul Haque, Wahyu dan Revolusi (Yogyakarta: LKiS, 2000), 80-81. 
48 Al-Qur’an, 34: 49. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

70 

 

masing sesuai dengan yang patut Dia terima dan Dia Maha Dekat dan 

mengabulkan do’a dari orang-orang yang berdo’a apabila ia mau berdo’a kepada-

Nya.49   

Kata-kata Haq yang terdapat dalam ayat tersebut menunjuk pada agama 

Islam sebagai agama yang benar yang tidak bisa digantikan dengan agama lain. 

 

d) Mukjizat 

Tidak banyak kata al-Haq yang berarti mukjizat. Allah menerangkan hal 

ini dalam surah Yunus : 

ونَ. م  جْر  هََالْم  َوَلوََْكَر  مَات ه  الْحَقََب كَل  َاللهََ  قُّ َوَي ح 

 “Dan Allah akan mengokohkan yang benar dengan ketepatan-Nya, walaupun orang-

orangَyang berbuat dosa tidak menyukai-Nya.”50 

 

Ayat tersebut menjelaskan bahwa sesungguhnya Allah tidak akan 

menjadikan hasil perbuatan kaum perusak itu patut Dia abadikan, dan kemudian 

Dia dukung dengan dukungan Ilahi dan Dia langgengkan. Bahkan, hasil usaha 

mereka itu akan Dia musnahkan dan binasakan, lalu Dia tetapkan kebenaran yang 

memuat keberesan makhluk dan kebenaran. Dia akan menolong dalam melawan 

kebathilan yang menentangnya dengan mukjizat-mukjizat yang sesuai dengan 

kehendak-Nya dalam memberikan syariat yang Dia wahyukan kepada Rasul. Dan 

oleh karena itulah, maka Allah akan menolong Nabi Musa atau Fir’aun, dan 

menyelamatkan kaumnya dari perbudakan oleh raja yang angkuh itu.51  

Memang tidak banyak kata al-Haq yang berarti mukjizat, tetapi 

keberadaan satu ayat pun sudah dapat dijadikan bukti. Maka analisa berikutnya 

mempertanyakan mengapa mukjizat juga disebut al-Haq. 

Mukjizat merupakan keluarbiasaan yang diberikan kepada Rasul untuk 

membuktikan kebenaran yang dibawanya. Ada yang bersifat indrawi, seperti 

mukjizat Nabi Musa berupa tongkat. Juga ada yang bersifat ruhani seperti yang 

diturunkan pada Nabi Muhammad SAW. Keindrawian mukjizat Nabi terdahulu 

telah habis dengan telah berlalunya masa. Yang dapat menyaksikan adanya 

                                                 
49 Maraghi, Terjemah Tafsir…, Juz 22, 162. 
50 Al-Qur’an, 10: 82. 
51 Maraghi., Terjemah Tafsir…, Juz 11, 274-275. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

71 

 

hanyalah orang yang semasa mereka. Sedang mukjizat ruhani yang diturunkan 

pada Nabi Muhammad masih dapat dipergunakan sampai sekarang.52  

Menanggapi model-model yang sudah muncul di atas tentu menyebabkan 

tidak sedikit orang yang tidak mempercayainya tentang kemukjizatannya, 

bukankah itu hanya semacam sulap saja. Dan jika dilihat pada sejarah mukjizat, 

ternyata munculnya mukjizat adalah untuk mengalahkan nilai-nilai sulap dan sihir 

pada waktu itu saja. Seperti kehebatan tongkat Nabi Musa yang bisa berubah 

menjadi ular dan membelah Laut Merah, bisakah hal itu diulang Nabi Musa 

berkali-kali. Maka penerimaan berita mukjizat yang dikemukakan dalam al-

Qur’an sebagian besar berupa berita-berita yang tidak factual. Mempercayai 

kebenarannya tidak bisa tidak harus diterima tanpa menanyakan lagi 

kebenarannya, sebab memang hal itu benar dalam konsep doktrin. 

 

D. Proses Mendapatkan Kebenaran 

Kebenaran dapat diperoleh melalui beberapa cara, yaitu : 

1. Melalui Hidayah 

Untuk menjelaskan masalah ini al-Qur'an menjelaskan dalam surah al-Baqarah : 

تاَبََ َالْك  م  َمَعهَ  َوَأنَْزَلَ ينَ ر  نْذ  َوَم  ينَ ر  بشَ   َم  َالنبَ ي  ينَ َاللهَ  َفبَعَثََ دَةا َوَاح  َأ مَةا َالناَس  كَانَ

َل يحَْكَ  َمَاَب الْحَق   نَْبعَْد  ينََأ وت وه َم  َإ لََّالذَ  َوَمَاَاخْتلَفَََف يه  َف يمَاَاخْتلَفَ واَف يه  مََبيَْنََالناَس 

َب إ ذَْ نََالْحَق   َم  مَاَاخْتلَفَ واَف يه  ينََءَامَن واَل  مَْفهََدَىَاللهَ َالذَ  َبغَْيااَبيَْنهَ  َالْبيَ  ناَت  م  َجَاءَتهْ  ن ه 

ي يهَْد  سْتقَ يمٍََوَاللهََ  رَاطٍَم  َإ لىََص   .مَنَْيشََاء 

 

“Manusia itu adalah umat yang satu (setelah timbul perselisihan), maka Allah mengutus 

para Nabi, sebagai pemberi kabar gembira dan pemberi peringatan, dan Allah 

menurunkan bersama mereka kitab dengan benar, untuk memberi keputusan di antara 

manusia tentang perkara yang mereka perselisihkan. Tidaklah berselisih tentang Kitab 

itu melainkan orang yang telah didatangkan kepada mereka Kitab, yaitu setelah 

datang kepada mereka keterangan-keterangan yang nyata, karena dengki antara 

mereka sendiri. Maka Allah memberi petunjuk orang-orang yang beriman kepada 

                                                 
52 Muhammad Aly ash-Shabuny, Pengantar Study al-Qur’an, terj. Chudlori Umar dan Matsna H.S. 

(Bandung: al-Ma’arif, 1984), 41. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

72 

 

kebenaran tentang hal yang mereka perselisihkan itu dengan kehendak-Nya. Dan 

Allah selalu memberi petunjuk orang yang dikehendaki-Nya kepada jalan yang 

lurus.”53   

 

Dari ayat tersebut dijelaskan bahwa manusia pada awal pertumbuhannya yang 

penuh dengan kesederhanaan dan keterbatasan, hanya bisa memahami hal-hal yang bisa 

dijangkau oleh panca indera mereka saja. Kondisi yang demikian terus berlangsung 

sampai mereka menemukan fakta-fakta dan pengalaman-pengalaman yang mereka 

alami sendiri seiring dengan putaran waktu, yang menjelaskan kepada mereka dugaan 

atau gambaran yang keliru di masa lampau. Semua ini diilhamkan kepada mereka 

melalui berbagai kejadian yang membuat mereka mengetahui hal-hal yang belum 

mereka ketahui sebelumnya. 54  Allah selalu memberi hidayah (petunjuk) melebihi 

petunjuk yang sebelumnya telah dianugerahkan-Nya kepada orang-orang yang Dia 

kehendaki menuju jalan yang benar, lebar dan lurus, tanpa hambatan. Orang yang 

menolak kebenaran hanya mementingkan kelezatan dan kenikmatan hidup di dunia ini, 

yang dinikmati oleh orang-orang kafir.55 

Dalam konteks Islam, hidayah merupakan petunjuk dan anugerah dari Allah 

kepada makhluk-makhluk-Nya di mana dengan hidayah/petunjuk itu makhluk dapat 

hidup dan beraktivitas di atas dunia ini. Allah menganugerahkan petunjuk-petunjuk-Nya 

bermacam-macam sesuai dengan peranan yang diharapkan oleh makhluk. “Tuhan kami 

ialah (Tuhan) yang telah memberikan kepada tiap-tiap sesuatu bentuk kejadiannya, 

kemudian memberinya petunjuk”. Syekh Muhammad Abduh membagi hidayah ada 

lima macam yaitu: Hidayah instink dan intuisi, panca indera, akal, agama, dan taufiq.56 

Sementara Thahir ibn Asyur membagi hidayah menjadi empat tingkatan. 

Pertama, apa yang dinamainya dengan al-quwwal muharrikah wal mudrikah, 

yakni potensi penggerak dan tahu. Melalui potensi ini seseorang dapat memelihara 

wujudnya. Banyak yang dicakup potensi ini, dari naluri bayi menyusu atau menangis 

ketika sakit, sampai kepada perasaan yang mengantarnya menyingkirkan bahaya dan 

ancaman, atau mendatangkan kemaslahatan dirinya berupa meminta makan dan minum. 

                                                 
53 Al-Qur'an, 2: 213. 
54 Maraghi, Terjemah Tafsir…, Juz 2, 155. 
55 Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Vol. II (Jakarta: Lentera Hati, 2000), 426.  
56  Rasjidi dan Harifuddin Cawidu, Islam Untuk Disiplin Ilmu Filsafat (Jakarta: Bulan Bintang, 

1988),195. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

73 

 

Ini hanya terbatas bagi manusia yang diperolehnya melalui pengetahuan yang bersifat 

inderawi. 

Kedua, petunjuk yang berkaitan dengan dalil-dalil yang dapat membedakan 

antara yang haq dan bathil, yang benar dan salah. Ini adalah hidayah pengetahuan 

teoritis. 

Ketiga, hidayah yang tidak dapat dijangkau oleh analisis dan aneka argumentasi 

akliah, atau yang bila diusahakan akan sangat memberatkan manusia. Hidayah ini 

dianugerahkan Allah dengan mengutus rasul-rasul-Nya serta menurunkan kitab-kitab-

Nya, dan inilah yang diisyaratkan oleh firman-Nya: “Kami telah menjadikan mereka itu 

sebagai pemimpin-pemimpin yang memberi petunjuk dengan perintah Kami” (Q.S. al-

Anbiya’: 73). 

Keempat, yang merupakan puncak hidayah Allah SWT adalah yang mengantar 

kepada tersingkapnya hakikat-hakikat yang tertinggi, serta aneka rahasia yang 

membingungkan para pakar dan cendekiawan. Ini diperoleh melalui wahyu atau ilham 

yang shahih, atau limpahan kecerahan yang tercurah dari Allah SWT. Apa yang 

diperoleh para Nabi pun dinamai oleh al-Qur’an sebagai hidayah sebagaimana firman-

Nya: “Mereka itulah (para Nabi-nabi yang disebut nama-namanya sebelum ini) adalah 

orang-orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah, maka ikutilah petunjuk mereka” 

(Q.S. al-An’am: 90).57 

Sehubungan dengan hal ini, maka peranan hidayah bagi manusia sangat 

berpengaruh terhadap kehidupan manusia di dunia ini, terutama mengenai tujuan 

hidupnya yang selalu mendambakan kesempurnaan dan hidup bahagia yang abadi. 

Karena dalam rangka mencapai tujuannya manusia membutuhkan hidayah (petunjuk) 

yang dapat membimbing dan mengarahkan manusia kejalan yang baik, benar dan lurus. 

Allah telah mengingatkan bahwa barang siapa yang mengikuti hidayah-Nya 

niscaya hidupnya bebas dari kegelisahan, dan rasa sedih, serta ia tidak akan sesat dan 

terjerumus dalam hal yang bathil.58 

 

2. Melalui Ijtihad 

Proses berikutnya dalam mendapatkan kebenaran dapat dilihat dalam al-Qur'an 

surah at-Taubah : 

                                                 
57 Shihab, Tafsir…, Vol. 1, 62-63. 
58 Tim Penulis IAIN Syarif Hidayatullah, Ensiklopedi Islam Indonesia (Jakarta: Djambatan, 1992), 316. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

74 

 

َوَه َ  َاللهَ  َأمَْر  َوَظَهَرَ َالْحَقُّ َجَاءَ َحَتىَ ورَ َالْْ م  َلكََ َوَقلَبَ وا َقبَْل  نْ َم  تنْةََ َالْف  ا َابْتغَوَ  مَْلقَدَ 

ه ون.ََ َكَار 

“Sesungguhnya dari dahulupun mereka telah mencari-cari kekacauan dan mereka 

mengatur pelbagai macam tipu daya untuk (merusakkan) mu, hingga datanglah 

kebenaran (pertolongan Allah), dan menanglah agama Allah, padahal mereka tidak 

menyukainya.” 59 

 

Ayat ini menjelaskan bahwa hakekat dapat diperoleh setelah beriijtihad, dan ini 

merupakan pendidikan dari Allah bagi Rasul-Nya. Menurut ayat tersebut, bahwa di 

antara hikmah Allah di dalam mendidik dan menyempurnakan Rasul-Nya ialah 

menjelaskan hakekat setelah beliau berijtihad tentang hakekat itu. Ini dimaksudkan agar 

hakekat itu lebih melekat di dalam jiwa beliau dan para pengikutnya, lalu mereka 

mempunyai kemauan yang keras untuk mengamalkannya dan tidak menjadi hawa 

nafsunya sebagai hakim. 

Ayat tersebut menjelaskan bahwa orang-orang munafik telah berusaha 

menimbulkan keraguan terhadap agama dan ketakutan terhadap musuh di dalam diri 

kaum Muslimin, serta memecah belah kekuatannya sebelum perang Uhud, yaitu ketika 

Abdullah ibnu Ubay bin Salul dan kawan-kawannya, pemimpin kaum munafik, menarik 

mundur sepertiga tentara ke suatu tempat yang disebut Syauth (antara Madinah dan 

Uhud). Dia berkata pada orang-orang, katanya, bahwa Nabi telah mematuhi anak-anak 

kecil dan orang yang tidak mempunyai otak. Lantas, atas dasar apa kita membunuh diri 

kita sendiri? Maka kembalilah ia bersama pengikutnya, mereka sempat kembali, tetapi 

Allah memelihara mereka dari kekacauan yang kita buat.60 

Peristiwa tersebut di atas terdapat isyarat yang menghibur Rasulullah SAW dan 

kaum Mukminin dan ketidak ikut sertaan kaum munafik dalam peperangan, dan 

menjelaskan tujuan mengapa Allah SWT membuat mereka menghalang-halangi 

keberangkatan, antara lain membuka kedok mereka dan menyingkap kepalsuan yang 

mereka sampaikan.61 

Jadi proses mendapatkan kebenaran dengan beberapa peristiwa di atas 

menunjukkan pentingnya ijtihad tersebut. Islam sangat mendorong pemeluknya 

                                                 
59Al-Qur'an, 9: 48. 
60 Ibnu Kasir ad-Dimasyqi, Tafsir Ibnu..., Juz 10, 276. 
61 Maraghi, Terjemah Tafsir…, Juz 10, 222. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

75 

 

(umatnya) untuk berijtihad dalam rangka memahami hukum-hukum Syara dari dalil-

dalil Syara. Rasulullah SAW bersabda dalam sebuah hadisnya : 

 ،فاجتهد حكم واذا. أجران فله أصاب، ثم فاجتهد الحاكم اذاحكم

.أجر فله  أخطأ، ثم  

 

“Apabila seorang hakim memutuskan hukum dengan berijtihad dan ia menemukan 

kebenaran dalam ijtihadnya, maka ia memperoleh dua pahala. Namun jika ia tidak 

memperoleh kebenaran dalam ijtihadnya, maka ia mendapat satu pahala.” (H.R. 

Muslim)62 

 

Hadis ini menegaskan, bahwa taklid buta itu tidak dibenarkan di dalam Syari’at 

Islam ini dan bahwa ijtihad itu wajib atas segala orang yang sanggup melakukannya. 

Adapun orang yang berijtihad tetapi salah, ia akan tetap memperoleh pahala 

karena adanya kebenaran dalam ijtihadnya. Seorang yang berijtihad harus menempuh 

cara yang benar. Tetapi cara yang benar tidak selamanya menjamin tercapainya hasil 

atau kesimpulan yang benar. Ibarat beberapa siswa yang mengerjakan satu soal yang 

sama, ada di antara mereka yang mengerjakannya dengan cara yang benar dan sampai 

pada hasil yang benar, tetapi ada pula yang mengerjakannya dengan cara yang benar 

namun hasilnya salah. Yang lain, barangkali mengerjakannya dengan cara yang salah, 

mencontek misalnya, dan hasilnya bisa benar. Yang lainnya lagi, mengerjakan dengan 

cara yang salah dan hasilnya juga salah. 

Untuk siswa pertama lazimnya guru memberikan nilai satu, sedangkan untuk 

siswa yang kedua seorang guru yang bijaksana pasti akan memberikan nilai, entah 

setengah atau seperempat. Tetapi untuk siswa yang ketiga, sekalipun hasilnya benar, 

tentunya guru tidak akan memberikan nilai, tetapi menjatuhkan hukuman. Lain lagi bagi 

siswa yang keempat. 

Jadi, ijtihad yang salah tetapi memperoleh pahala adalah ijtihad yang dilakukan 

dengan cara yang benar, meski hasilnya dinilai salah oleh Allah SWT. Dengan 

demikian, yang diberi pahala adalah tetap kebenarannya. Yakni kebenaran yang terdapat 

                                                 
62 Imam Muslim bin Hajjaj al-Qusyairy al-Naisabury, Shahih Muslim, Juz VI (Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiah, 1994), 239. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

76 

 

pada cara berijtihad yang dilakukan dengan cara yang benar, meski hasilnya dinilai 

salah oleh Allah SWT.63 

Adapun nisbah (titik singgung/temu) antara hidayah dan ijtihad adalah, tidak 

semua masalah yang dipertanyakan manusia dapat dijawab secara positif oleh akal, 

karena akal itu terbatas: terbatas subjeknya (penyelidik), oleh objeknya (baik objek 

materi maupun objek formal), oleh metodologinya. Agama memberi jawaban tentang 

banyak (pelbagai) soal asasi yang sama sekali tidak terjawab oleh akal. Akan tetapi, 

juga tidak semua persoalan manusia terdapat jawabannya dalam agama. Adapun soal-

soal manusia yang tiada jawabannya dalam agama dapat disebutkan sebagai berikut: 

Pertama, soal-soal kecil, detail, yang tidak prinsipil, seperti: jalan kendaraan 

sebelah kiri atau sebelah kanan, soal rambut panjang atau pendek, soal cek, wesel, dan 

lain sebagainya. 

Kedua, persoalan-persoalan yang tiada jelas dan tegas tersurat dalam al-Qur’an 

(dan as-Sunnah), yang yang diserahkan kepada ijtihad (hasil daya pemikiran manusia 

yang tiada berlawanan dengan jiwa dan semangat al-Qur'an dan as-Sunnah). 

Ketiga, persoalan-persoalan yang tetap merupakan misteri, dikabuti rahasia, 

yang tiada terjangkau akal-budi dan fakultas-fakultas rohaniah manusia lainnya karena 

keterbatasannya yang merupakan ilmu (dengan sifat mutlak) Allah SWT, yang karena 

kebijaksanaan-Nya, tidak dilimpahkan-Nya kepada manusia, seperti hakikat ruh, 

hakikat qadha dan qadar dan lain sebagainya.64 

Dengan kekuatan akal budinya, manusia naik menghampiri dan memetik 

kebenaran demi kebenaran yang dapat dijangkau dengan kapasitasnya yang terbatas itu. 

Di samping itu karena sifat Rahmat-Nya, Allah berkenan menurunkan wahyu-Nya 

kepada umat manusia, agar mereka mencapai dan menemukan kebenaran asasi dan 

hakiki, yang tidak dapat dicapai dan ditemukan hanya sekedar dengan kekuatan akal 

budinya semata-mata. Allah telah menganugerahkan kepada manusia: alam, akal budi 

dan wahyu. Dengan akal budinya manusia dapat lebih memahami baik ayat Qur’aniyah 

(wahyu) maupun ayat Kauniyah (alam) untuk kebahagian mereka hakiki.65 

Dengan keterangan yang ada di atas jelaslah, bahwa disamping ada kebenaran 

mutlak yang terdapat pada agama dan terejawantahkan dalam wujud al-Qur'an, juga 

diakui adanya kebenaran yang sesuai dengan kebenaran mutlak, yaitu kebenaran yang 

                                                 
63 Afif Muhammad, Islam Mazhab Masa Depan (Bandung: Pustaka Hidayah, 1998), 22. 
64 Endang Saifuddin Anshari, Kuliah al-Islam (Jakarta: Rajawali, 1989), 60-61. 
65 Ibid., 61. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

77 

 

tidak bertentangan dengan al-Qur'an. Kebenaran tersebut merupakan hasil usaha 

manusia dengan akalnya. Akal adalah pemberian Allah Yang Maha Benar, dan Allah 

menciptakannya tidaklah dengan kesia-siaan. Karena itu, akal bukanlah untuk disia-

siakan, tapi harus dimanfaatkan. Meski kebenarannya relatif, bukan berarti produk akal 

lantas ditinggalkan. Kebenaran relatif harus dimanfaatkan dengan senantiasa mengingat 

sifat kerelatifannya. Artinya, dalam berpegang kepada kebenaran relatif, seseorang 

harus siap untuk meninggalkannya manakala diketemukan hasil yang lebih benar dan 

lebih dapat dipertanggungjawabkan. Manakala kebenaran relatif bertentangan dengan 

kebenaran mutlak, ia harus segera berpindah kepada kebenaran mutlak.66 

 

E. Kesimpulan 

Berdasarkan pembahasan diatas, dapat ditarik kesimpulan bahwa dalam al Qur’an 

terdapat lafadz Al Haq yang mengandung beberapa makna, antara lain:  

1. Mengandung makna sesuatu yang wajib dinyatakan dan wajib ditetapkan, dan akal 

tidak akan bisa mengingkari eksistensinya, artinya pembenaran terhadap realitas.  

2. Mengandung makna lawan dari kebathilan (kesalahan, kebohongan, kepalsuan, 

khayalan dan kesesatan).  

3. Adapun cara mendapatkan kebenaran adalah melalui dua cara, yaitu: pertama, melalui 

ijtihad. Artinya proses mendapatkan kebenaran dengan beberapa peristiwa yang 

menunjukkan pentingnya ijtihad tersebut. Islam sangat mendorong pemeluknya 

(umatnya) untuk berijtihad dalam rangka memahami hukum-hukum Syara dari dalil-

dalil Syara. Kedua, melalui hidayah. Dalam konteks Islam, hidayah merupakan 

petunjuk dan anugerah dari Allah kepada makhluk-makhluk-Nya di mana dengan 

hidayah/petunjuk itu makhluk dapat hidup dan beraktivitas di atas dunia ini. Allah 

menganugerahkan petunjuk-petunjuk-Nya bermacam-macam sesuai dengan peranan 

yang diharapkan oleh makhluk. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 
A. Boisard, Marcel. 1980. Humanisme dalam Islam. Terj. M. Rasjidi. Jakarta: Bulan Bintang. 

 

A. Kadir, Muslim. 2003. Ilmu Islam Terapan, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.   

 

                                                 
66 Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Logos, 1997), 36. 



Sholihudin Al Ayubi: Konsep Kebenaran 

78 

 

Attas, Syed Muhammad Naquib. 1995. Islam dan Filsafat Sains, Bandung: Mizan. 

 

Adlan, Abdul Jabbar. 1995. Dirasat Islamiyyah, Surabaya: Anika Bahagia Offset. 

 

Anshari, Endang Saifuddin. 1991a. Ilmu, Filsafat dan Agama, Surabaya: Bina Ilmu. 

 

Bakhtiar, Amsal. 2001. Filsafat Agama, Jakarta: Logos. 

 

Departemen Agama RI. 2004. Al-Qur’an dan Terjemahnya, Bandung: Jumanatul Ali Art (J-

ART). 

 

Engineer, Asghar Ali. 1993. Islam dan Pembebasan, Yogyakarta: LkiS. 

 

Fuaduddin dan Bisri, Cik Hasan. 1999. Dinamika Pemikiran Islam di Perguruan Tinggi, Jakarta: 

Logos.  

 

Haque, Ziaul. 2000. Wahyu dan Revolusi, Yogyakarta: LKiS. 

 

Muthahhari, Murtadha. 1995. Falsafah Akhlak, Bandung: Pustaka Hidayah. 

 

Nasution, Harun. 1973. Filsafat dan Mistisisme dalam Islam, Jakarta: Bulan Bintang. 

 

Nata, Abudin. 1999. Metodologi Studi Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

 

Qardhawi, Yusuf . 1996. Epistemologi al-Qur'an, Surabaya: Risalah Gusti. 

 

Shihab, Quraish. 2003a. Membumikan al-Qur'an, Bandung: Mizan. 

 

 

 

 

 

 


