
1 
 

Jurnal Fikroh Volume 12 - Nomor 1 - (2019) 

Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 
 
 

https://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fikroh/ 
 

 

DRAFTED LEADERSHIP THEORIES; MODERN AND ISLAMIC PERSPECTIVES 

Sources, Stand-Points And Leadership Spatialization On Educational Institution 

 

Mulyadi 

Mulyadi_mm65@gmail.com 

Prodi Pendidikan Agama Islam STAI Al-Azhar Menganti Gresik, Indonesia 

 
 

 

Info Artikel 

 
 

 

Abstrak

Sejarah Artikel: 
 

 

 
Keywords: 

Leadership, 

modern, 

islamic 

 

Actually, in my sense, this paper theme was a difficult thing to be constructed. 

Because, the term of leadership was a huge discourse and still studied until this 

contemporary era. In other side, the shift of leadership study that far away from; 

collective evidence of leaders (in mean-stream) to personality and individual 

subjectivity; from common condition to situations were faced; and braches of 

method-theoretical framework were used, contributed the difficulties to write this 

paper more simply. So that, the paper will be focused, steered, and discussed three 

aspects of leadership studies: firstly, sources of leadership style and model based 

on scientific tradition (modern) or Islamic tradition. Secondly, the stand-point that 

contributes to frame leadership type. Thirdly, spatialization based on spatial theory 

what they call for leadership in educational administration or management studies. 

In the last, may this paper will give a new paradigm, how to frame and explain 

what leadership is, without bringing the normative perspective from religious life, 

because the leadership was a universal value that can arise from every human 

being, every place, and every situation based on the challenges face and the treat 

and solved them. 

 

 
©2019  STAI Al-Azhar Menganti Gresik 
 

 

Alamat korespondensi: 

Kampus STAI Al-Azhar Jl. Raya Menganti Krajan      ISSN : 2087 - 7501 

No. 474 Menganti Gresik 61174 

Email : alazhar_menganti@ymail.com  

https://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fikroh/
mailto:alazhar_menganti@ymail.com


 

 

Pendahuluan 
 Sebelum mengutarakan apa yang ingin penulis gagas dalam karya ini, ada baiknya 

mungkin penulis menggambarkan lebih awal bagaimana kontestasi diskursif yang 

berkelindan mewarnai proses penulisan paper ini. Hal ini penting, agar apa yang penulis 

sampaikan, tidak terkesan ada antagonisme pengetahuan, yang penulis pahami secara 

parallel; modernism dengan dogma empirisme dan positivismenya, demikian seblaiknya, 

Islam dengan dogma nilai-nilai keislaman dan ajaran indoktrinernya. Lebih kuat dari itu, ada 

asumsi pula yang mengatakan, bahwa ruang diskursif hadir pada sisi subjektifitas author 

(penyusun) ilmu pengetahuan (baca; in between post-modern tradition), misal: mereka yang 

aktifis perempuan, melihat apapun dari sudut gender, pakar keislaman menilai menggunakan 

islam, dan positioning lain dalam tradisi keilmuan kontemporer. Dengan demikian, apapun 

yang penulis konstruksi pada tulisan ini, terdasari pada aspek-aspek fenomenologisme 

penulis memahami dan memaknai diskursus yang ada; khususnya terkait kepemimpinan 

(leadership), baik dari spatialisasi personal, sosiologis, ataupun organisatoris.  

 Kontestasi diskursif yang berkelindan dibenak penulis ialah: apakah benar kita bisa 

membuat postulat kepemimpinan dari sudut pandang modernism semata? Atau sebaliknya 

apakah dibenarkan kita juga membangun kepemimpinan dari perspektif Islam? Apakah benar 

dikotomi ini dikaji oleh para pemikir Barat atau Islam dalam pola separatis atau malah dikaji 

secara integrative? Apakah benar bahwa kepemimpinan Islam konstruk normatifnya harus 

disusun sesuai dengan sumber episteme Islam semata? Artinya, subjek, landasan berperilaku, 

dan aspek kerangka berfikirnya harus Islam, atau bisa saja kerangkanya menggunakan 

paradigma modern untuk melihat subjek yang Islami. Demikian sebaliknya, apakah 

dibenarkan konstruksi modern yang mengabaikan nilai-nilai keagamaan yang mendahului 

ilmu pengetahuan mereka, sehingga dogmanya harus riil, examined, dan 

posivistik?.Tampaknya, untuk menjawab itu, para pengkaji kepemimpinan (apakah Barat 

ataupun Islam) tidak pernah memberikan posisi yang jelas terhadap riset mereka.  

 Walhasil, kebanyakan kajian kepemimpinan dikonstruk berdasarkan pada nuansa 

amalgamasi keilmiahan: tidak ada batasan ilmu keislaman, namun tidak pula sangat modern. 

Kendati, harus juga diakui, ada ‘pemaksaan ilmiah’ terlebih dari kelompok konservatisme 

(baca; positivist vis a vis Islamist stage)1 Barat dan Islam. Sebut saja – mungkin sebagian 

kalangan tidak suka dengan asumsi ini – para kelompok islamisasi di khazanah keislaman. 

Mereka ini, hingga hari ini, masih berupaya untuk mengkanal ilmu sesuai dengan sumber 

keislaman, aktor dan pengkaji ilmu Islam, dan tidak boleh meminjam istilah Barat. Di Barat 

pun sama, para penganut value-free tidak menginginkan kajiannya memiliki nuansa 

keagamaan atau nilai normatif. Mereka sudah sangat gandrung terhadap dimensi rational 

choices, structure-consciousness (intensi individual), atau relasi dan interaksi yang dibangun 

menggunakan normatifitas kolektif beradasarkan shared-values dan commitment dari sisi 

sosiologis. 

 Oleh karena itulah, tulisan ini akan penulis upayakan untuk menampilkan dua postur 

parallelism ini pada jalur yang berbeda. Artinya, penulis akan menempatkan episteme 

Kepemimpinan Modern berdasarkan pada values scientific-bond and dogma, yang diyakini 

oleh para pemikir Barat. Demikian dengan Kepemimpinan Islam, sebagai produk ilmu 

pengetahuan (terkait kepemimpinan) yang didasarkan al Qur’an dan Hadis, pola perilaku 

kepemimpinannya dilaksanakan oleh Nabi Muhammad, para sahabat, dan orang Islam di 

masa modern, serta dari aspek ethical scientific mooring-nya, disebarkan dan digagas oleh 

                                                     
 1Frans Budi Hardiman mengatakan bahwa ada tiga fase yang dilalui oleh masyarakat Barat di era modern; 

pertama, mereka menghadapi persoalan ontologism dan teologisme. Kedua, fase manusia-rasional dan empiris. Ketiga, fase 
kritisisme dan positivism. Pada fase ketiga ini, maka teologisme tidak bisa diterima demikian pula pemikiran akal murni atau 

empiris murni (critique of pure reason and practical reason, meminjam bahasa Emanuel Knat). Lihat: Frans Budi Hardimn, 

filsafat fragmentaris; deskripsi, kritik, dan dekonstruksi (Jogjakarta: Kanisius, 2007), 104    



3 
 

orang Islam. Kendati, dalam konteks konstruk kepemimpinan Islam ini, ada sedikit keraguan 

penulis untuk dinyatakan sebagai complete science. Sebab, postur peradaban ilmu Islam, 

sudah sedikit ‘blurred’ pasca kolonialisme dilakukan oleh orang-orang Barat terhadap Islam.2 

Dengan alasan inilah, maka makalah ini akan penulis susun sebagaimana sistematika berikut; 

pertama; teori kepemimpinan dalam perspektif keilmuan Barat. Kedua, kepemimpinan dalam 

persepktif Islam. Ketiga, gagasan ‘jalan ketiga’ untuk tetap memposisikan postulat 

keilmiahan ini secara parallel dalam konteks kekinian.                 

Leadership Theory; Contesting Western Perspectives  

1. Western Epistemology and Leadership Studies  

Suka tidak suka, para ilmuan sangatlah paham, bagaimana kedigdayaan 

peradaban/kebudayaan Barat tertulis atau direkonstruksi oleh para pengkajinya. Kesan utama 

yang tampil disaat ingin membaca peradaban Barat adalah kontinuitas, fleksibelitas, dan 

kuasa manusia untuk merangkainya. Dalam bahasa sederhana, Frans Budi Hardiman 

menyatakan bahwa peradaban Barat terfragmentasi secara rapi dan berkelanjutan. Para 

peneliti kebudayaan Barat, umumnya, sangat mudah menentukan sudut pandang apa yang 

akan dibangun, untuk melihat fenomena yang ada. Pasalnya, pada akhirnya, kebudayaan 

Barat akan selalu membicarakan manusia dan memanusiakan manusia melalui kajian-kajian 

keilmiahan. Kendati, ada fase dimana mereka juga mengalami masa kegelapan,3 sebab 

terlanjur ‘mengarusutamakan’ pemahaman-pemahaman teologis dibandingkan 

antropocentris.4  

Menurut penulis, fragmentasi kebudayaan Barat bisa dinominasikan sebagaimana 

berikut; pertama, kebudayaan dalam makna pemikiran filosofis. Kedua, modernisasi interaksi 

sosiologis. Ketiga, sekularisasi kuasa negara dan agama. Penanda kebudayaan pemikiran 

dapat dilihat dari gerakan budaya bernama ‘renaissance/renaisans’5 dimulai abad ke 13 

sampai abad 17, lalu afklarung 6di abad 18 yang digagas oleh masyarakat Jerman. Dua istilah 

ini dianggap sebagai asal muasal keluarnya masyarakat Barat dari kegelapan pemikiran 

kefilsafatan di era sebelumnya. Salah wujud di dalam cara berfikir yang ada di dua zaman itu 

adalah rasionalisme, empirisme, kritisisme, positivism, dan karakteristik metode keilmiahan.7 

Pada fase selanjutnya, kebudayaan berfikir ini mengalami kemandekkan dan pergeseran 

menjadi sebuah kuasa baru (idology) sehingga para pemikir ingin menandai eranya dengan 

sebutan lain. Misalnya, post-modernisme, falsifikasi ilmu pengetahuan, dan produk-produk 

pemikiran lainnya yang kemudian berupaya memisahkan antara kepentingan kuasa (politik) 

melalui model penyeragaman pemikiran dan sikap, ke arah yang lebih bebas dan intensional. 

Ada banyak tokoh yang hadir di era ini, sebut saja, Jaques Derrida, Jean Paul Sartre, 

Fayebard, Ferdinand De Suasure, Noam Chomsky dan lain sebagainya.   

                                                     
 2 Ahmad Baso, Islam Pasca-Kolonial; perselingkuah Agama,Kolonialisme dan Liberalisme (Jogjkarta; LKiS, 

2005), 24. Gagasan hilangnya identitas Islam setelah kolonialisme juga ditulis oleh Edward W. Said di tiga buku 

monomentalnya yakni; teori-teori post-kolonial, orientalisme, dan covering Islam, yang semua buku ini juga menjadi rujukan 

Ahmad Baso membangun fondasi keilmuan subjektifitas Islam versi lokal. Hal ini juga bisa dilihat dari beberapa karya lain 

Ahmad Baso seperti Agama NU, Agama NKRI. Buku ini menyajikan aspek-aspek observasional terhadap perubahan perilaku 

kelompok Muhammadiyah dan Masyumi untuk mengikuti tradisi-tradisi yang ada di dalam Nahdlatul Ulama’. Selain itu, 

dijelaskan pula bagaimana sebenarnya NU memahami Islam, dan lain sebagainya. Buku lainnya adalah pesantren studies 

yang direncanakan sembilan jilid. Hingga hari ini hanya ada beberapa jilid yang diterbitkan. Dari buku ini penulis 
mendapatkan dua kesan penting; pertama, mengembalikan pemaknaan pesantren pada orang-orang pesantren. Dalam hal ini, 

Ahmad Baso menjadikan kitab-kitab klasik karya nusantara sebagai basis antropologis, dan menjadikan karya Syaifuddin 

Zuhri sebagai aspek fenomenologis memahami apa yang terjadi di dalam pondok pesantren menurut para santri. Kedua, 

menyangkal anggapan-anggapan yang hari ini dimunculkan oleh kelompok indonesianis, seperti Martin Van Bruinessen, 
Snock Horonjoe, Robert W. Hefner dan peneliti Barat lainnya.     
 3 Frans Budi Hardimn, filsafat fragmentaris; deskripsi, kritik,…100 
 4 Ibid, 101 

5 Franz Budi Hardiman, Filsafat Modern ; dari Macheavilli sampai Nietzshe, ( Jakarta : PT Gramedia Pustaka 
Utama, 2007), 2 

6 K. Bartens Filsafat barat kontemporer; inggris-Jerman, ( Jakarta : Gramedia, 1990), 2  
7 Listiyono Santoso, dkk. Epistemologi Kiri ( Surabaya : Airlangga Press)     



4 
 

Pun demikian dengan aspek relasi dan interaksi sosiologis, nalar subjektif dan 

nomenologis dirubah untuk berkembang menjadi lebih objektif, koheren, dan pragmatis. Oleh 

karenanya, madzhab-madzhab emperisme objektif, positivism, dan standarisasi metode 

ilmiah untuk melihat manusia sebagai objek kajian bermunculan. Emile Durkhiem, August 

Comte, Max Weber, Peter Blau, dan beberapa pemikir lainnya menjadi pendulum utama 

kebudayaan membaca manusia selain dirinya sendiri. Kendati, dikritik oleh para penggagas 

selanjutnya seperti Anthony Gidden, Herbert Mead, Max Horkhoimer, Adorno, Herbert 

Marcuse, Stuart Mills, dan beberapa pemikir lain dari kalangan Madzhab Frankfrut di 

Jerman. Para pemikir mutaakhir ini mengupayakan agar concern pembacaan terhadap 

kebudayaan manusia dilihat dari sisi aktor, komunikan, dan kematangan agency untuk 

merubah struktur yang ada di masyarakat. Sedangkan keberadaan struktur sosial, adat 

istiadat, interaksi di dalam kelompok sosial, tak ubahnya dianggap sebagai sebuah relitas dari 

kepentingan individu yang berinteraksi secara massif, sehingga membentuk norma sosial 

yang dianut secara bersama-sama.  

Terakhir adalah komposisi kuasa yang dibangun melalui istilah ‘sekularisasi’ 

(pemisahan agama dan negara). Tentunya, nilai kebudayaan sekuler ini tidak bisa dilepaskan 

dari perbincangan panjang terkait sejarah lahirnya kebudayaan Barat. Pada era-era teokrasi 

dan monokrasi, posisi agama yang diwakili oleh para pastur di gereja sangatlah dominan dan 

kuat. Hingga diambang era modern, Napoleon Bonaparte, Niccole Machiavelli, William 

James, dan beberapa pemikir dan penggerak sosial lainnya melakukan perlawanan terhadap 

kekuasaan tersebut. Lalu, hadirlah konsepsi agar agama dipisahkan dengan corak berfikir dan 

interaksi sosial. Nilai-nilai yang dipegang teguh di lingkungan masyarakat dibentuk dan 

dibangun menggunakan konsensus bersama melalui nalar common senses: sebuah nalar yang 

dikaji menggunakan paradigma manusia untuk melihat kecenderungan dan kebenaran umum 

yang dipegang manusia. Kelemahannya, kajian yang bebas nilai ini, cenderung 

disalahgunakan pula oleh para pemilik otoritas tersebut. Ada banyak tragedy kemanusiaan 

yang dihadirkan oleh kajian manusia yang mengesampingkan nilai-nilai keagamaan. 

Sebagaimana diungkapkan D. Kolb, kedigdayaan ilmu pengetahuan dalam membangun 

budaya Barat menghasil perang dunia I dan II, dan tragedy kemunisaan lainnya karena tidak 

adanya panduan moral dalam kehidupan mereka.8 

Terlepas dari diskursus kebudayaan Barat di atas, hal yang ingin penulis tegaskan 

disini adalah ada kesengajaan daripada filsof Barat untuk menegasikan nilai-nilai keagamaan 

di dalam basis kehidupan sosial, ekonomi, dan politik mereka. Mereka selalu berupaya untuk 

membangun sebuah sistem yang seakan-akan disepakati oleh manusia, untuk manusia itu 

sendiri. Thesa ini pula yang kemudian memberikan pengaruh kuat terhadap model-model 

produk ilmu pengetahuan di Barat. Hampir, meski tidak semuanya, konsepsi religious values-

free dipegang teguh oleh para peneliti di Barat sebagai prosedur etik produk keilmuan. Selain 

itu, sangat tampak juga sebenarnya, mereka memutus tradisi keilmuan pada tiga filsof besar, 

yakni; Socrates, Plato, dan Aristoteles. Tiga orang ini mewakili tiga aspek cara berfikir 

masyarakat Barat hingga hari ini, yaitu: antara realisme, idealisme, dan rasionalisme dengan 

segala macam pengembangan dan perkembangan pemikiran pada periode selanjutnya.  

Berdasarkan pada fakta di atas, tentunya, kontestasi akademik di dalam khazanah 

kebudayaan Barat, sudah sangat jauh dari nilai-nilai keagamaan, termasuk pada konteks 

perumusan diskursus ‘kepemimpinan’. Al Gini and Ronald M. Green mengatakan bahwa 

postur kajian kepemimpinan yang hadir di era klasik, hingga era kontemporer, sebenarnya 

hanya merupakan sebuah refleksi dari karya-karya filosof di dalam kebudayaan Barat; sistem 

kenegaraan dari kajian republic Plato dan aspek-aspek filsafat teleologis-etik yang digagas 

oleh Aristoteles. Sedangkan dari konsesi kekuasaan praktis dapat dinilai dari karya “The 

                                                     
8 David Kolb, The Critiqe of Pure Modernity, (London : Oxford Univercity Press), 6   



5 
 

Princes” yang dikarang oleh Machiavelli untuk mendeskripsikan apa yang terjadi di ambang 

modernitas hadir mewarnai kebudayaan yang ada di Barat.9 Oleh karena itu, menurut dia, 

komposisi kajian kepemimpinan ada pada tiga dimensi, virtues, character dan etika. Terlepas 

apakah itu merupakan sifat bawaan (innate idea) ataupun hasil dari pengalaman (emperisme) 

yang mendorong dia melakukan apa yang dipikirkan, atau bisa saja merupakan dimensi etik 

(aksiologis) dari cara dia melihat nilai-nilai yang ada di sekeliling mereka.10 Pada bagian 

aksiologis ini, jika saja para pengkaji Barat masih mengakui nilai-nilai keagamaan, maka 

nilai-nilai agama akan menjadi basis kajian mereka. Namun pada kenyataannya tidak. 

Disiplin yang dipakai untuk melihat kepemimpinan tetap pada hasil kajian yang dibuat 

sendiri oleh manusia, untuk melihat manusia itu sendiri.   

 

 

2. Historical Stand Point of Leadership  

Salah satu letupan teoretik melihat seorang pemimpin (leader) adalah teori (common 

assumption) yang disebut sebagai “The Great Man Theory”. Kehadiran teori ini 

disandingkan dengan charismatic authority yang digagas ole Max Weber. Pendefinisian 

paling sederhana terkait teori ini ialah seorang pemimpin hadir (exist) karena kepemilikan 

atas sacred or divine quality (kualitas yang suci), sehingga dapat mempengaruhi orang lain di 

sekeliling mereka. Sebagian kalangan mendefinisikan great man theory adalah heroes history 

(sejarah seorang pahlawan).11 Sejarah seorang pahlawan yang memiliki pengaruh karena 

intelektualitas yang dimiliki, kharisma, dan keterampilan politik untuk mempengaruhi orang 

lain.12 Dalam beberapa literature, tokoh dan kepahlawanan yang diangkat sebagai bentuk 

pembuktian terhadap teori ini ialah para raja yang pernah memimpin Eropa dan Amerika, 

atau seorang pahlawan seperti Sokrates, Plato, Napoleon Bonaparte dan beberapa tokoh 

lainnya yang bisa memberikan peruabahan peradaban dan kebudayaan yang ada di Barat. 

Belakangan, para pengagumm karakteristik kajian ini merekonstruksi cara berfikir heroic-

story and theory ini pada beberapa tokoh yang bisa memberikan dampak perubahan 

signifikan kepada negara mereka. Contoh, Martin Luther King di Amerika, Sun Tzu, dan para 

pemimpin-pemimpin negara hari ini, sebut saja, J. F. Kennedy, Barrack Obama, Soekarno, 

dan beberapa tokoh lainnya.  

Sesuai dengan tradisi yang ada, kebudayaan modernitas menunjukkan sikap 

subjektifitas dan kritisisme yang kuat.13 Beberapa tahun berselang, teori orang hebat ini (great 

men theory) dikritik oleh H. Spencer  dan William James. Keduanya menganggap bahwa 

keberadaan teori ini harus diperkaya menggunakan kontekstualisasi dan dialektika historis 

yang lengkap, agar bisa diduplikasi dan digeneralisasi sebagai bentuk ilmu pengetahuan. 

Bukan sekedar pemaparan sejarah heroik bahwa ada fakta orang-orang hebat yang memiliki 

pengaruh kepada perilaku orang lain. Padahal, situasi dan kondisi yang mengelilingi mereka 

bisa jadi berbeda dengan yang ada pada era selanjutnya. Bahkan Leonid Grinin mengatakan 

bahwa meminjam/menggunakan paradigma historis untuk melihat sifat personal, kondisi 

sosial, dan nilai-nilai pribadi yang dipegangnya, cenderung ada dan berwujud dikala mereka 

masih hidup. Pasca itu, pengaruh dia akan sangat banyak berubah, akibat dari interpretasi 

yang dibuat oleh orang lain terhadapnya; apakah itu dalam bentuk sikap positif atau 

negatifitas yang ditampilkan di dalam kehidupan sehari-hari mereka.14 Jadi, pada intinya, 

great men theory dianggap masih belum bisa memuaskan kegelisahan akademik orang Barat 

terkait bagaimana seorang pemimpin harus didefinisikan.  

                                                     
 9 Al Gini & Ronald M. Green, 10 Virtues of Outstanding Leaders (Chicester: John Wiley & Sons Ltd, 2013), 17  
 10 Ibid 18  
 11 Robert Rives “La Monte Socialism: Positive and Negative, (Chicago: C.H Kerr Publishing, 1912), 18 
 12 Sydney Hook The Hero in History (New YorkL Humanities Press, 1920), 67  
 13 Ann M. Maslanka, Evolution of Leadership Theory (Chicester: John Wiley & Sons Ltd, 2012), 12 
 14 Ibid, 13  



6 
 

Di bilik berbeda, ada teori perlakuan-trait (trait leadership theory). Dibandingkan 

dengan teori sebelumnya, yang memiliki konotasi pure-reasoning (konstruksi akal murni), 

teori ini lebih empirik, observable, dan instrumentalis. Asumsi pertama yang dipakai dalam 

teori ini ialah seorang peneliti kepemimpinan harus bisa membedakan lebih awal, karakter 

atau sifat leader dan non-leader. Lalu pada perkembangannya mereka menambahi perlakuan 

apa saja yang bisa menjadikan kepemimpinana (nilai/karakter seorang pemimpin) efektif 

dalam menjalankan tugasnya. Oleh karena bisa dilihat dan dibuktikan menggunakan corak 

keilmuan modern (baca; dalam kebudayaan Barat), maka kritik desktruktif terhadap teori ini 

tidak seperti halnya pada gagasan sebelumnya. Derue et al, dalam M. Maslanka, mengatakan: 

“although this perspective has been criticized immensely over the past century, scholars 

continue to study the effects of personality traits on leader effectiveness. Research has 

demonstrated that successful leaders differ from other people and process certain core 

personality traits that significantly contribute to their success.”15 Artinya, meski teori ini 

sudah banyak dikritik di era-era lampau, tapi para peneliti masih berupaya untuk menjaga 

kebenaran teori ini, melalui pembuktian bahwa perlakuan dan kematangan personal memiliki 

pengaruh yang signifikan di dalam menjalankan tugasnya sebagai seorang pemimpin.  

Pada titik ini, bagi penulis, dua teori sejatinya tidaklah hilang tanpa catatan kronologis 

kesejarahan kajian kepemimpinan. Pandangnan pertama yang lebih menekankan aspek innate 

idea (elemen-elemen bawaan) dan dialektika historis16 masih disukai dan diminati sebagai 

bentuk kajian kepemimpinan yang heroik, dan identitas yang melekat pada seorang tersebut. 

Demikian halnya yang kedua, perlakuan seorang pemimpin untuk menciptakan pengaruh 

pada orang lain, juga terus dikembangkan sesuai pada nilai keilmiahan yang dimiliki. Di 

pihak berbeda, ini juga terlihat pada sosok Emanuel Kant dengan istilah kritisisme, yang 

hadir setelah pertengkaran rasionalisme dan empirisme di era modern, mereka juga berupaya 

menggabungkan kedua aspek tersebut menggunakan istilah-istilah yang berebda dan sumber 

pandangan yang berpeda pula. Sebut saja misalnya, ada peranan ilmu perilaku psikologis 

yang diteliti, perluasan terhadap lingkungan sosiologis yang mempengaruhi seseorang, dan 

dinamika keilmiahan lainnya. Sehingga menimbulkan dua istilah yang terkenal yakni; 

convergence theory and situational leadership. Teori ini menekankan bahwa, ada nilai 

tambah sikap personal yang hadir pada diri seseorang untuk menjadi seorang pemimpin, lalu 

ada juga dukungan situasi dan kondisi sehingga karakter personal itu cocok terhadap kondisi 

tersebut. Rumus berikut adalah konklusi dari berfikir konvergensi:  

Leadership = talent+challenge+timing+result17  

(kepemimpinan= talenta seseorang+tantangan yang dihadapi+waktu yang tepat+hasil yang 

diharapkan) 

Persoalannya, apakah dengan posisi teori yang sudah tergabung dan terangkum 

dengan holistic (convergence), pengkajian terhadap kepemimpinan sudah berhenti? Atau 

sebaliknya, kritik-kritik kelompok post-modern terhadap penyederhanaan sikap, perilaku dan 

pengetahuan masyarakat Modern (baca; budaya Barat) memiliki dampak signifikan terhadap 

kajian kepemimpinan?. Pada posisi ini penulis ingin mengatakan bahwa, para penelitian dan 

pengamatan terhadap kepemimpinan masih terus berlanjut menggunakan two dogmas of 

empiricism (rasional-objektif dan rasional-pragmatis) yang menyertai sajian keilmuan di era 

meta-modernisme di dalam kebudayaan Barat. Artinya, produk ilmu pengetahuan terkait 

kepemimpinan bukan lagi hanya persoalan talenta, situasi, tantangan dan hasil, melainkan 

                                                     
 15 Ibid, 13 

16 Hegel, Feuerbach dan Engels adalah beberapa filosof yang memiliki pemahaman akan adanya spirit of history 

dan transendentalisme rasional yang ada di dalam masyarakat Barat. Pengaruh dialektika historis awalnya akan 

mengakibatkan pada bentukan idealism, lalu realism, dan rasionalisme atau dalam bahasa Peter L. Berger sebagai bagian 
dari internaslisasi, objektivasi dan eksternalisasi. Lihat: Franz Budi hardiman, Kritik Ideologi Menyingkap Kepentingan 

pengetahuan bersama Jurgen Habermas, ( Jogjakarta ; Buku Baik, 2003) 237-238   
 17 Al Gini & Ronald M. Green, 10 Virtues of Outstanding Leaders… 30 



7 
 

sebuah values yang ditransformasikan secara general menggunakan ‘implantasi’ pada 

keilmuan-keilmuan yang berbeda-beda. Bisa saja, masih menggunakan teori lama yang 

konstruksinya ada pada using of power and implementing the task and authority, atau 

sebaliknya, dia menggunakan paradigma taktikal dan politis, sehingga bisa mempengaruhi 

seseorang tampa harus memiliki kekuasaan dan posisi yang diberikan secara sah.  

Produk-produk kajian kepemimpinan di era kontemporer (post-modern) penulis akan 

letakkan pada tabel berikut ini:  

Tabel 1.1  

Penamaan Temuan Teori Kepemimpinan di era modern dan kontemporer18  

Type 

Kepemimpinan  

Scientific Review  

 

Autocratic and 

Democratic 

leadership and 

Leize-faire  

(non-leadership)  

Kepemimpinan otokratik bisa penulis katakan sebagai bentuk lanjutan 

dari keyakinan bahwa seseorang memiliki potensi dan talenta untuk 

menghegemoni dan mengatur seseorang dibawah kesadaran mereka. 

Kata otokrasi hadir dari sistem sosial dan politik yang mengandalkan 

pada patronase orang tertentu. Secara ilmiah, di dalam tradisi Barat, 

model ini bisa dilihat di ambang modernitas dan modernism kebudayaan 

akan terjadi. Misal, karya N. Macheavelli yang kemudian mengkritik 

sistem monarki dan otokrasi oleh para raja di era tersebut. Adapun 

kepemimpinan demokratis lebih pada sisi dan posisi mengedepankan 

kekuasaan bawahan. Seorang pemimpin dituntut untuk mendengarkan 

dan mempertimbangkan common sense yang berkembang serta diyakini 

di lingkungan masyarakat. Selanjutnya adalah tipe pemimpin yang tidak 

menggunakan peranan pengaruh otoritasnya secara signifikan. Pada era 

kontemporer, tipe leize-faire dikategorikan bukan lagi sebagai bentuk 

kajian kepemimpinan.  

Transformational 

and 

Transactional 

Leadership  

Tipe atau model kepemimpinan transformasional memiliki empat aspek 

pendekatan; pertama, penilaian terhadap pengaruh dari sisi nilai 

idealism yang dipegang oleh seorang pemimpin. Kedua, memotivasi 

bawahan melalui inspirasi dan tauladan yang dilakukan oleh seorang 

pemimpin. Ketiga, stimulasi intelektual. Artinya, seorang pemimpin 

harus memiliki expert and referent power agar bisa mempengaruhi 

bawahannya. Keempat, membangun kesadaran individual di dalam 

kelompok. Hal ini dilakukan dengan cara mengajari, mensupervisi, dan 

mendengar apa yang menjadi keluhan bawahannya. Sebaliknya, 

traksaksional bermakna seornag pemimpin yang mengedepankan 

contingent reward (imbalan) terhadap kesuksesan yang dilakukan 

bawahannya. Selanjutnya, dia memilih atau tidak memilih bawahan 

yang bekerja sesuai ekpektasi, dan mengenyampingkan bawahan yang 

berada di bawah performanya. Dua model kepemimpinan ini, secara 

episteme, tetap pada sisi kualitas individual, dan karakter diri yang 

dipegang teguh oleh pemimpin tersebut. Jadi, corak berfikirnya masih 

berada pada dimensi bahwa pemimpin merupakan sisi dialektis 

seseorang akan tantangan yang dihadapi.   

Authentic Authentik leadership (kepemimpinan otentik) adalah sebuah model 

                                                     
 18 Catatan: susunan dalam tabel di atas, bukan berbasis pada kronologis kajian, melainkan sekedar memudahkan 

untuk menilai produk penelitian terkait kepemimpinan. Dan produk-produk penelitian ini juga tidak mencakup semua 

produk di era kontemporer, misal: visionary leadership, conflictual leadership, dan lain sebagainya. Produk ini penulis 
rangkum dari dua jurnal kepemimpinan. Lihat: Bruce Avolio, “Leadership; Current Theories, Research, and Future 

Direction”, dalam Management Departement Faculty Publication Tahun 2009, 421-449. Disandingkan dengan Brent J. 

Goertzen, “Contemporary Theories of Leadership” dalam Jones & Barlett Learning (tt), 83-99  



8 
 

Leadership   kepemimpinan yang mengedepankan sifat, karakter, dan nilai personal 
asali yang dimiliki manusia. Misalnya, manusia merupakan wujud 

mahluk sosial, suka membangun hubungan yang baik dengan sesama, 

terbuka terhadap kritik konstruktif, bekerja bersama-sama, dan 

membimbing orang lain ke arah yang lebih baik. Model kepemimpinan 

ini berbeda dengan kepemimpinan transformasional pada sisi 

kesengajaan untuk merubah. Kepemimpinan otentik lebih pasif (pseudo-

transformational). Jadi, transformasi yang terjai terhadap bawahan 

dikarenakan kesadaran yang akibat melihat tauladan pemimpinnya.  

Relational- 

Situational 

Leadership  

Kepemimpinan relasional berasal dari banyak riset yang menunjukkan 

bahwa pengaruh kepemimpinan bisa dikonstruk menggunakan 

pendekatan hubungan baik bersama para anggotanya. Sedangkan 

kepemimpinan situasional sedikit terbalik. Model ini menekankan 

bahwa kepemimpinan yang baik dan efektif itu tergantung pada situasi 

yang dihadapi. Misalnya, pemimpin yang tegas dan otoriter dikala 

kondisi krisis melanda sebuah organisasi atau pemimpin yang lebih 

sabar, disaat kurva organisasi ada pada garis stabil dan maju.  

Ethical and 

Moral 

Leadership  

Kepmimpinan etis dan moral berasal dari seorang pemimpin yang 

mendahulukan sikap-sikap keberagamaan dibandingkan nilai-nilai 

progresifitas tanpa nilai. Kongkritnya, kepemimpinan etik dan berbasis 

moral biasa ditunjukkan oleh tokoh agama, adat, dan kebudayaan yang 

ada di lingkungan masyarakat 

Shared and 

Collaborative 

Leadership  

Kepmimpinan kolaboratif (kerjasama) dan berbagi (shared) berasal dari 

banyaknya fakta bahwa seorang pemimpin bisa mendelegasikan semua 

kewenangan mereka dengan orang-orang yang memiliki kompetensi 

untuk mengeksekusi semua gagasan yang menjadi program dan tujuan 

akhir sebuah organisasi atau kehidupn bermasyarakat. Kepemimpinan 

kolaborasi menekankan kebersamaan, kegotong-royongan, dan 

komitment kolektif dalam setiap keberhasilan sekaligus kegagalan yang 

dihadapi di dalam organisasi.  

Spiritual 

Leadership  

Bagi sebagian kalangan, ada anggapan bahwa kepemimpinan spiritual 

adalah sebuah model seorang pemimpin yang teguh memegang nilai-

nilai keagamaan. Seorang pemimpin yang ‘alim’ dan ‘abid’ (paham dan 

tunduk) terhadap aturan-aturan yang diwajibkan atau dilarang di dalam 

agama. Pendefinisian ini tidak sepenuh salah, terkhusus di negara yang 

agama masih menjadi basis nilai interaksi masyarakatnya. Namun, di 

negara sekuler, kepemimpinan spiritual lebih dimaknai sebagai inner 

quality yang ada di dalam diri seorang pemimpin. Pemimpin spiritual 

dikategorikan sebagai sosok yang memiliki integritas, social dignity 

(kepekaan sosial), dan mengedepankan komunikasi berbasis hati nurani, 

dibandingkan pendekatan rasional.  

Cultural and 

Cross Cultural 

Leadership  

Cultural leadership, sebagaimana disebutkn oleh Tony Bush, merupakan 

sebuah model pemimpin yang diakui oleh masyarakat adat di daerah 

atau kota tertentu. Dia memberikan contoh ubuntu di Afrika Selatan. 

Model cultural leadership, kalau dikaitkan dengan di Indonesia, tampak 

padak kyai di Pulau Jawa, Tuan Guru di NTB, dan Ondoafi di Papua. Di 

lingkungan organisasi modern, pemimpin kultural mungkin sangatlah 

minim. Sebab, organisasi modern lebih mendahulukan profesionalitas 

dibandingkan pertimbangan kedaerahan. Sedangkan cross cultural 

leadership adalah sebuah model kepemimpinan yang digagas oleh Clive 



9 
 

Dimmock. Baginya, cross-cultural leadership adalah model pemimpin 
yang berasal dari masyarakat multi-kultural. Cross-Cultural leadership 

adalah sikap seorang pemimpin yang menghagai diversi (keragaman) 

sikap, nilai, dan asal-muasal kebudayaan para anggotanya di lingkungan 

organisasi.    

E-Leadership 

and Virtual 

Leadership  

Model pemimpinan ini berasal dari kecenderungan organisasi modern 

yang sudah mengandalkan tekhnologi informasi sebagai fondasi 

organisasinya. Jadi, model kepemimpinan ini lebih karena banyaknya 

pemimpin yang merencanakan, mengontrol, lalu mengevaluasi 

organisasi yang dipimpinannya menggunakan bantuan tekhnologi 

informasi. 

Post-Industrial 

Leadership  

Ada empat basis teori ini; pertama, seorang pemimpin menjalankan 

orgnisisasinya berbasis pada pengaruh yang diberikan. Kedua, seorang 

pemimpin dan bawahan adalah partisipan di dalam proses pengelolaan 

organisasi. Ketiga, seorang bawahan yang akan melakukan perubahan 

harus berada pada kesadaran penuh. Keempat, perubahan yang 

dihasilkan harus bermuara dari mutual interest (kepentingan yang saling 

menguntungkan). Post-industrial leadership sering juga disebut sebagao 

post-modern leadership, sebab kajian terhadap model kepemimpinan ini 

ada di era post-modern, berdasarkan pendekatan-pendekatan post-

modernisme.  

Servant 

Leadership 

Pemimpin yang melayani (servant leadership) adalah seorang pemimpin 

yang mengedepankan humility dan spiritual insight, hubungan kuasa 

yang mutualistik dengan bawahanya, visi dan aktivitas organisasinya 

didasari pada ‘disere to serve’ (keinginan untuk melayani atau 

mengabdi), ada sisi moralitas yang dikedepankan, dan medengarkan 

semua keluhan dengan seksama, lalu mentransformasikan dengan cepat.  

Political 

Leadership  

Kepemimpinan politik adalah salah satu model kepemimpinan yang 

berbasis pada transaksional. Atau kepemimpinan yang didapatkan 

menggunakan jalur-jalur yang disediakan secara politik. Kepemimpinan 

politik lebih mengutamakan kepentingan pribadi dan kelompoknya 

dibandingkan common good yang diinginkan masyarakat. 

Kepemimpinan politik ‘melegalkan’ pendekatan konfliktual agar tercipta 

tujuan yang diinginkan.  

Ragam temuan model kepemimpinan di atas, mulai dari awal inquiring keilmiahan 

hingga developmentary research (kajian pengembangan) selanjutnya, terkesan tidak 

mempertimbangkan nilai-nilai keagamaan sama sekali. Kendati ada model moral, etichal, 

spiritual, dan servant leadership yang lebih condong memiliki kesamaan pada nilai agama, 

para peneliti Barat berupaya agar instrumentasi yang dipakai untuk mendeskripsikan 

kepemimpinan tersebut bersifat universal dan manusiawi. Mereka, dalam konstruksi 

keilmuannya, meminjam patologi dan anatomi ilmu psikologi, sosial, budaya, dan agama 

yang terintegrasi menjadi satu kesatuan, bukan dipisah dan di-frame menjadi satu disiplin 

untuk menilai perilaku atau sikap seorang pemimpin. Dalam bahasa lebih sederhana, 

konstruk ilmu pengetahuan Barat terangkum pada ‘pengkajian manusia terhadap fenomena 

manusia, untuk manusia itu sendiri’.  

3. Spatialization of Leadership term and emerging educational leadership  

Dalam hal ini, kata spatialisasi sengaja penulis gunakan untuk melihat penggeseran 

keilmuan dari satu disiplin ke desiplin yang lain, satu sumber episteme lokal, ke lokal yang 

lain, dari sisi persepsi perilaku ke perilaku-perilaku yang lain. Secara sederhana, Kim Knott, 

Susan L Robertson, dan Levebre mendefinisikan spatial-teori adalah sebuah teori tentang 



10 
 

ruang, waktu, dan situasi dimana dikonsepsi, dipahami, dikonstruksi, dan dilaksanakan oleh 

kelompok tertentu, karena diangap sesuai dengan kondisi yang mereka hadapi. Teori spatial-

hadir, sebab ada perbedaan persepsional antara kelompok insider dan outsider terhadap 

anatomi perilaku yang dilakukan di lingkungan tersiolasi.19 Oleh karena itu, penulis pun 

mengangap bahwa, produk-produk kejian kepemimpinan yang dikaji, ditampilkan, dan 

digagas untuk diimplementasikan secara general di atas, di semua kondisi, situasi, dan sisi 

keluasan organisasi, tidak sepenuhnya relevan. Ada sisi berbeda yang harus dipertimbangkan 

oleh seorang pemimpin untuk memimpin sebuah organisasi, jika mau belajar dari produksi 

keilmiahan yang dihasilkan oleh para pakar manajemen. Penulis mengira, asumsi ini, juga 

dilakukan oleh para peneliti kepemimpinan dan administrasi pendidikan.  

Tony Bush misalnya dia membuat spatialisasi model kepemimpinan pendidikan 

berdasarkan pada konsepsi organisasi sebagaimana tabel berikut ini:20  

Tabel 2.1  

Tipologi Management dan Model Kepemimpinan Pendidikan 

Management Model  Leadership Style  

Formal  Managerial (Manajer  

Collegial  Participative, Transformational, 

and interpersonal   

Political  Transactional  

Subjective (Private)  Post-modern  

Ambiguity  Contingency  

Cultural  Moral and Instructional  

Anggapan Tony Bush terkait bahwa kepemimpinan pendidikan bergantung pada model-

model managemen organisasi lembaga pedidikan, berasal dari pengamatan dia sendiri bahwa 

secara manajerialisme lembaga pendidikan memiliki postur perlembagaan yang berbeda-

beda. Ada lembaga pendidikan yang didirikan secara formal, kebersamaan, politik, dan 

berbasis kebudayaan. Maka dari itu, dia memberikan usulan fashion of management harus 

menjadi pilihan utama menentukan gerak personal sebagai seorang pemimpin lembaga 

tersebut. Hal ini berbeda dengan dikala dia harus memimpin organisasi yang berbasis profit 

oriented atau organisasi kemasyarakatan.  

Pun demikian anggapan Keinneth Leithwood, West Burnham, Gold, dan Blasé 

mereka menganggap bahwa organisasi pendidikan lebih cocok dan efektif apabila dipimpin 

oleh pemimpin instruksional (instructional leadership) yang dianggap memiliki fokus pada 

proses pengajaran dan pembelajaran.21Bush dan Bower mengatakan model kepemimpinan ini 

sebagaimana berikut: “Instructional leadership focuses on teaching and learning and on the 

behaviour of teachers in working with students. Leaders’ influence is targeted at student 

learning via teachers. The emphasis is on the direction and impact of influence rather than 

the influence process itself.”22Artinya, kepemimpinan instruksional dapat melakukan: 

berbicara dengan guru, memberikan program peningkatan pada guru, men-foster kegelisahan 

                                                     
 19 Susan L Robertson “Spatializing” the sociology of education stand-point, entry point, vantage-point” dalam M. 

W. Apple (ed) The Routledge International Handbook of the Sociology of Education (Milliton Parka, Routledge, 2010) 16-
23 Kalervo N Gulson & Colyn Symes, Spatial Theory Of Education, (New York; Routledge, 2007), 5 Kim Knot, “Spatial 

Theory And Method For Study of Religion” dalam The Fenmish Study for the Study of religion, (Temenos, Volume 41. No 2, 

2005), 155 
20 Tony Bush Educational leadership and management:theory, policy, and practice dalam South African Journal 

of Education Vol 27 No. Tahun 2007 EASA 02-400 Kenneth A. Leithwood, What We Know About Succesfull School 

Leadership (UK; National College for School Leadership, 2003), 2  Caldwell B & S Spinks. Leading the Self-Managing 

School. (London: The Falmer Press. 1992),7 Lihat juga; Helen Gunter & Peter Ribbin, “The Field of Eucational Leadership: 

Studying Maps and Mapping Studies” dalam British Journal of Education Studies Vol 51 No 3 Tahun 2003, 254-281 
 21 Andy Hargreaves & Dean Fink “Succeeding Leader; Supply and Demand” dalam Robert E White (edited) 

Principal in Succeesion; Transfer and Rotation In Educational Administration (New York; Springer, 2011), 16   
 22 Ibid, 12 



11 
 

dan refleksi yang ditunjukkan oleh guru. Di pihak berbeda, kepmimpinan instruksional juga 

harus mendengar eskpektasi yang disampaikan orang tua dan siswa di dalam proses 

pembelajaran.  

Pertanyaannya, apakah model-model kepemimpinan lain sudah tidak bisa diduplikasi 

dan diimplementasikan di lembaga pendidikan. Tentunya, kesimpulan seperti ini merupakan 

penarikan konklusi yang salah. Apa yang diungkapkan oleh para pakar manajemen 

pendidikan di atas, hanya sebatas ingin mengungkapkan adanya garis demarkasi situasional, 

persepsional, orientasi dan practical yang khas dan spesifik di lingkungan pendidikan 

(leadership style in favour of educational management and administration). Artinya, apapun 

bentuk kepemimpinan yang ingin dilaksanakan, sangatlah bergantung pada situasi dan 

kematangan individual yang dimiliki oleh seorang pemimpin tersebut. Bukan sekedar 

persoalan model managemen atau orientasi managerial semata. Oleh karena itu, para peneliti 

kepemimpinan tidak bisa keluar dari asumsi praktis yang diungkapkan Warren Bennis. 

Bennis mengatakan bahwa ada 10 langkah menjalankan kepemimpinan:  

a. Mengukur atau melihat konteks  

b. Memahami basis struktur dan kultur yang ada di dalam organisasi   

c. Mengetahui kecenderungan pribadi  

d. Mengetahui tantang dari luar  

e. Mengoperasikan menggunakan insting  

f. Mengeksplorasi semua ide-ide kreatif  

g. Menghindari Chaos (instabilitas situasi)  

h. Mengajak orang untuk bekerja bersama-sama 

i. Mengoptimalkan peran organisasi, atau menjauhkan kebijakan dari sisi 

manajerialisme 

j. Melihat masa depan (visioner)23  

Langkah praktis ini dinyatakan oleh Bennis berasal dari pengamatan dia terhadap berbagai 

pemimpin di semua level. Baginya, menciptakan langkah praktis seperti ini lebih penting 

dibandingkan harus memberikan penamaan terhadap satu model kepemimpinan seseorang 

semata. Kendati dia menyadari bahwa, kepemimpinan (dari sisi sumber epistemologinya) 

selalu berasal dari seorang pemimpin yang menghadapi situasi tertentu.  

Pada kesimpulannya, penulis ingin menegaskan sekali lagi, bahwa kajian terhadap 

kepemimpinan yang ada di Barat atau dalam kerangka berfikir modern, tidak bisa dilepaskan 

dari bagaimana manusia itu memimpin masyarakat, kelompok, atau interaksi individu dengan 

individu lainnya. Menggunakan perangkat baca yang dibangun oleh ruang filosofis, 

sosiologis, dan saintifik. Mereka tidak banyak menggali pengaruh agama atau nilai 

keagamaan sebagai sumber seseorang memimpin. Sehingga, kepemimpinan di masyarakat 

modern akan memiliki fitur yang akan terus berkembang berdasarkan pada sudut pandang 

yang dipakai. Bagan berikut ini bisa menggambarkan bagaimana para pengkaji 

kepemimpinan di Barat menciptakan produk ilmu kepemimpinan modern atau bahkan post-

modern mereka:  

                                                     
 23 Warren Bennis, on becoming a leader (New York; Alfred A Kolf Inc, 1989), vii 

1. Komponen theoretical framework yang dipakai. 

Political science misalnya, maka akan 

menghasilkan transactional or  political 

leadership. Cognitive Science maka 

menghasilkan transomisalnya, maka akan 

menghasilkan tranformasional dan authentic 

leadership. Jika didekati menggunakan 

paradigma sosial-kultural, maka aka nada pada 

cultural, moral, and ethical leadership. Jika 

pendekatan yang dipakai behavioral, maka 

orientasi apa yang akan menjadi tujuan akhir 

kepemimpinannya yang menentukan 

penamaannya, misalnya; instructional and 

managerial leadership. Dan aspek-aspek lainnya 

yang secara normatif diakui di dalam tradisi ilmu 

modern, di Barat khususnya.      



12 
 

 
Bagan 1.1 

Model Pengkajian Kepemimpinan di Barat (modern/kontemporer) 

Berdasarkan pada bagan di atas, maka corak, model, dan tipe kepemimpinan yang 

hari ini hadir sebagai diskursus dan hasil kajian tidak bisa dikesampingkan, hanya karena 

dianggap berbeda daripada yang lama-lama. Namun sebaliknya, produk kajian 

kepemimpinan akan terus berkembang dan diakui, asal memiliki fakta individual yang 

menjalankan perannya sebagai pemimpin, organisasi yang dipimpin, dan 

pendekatan/paradigma keilmuan yang dipakai untuk melihat fenomena tersebut.  

Islam and Chronological Shifting Perspective of Leadership  

Di awal tulisan ini, penulis sudah menyatakan apa saja kegelisahan penulis ketika 

harus menyusun paper ini. Dan, pada fase ini kegelisahan akan terjerumus pada incomplete 

postulation (ketidak lengkapan postulat) lebih lengkap dan menghantui. Sebab, kajian 

kepemimpinan dalam perspektif Islam tidaklah sama dengan di Barat atau dunia akademik 

modern. Selain itu, pembaharuan-pembaruan ilmiah terkait kepemimpinan di dalam Islam 

tidak berjalan dialektis; konstruksinya cenderung bergantung pada sisi normatif. Sisi dimana 

kepemimpinan Islam harus bersumber dari ajaran agama Islam, istilah-istilah yang 

terkandung dalam al Qur’an dan hadis, atau aspek lain yang menjadikan kajian 

kepemimpinan Islam tidak se-inovatif yang ada di dalam tradisi modern. Belum lagi, 

meminjam bahasa Ahmad Baso, ada ‘gerak latah’ cendikiawan Islam untuk mengkaji 

fenomena sosial umat Islam. Para cendikiawan dan intelektual Islam memasungkan jurang 

produk akademik Modern/Barat untuk melihat fenomena umat Islam. Sehingga, kalau tidak 

sesuai dengan asumsi teori itu, umat Islamlah yang salah, bukan teori yang diasumsikan 

orang Barat yang salah.24Untuk keluar dari asumsi itu, dimana penulis akan dianggap 

melaukan post-kolonialisasi terhadap ajaran Islam, maka konstruk kepemimpinan dalam 

Islam penulis akan sajikan berdasarkan pada dinamika dan dimensi sosial dari umat Islam itu 

sendiri.  

Kendati demikian, penulis menyadari bahwa ada keterbatasan penulis dalam hal ini. 

Penulis sadar tidak memiliki rujukan akademik beragam, seperti mereka yang paradigma 

Islamisasi Ilmu Pengetahuan, sebut saja, Isma’il Rajih al Faruqi, Ziyauddin Sardar, Naquib al 

Attas, Mulyadi Kartanegara, Syafi’i Antonio dan Adian Husaeni. Tokoh-tokoh ini memang 

lebih memahami peradaban Islam secara utuh, dan memiliki rujuka/sumber otoritatif berbasi 

keilmuan Islam. Sedangkan apa yang dimiliki penulis, tentunya, sangatlah terbatas dan 

cenderung integratif, karena aksesnya tidak seleluasa yang mereka miliki. Terlepas dari itu, 

komposisi tulisan pada topik “Kepemimpinan dalam Perspektif Islam ini” akan penulis 

rangkai sama dengan sebelumnya. Pertama, bagaimana konstruksi keilmiahan yang dipakai 

di dalam Islam, sekaligus kritik yang berkembang. Kedua, kepemimpinan Islam dalam 

bingkai normativitas kebudayaan dan peradaban Islam. Ketiga, pergeseran terminologis di 

lingkungan pendidikan Islam (institutional review).    

1. Epistemology of Islam and Islamic Leadership Studies 

                                                     
 24 Ahmad Baso, post-kolonialisme Islam, 36 

Named-Leadership Model 

Paradigm 
Scienrific 
Bounded  

Organanizati
on Scales 
and Spces 

Individual 
Behavior 

Keterangan:  

3. Kajian Kepemimpinan adalah refleksi keilmuan terhadap 

perilaku individu untuk mempengaruhi seseorang. Apakah 

dia yang terlahir sebagai seorang leader atau melalui 

pendidikan kepemimpinan. Kepemimpinan juga berkaitan 

pada sisi nilai idealisme seseorang, kematangan 

menghadapi situasi dan kondisi, dan aspek lainnya 

4. Kajian kepemimpinan juga berasal dari skala dan 

spatialisasi organisasi; apakah itu dilingkup masyarakat 

luas, organisasi informal ataupun formal, organisasi profit 

dan non profit. Posisi organisasi ini akan juga dianggap 

akan mempengaruhi pendekatan individual.  

 



13 
 

Suka tidak suka, kita harus mengakui bahwa Islam adalah agama yang unik. Agama 

yang keterjagaannya dijamin oleh Allah SWT. Agama yang tidak mudah dihamtam oleh 

diskursus bentukan manusia itu sendiri. Kendati, sebagian kalangan menganggap bahwa 

ajaran Islam merupakan produk kebudayaan. Ajaran Islam merupakan bentuk dialetika dari 

normatifitas yang terkandung di dalam teks, dan konteks yang berubah-ubah. Bagi penulis 

sendiri, keunikan Islam – sebagai wujud diskursif – terletak bagaimana para cendikiawan 

mengkaitkan Islam pada laman yang berbeda-beda dalam satu nama Islam. Misalnya, Islam 

and The West, Islam and Modernity, Islam and Post-Modern Era, dan terminology lainnya, 

yang kemudian mempengaruhi corak sikap dan berfikir semua kalangan. Meminjam bahasa 

Masdar Hilmy, jika post-modernisme bersimpuh pada “kata’ dalam makna “logos”. Maka 

umat Islam harus bisa mengakui bahwa “Kata” itu bermuara pada “Islam yang generic”.25 

Artinya, siapapun, bagaimanapun, dan sampai kapanpun, umat Islam harus berupaya 

menggapai kerangka episteme (cara penggalian keilmuannya) pada diri Islam itu sendiri, 

tidak selalau dependen pada risalah yang dibuat oleh orang Barat.26 

Ironisnya, keunikan akan Islam ini diinterpretasi juga secara beragam; ada yang statis-

normatif, ada juga yang fleksibel dan kontekstual. Normatifitas epistemology Islam, kalau 

boleh pinjam kerangka baca Abed al Jabari,27 terletak pada konsepsi bayany dan irfany.28 

Adapun komposisi burhany adalah manifestasi dari dinamikan fleksibelitas dan kontekstual.29 

Nomatifitas tersebut bermakna bahwa secara procedural produk keilmuan manusia (baca; 

umat Islam) harus dimulai dari penggalian terhadap dua Sacred Text  (al Qur’an dan Hadis), 

trurath produk teks ulama’ klasik (sahabat dan orang-orang setelahnya), isyarah dari Tuhan 

(intuitif), dan produk metodik yang dianggap sah oleh penerjemah otoritas Islam. Pada posisi 

ini, Islam berdiri sebagai ilmu pengetahuan yang terpisah dari produk modernitas. Sedangkan 

dalam laman burhany, para cendikiawan Muslim berkeinginan untuk menjadikan Islam 

memiliki advancing point (perluasan sudut pandang) dengan cara meminjam paradigma lain 

yang ada di ruang diskursus manusia. Tapi, pada posisi burhani ini, tidak semua umat Islam 

menerimanya, sebab ada asumsi bahwa ajaran dan produk keilmuan Islam sudah paripurna 

(kaffah).  

Salah satu produk normativitas epistemologi Islam terkait kajian kepemimpinan yang 

diletakkan pada muatan teks al Qur’an dan Hadis, dimulai dari karya-karya ulama’ di masa 

khalifah Abbasiyah, hingga hari ini, ialah Khalifah fi al Ardh, Ulu al Amr, Imam atau 

Imamah, al Wali, dan Ra’in.30 Lima kosa-kata ini, meski memiliki perbedaan makna, 

cakupan dan peranannya memang dilakukan oleh manusia, secara spesifik. Berbeda dengan 

bahasa mulk, suthon, dan penamaan-penamaan lain, yang diilustrasikan dari sifat ketuhanan, 

serta kehidupan yang ada di luar nalar kemanusiaan. Para ulama’ tafsir mengartikan kata 

khilafah sebagai pengganti dan pembawa risalah Tuhan di dunia. Kendati ada juga yang 

kemudian menggantikan sebagai pengganti peran Nabi Muhammad SAW, pasca wafat. 

Demikian halnya dengan ulu al Amr (orang yang memiliki keahlian dalam menyelesaikan 

masalah). Di zaman Nabi Muhammad masih ada, maka otoritas ulul amr tidaklah signifikan 

dan menjadi bagian penyelesai persoalan masyarakat. Pasca wafatnya Nabi Muhammad, 

barulah kosa-kata ini memiliki konotasi makna kepemimpinan. Adapun kata-kata 

Imam/Imamah, al Wali, dan Ra’in memang merupakan teks yang dipakai al Qur’an yang 

                                                     
 25 Masdar Hilmy, Islam Profetik (Surabaya; Impulse, 2003), i  
 26 Abdurrahman Wahid, Jangan Paksakan Metode Bara dalam Ahmad Suaedy, ed Islamku, Islam Kita, Islam 

Anda, (Jakarta; The Wahid Institute, 2009), 123 
27 Abed al Jabiri, Formasi Nalar Arab (Jogjakarta; LKiS, 2003), 256 

 28 Ali Abd Al-Raziq, al-Islam wa Ushul al-Hukm: Bahts fi al-Khilafaah al-Hukumah fi al- Islam, (Kairo: 
Mathba’ah Mishr Syarikah Muhasamah Mishriyah, 1925). Hal. 167 
 29 Muji Mulia, Sejarah Sosial dan Pemikiran Politik Ali Abdul Al-Raziq, (Volume X, No. 2, Februari 2011). 123 
 30 Musdah Mulia, Negara Islam Pemikiran Politik Husain Haikal, (Jakarta: Paramadina, 2001). 194. 



14 
 

secara eksplisit membicarakan relasi manusia dengan manusia, dan tidak ada peranan Nabi 

yang dideskripsikan dari narasi ayat ataupun tema di ayat-ayat yang lain.  

Betapapun al Qur’an sudah mendeskripsikan dan mengajarkan perangkat-perangkat 

kepemimpinan yang ditemakan melalui produk teks. Tapi, pada kenyataanya, umat Islam 

tidak ‘menampakkan’ legacy yang lebih baik dari ukuran ideal dari turunan makna 

(interpretasi) dari ayat dan hadis Nabi Muhammad. Proses suksesi kepemimpinan dan model-

model suksesinya tidak sematang yang diidealkan di dalam teks yang ada. Imam al Mawardi, 

dalam karya-nya Ahkam al Sulthoniyah, menyebutkan bahwa kepemimpinan Islam harus 

memiliki beberapa prinsip ketuhanan, keadilan, dan menjadi wakil Tuhan dan Nabi 

Muhammad, untuk menyelesaikan persoalan-persoalan kemanusiaan. Karena, kata khalifah 

menurutnya ada pada posisi tertinggi dalam urusan umat Islam. Sedangkan sulthon dan wali 

merupakan representasi dari kekuasaan yang dilegitimasi khalifah pada teritori tertentu. Sama 

halnya dengan al Mawardi, al Juwayni khalifah adalah kepemimpinan yang di dalamnya 

mengandung perundangan, pelaksanaan, dan penghukuman terhadap umat Islam dimanapun 

berada. Ada juga karya Imam al Ghazali, tentang risalah al Mulk yang berisikan tentang 

nasehat-nasehat tentang bagaimana seorang raja.31 Namun, secara empiric, konsepsi ini tidak 

sepenuhnya diterima oleh kalangan umat Islam sendiri. Mereka menganggap khalifah tak 

ubahnya representasi dari sisi manusia yang dibay’ah menjadi pemimpin dan bisa ditentang 

kalau seandainya memiliki kesalahan.  

Pada intinya, bukanlah wakil Tuhan yang suci, laiknya seorang rasul. ‘Pertarungan 

politik’ untuk merebut kepemimpinan terjadi di dalam Islam, seperti halnya yang terjadi antar 

kerajaan-kerajaan yang ada di Barat. Perbedaannya, peperangan masyarakat Barat tidak 

sepenuhnya membawa bendera agama sebagai legitimasi atau mendelegitimasi kekuasaan 

yang ada. Peperangan di Barat cenderung sebagai perebutan kekuasaan an sich, dibandingkan 

membela ajaran-ajaran agama yang ‘diselewengkan’ oleh kekuasaan. Penyelewengan ajaran 

agama, suka tidak suka, memang yang terjadi di dalam Islam. Contoh paling sederhana, pasca 

wafatnya Nabi Muhammad, Abu Bakr al Siddiq melawan Musailamah al Kazzab karena 

dianggap keluar dari Islam. Kelahiran Shi’ah (sebagai bentuk gerakan teologis dan politik 

pendukung Ali bin Abi Talib), lahir karena menganggap para khalifah sebelumnya 

mengabaikan wasiat Nabi Muhammad SAW dan aspek-aspek lainnya.    

Tidak hanya peperangan antar umat Islam yang menjadikan diskursus ‘kepemimpinan 

dalam Islam’ pada posisi lenyap dari sudut pandang historis. Kekalahan Ottoman Empire 

(Turki-Uthmani) melawan kerajaan Prancis, Inggris dan sekutunya, menjadikan kajian 

kepemimpinan Islam lenyap dari peradaban. Dalam posisi ini, semua umat Islam seakan 

dipaksa berkesimpulan bahwa sudah tidak ada kepemimpinan Islam yang bisa dijadikan 

sumber-epistemologi (apakah melalui bayani ataupun irfani). Sebab, naskah-naskah 

kepemimpinan Islam juga ‘dibakar’ waktu itu. Diskursus kepemimpinan Islam digeser pada 

‘ketundukan’ umat Islam secara kebudayaan kepada negara-negara Barat. Sosok seperti 

Kemal Pasha al Tatruk di Turki, Gamal Abdul Nasser di Mesir, dan tokoh-tokoh Islam 

lainnya seakan-akan berkongsi dengan Barat; apakah untuk kepentingan umum ataupun 

kepentingan pribadi mereka menjadi seorang pemimpin. Pada fase historis pulalah, penulis 

ingin mengatakan memang sudah tidak mudah menggali model-model kepemimpinan Islam 

dari sudut pandang bayani ataupun irfani. Karena sudah tidak ada teks dan tidak pula ada 

tokoh, seperti Harun al Rashid yang menjalankan keyakinan irfani di dalam corak 

memimpinnya.     

2. Implanted Stance of Islamic Leadership Studies  

Pertanyaan selanjutnya, apakah sudah benar-benar hilang diskursus kepemimpinan di 

dalam Islam?. Penulis bersepakat dengan Abd. Rashid Moten yang mengatakan bahwa 

                                                     
 31 Ali Abd Al-Raziq, al-Islam wa Ushul al-Hukm..167 



15 
 

sebenarnya kepemimpinan umat Islam masih ada dan bisa berkontribusi terhadap konstruk 

yang dijalankan oleh para praktisi Barat. Hanya saja, dimensi transcendental dan skriptualis 

menjadikan diskursus ini sedikit sulit diterima oleh para pakar di Barat. Khazanah Islam 

masih mempertahankan bahwa pendefinisian seorang pemimpin di dalam Islam harus mampu 

memahami dan memiliki abilitas menyatukan umat Islam di dunia. Pada secara empiris, di 

era-era modern dan post-modern, umat Islam dikenalkan dengan kepemimpinan Abu al A’la 

al Maududi, Sayyid Qutb, Hasan al Banna, Imam Ali Khomaeni,  Jamaluddin al Afghani dan 

para raja yang memimpin kerajaan di negara-negara Arab. Yang menarik adalah tokoh-tokoh 

ini, ketika diskursus sampai ke Indonesia atau pilahan negara lain, tidak terepresentasi 

sebagai pimpinan atau pemimpin umat Islam. Melainkan sekedar kelompok Islamis yang 

menginginkan negara Islam berdiri kembali; apakah dalam format khilafah, imamah, dan 

republic sebagaimana yang ada di beberapa negara Islam. Penulis mencoba untuk membaca 

apa yang diungkapkapkan al Maududi terkait dengan konsep kepmimpinan Islam.  

Roy Jackson menggambarkan corak pemikiran al Maududi di bidang politik menjadi 

lima bagian (paths) penting; pertama, kemerdekaan intelektualitas (intellectual 

independence). Kedua, gerakan salafisme yang menimpa masyarakat Islam modern. Ketiga, 

empat sumber Konstitusi Islam. Keempat, Theo-Democracy (divine government). Kelima, 

Jihad dan Revolusi Permanen.32 De Vries, sebagaimana dikutip R. Jackson, 

mengemukanakan konklusi cita yang diinginkan oleh Al Maududi, yaitu; Setiap tindakan 

manusia adalah tindakan keagamaan. Piagam Madina yang dilakukan oleh Nabi Muhammad 

dikala memimpin umat, merupakan contoh sahih tentang kepemimpinan berdasarkan pada 

nilai-nilai ketuhanan (teokrasi). Tidak ada perbedaan antara kegiatan politik dan spiritual. 

Keduanya menjadi satu kesatuan integral yang harmonis. Al Qur’an adalah guidance yang 

lengkap bagi umat manusia untuk berperilaku di dalam kehidupan sosial. Negara Islam 

adalah sebuah negara yang tidak dibatasi oleh teritori tertentu, gender, serta klas kultur 

terterntu pula. Negara Islam adalah sebuah negara yang menaungi semua pemeluk agama 

Islam di dunia. Dari sisi features of Islamic institution, al Maududi menggaris bawahi dua 

struktur penting; 1) khalifah yang memiliki peran sebagai penunjuk (rashidun), sebagaimana 

sudah dicontohkan oleh empat khalifah Islam di masa lalu. 2) Ulama’ yang berperan sebagai 

sosok interpretator dari ajaran-ajaran Islam, berdasarkan pada kitab-kitab suci umat Islam. 

Selain itu, ulama’ juga berperan untuk menjadi penyeimbang dan pengkritik bagi para politisi 

Muslim yang menyalahgunakan otoritas yang diberikan.33 

Bagi al Maududi Theo-Democracy atau sistem pemerintahan yang suci (divine 

goverment). Sebelum membahasnya, penulis ingin menegaskan bahwa konsep pemikiran ini 

adalah ide paling briliant yang diungkapkan oleh al Maududi. Oleh sebab itu, sebagian besar 

akademisi, selalu mengidentikkan al Maududi dengan pemikiran teo-demokrasi ini. Ada dua 

alasan mengapa hal ini dianggap sebagai corak pemikiran baru; pertama, karena secara 

terminologis belum ada orang yang menyebutkan sebelumnya. Bahkan sebagaimana 

diungkap oleh Esposito, dalam buku al Maududi sendiri, al Maududi mengatakan bahwa 

dirinya belum sepenuhnya yakin terhadap terminologinya. Tapi, kalaupun dia dituntut untuk 

menamakan pemikirannya dia namai dengan istilah teo-demokrasi.34 Kedua, karena ide teo-

demokrasi ini memiliki anatomi kata yang unik. Artinya, al Maududi ingin menggabungkan 

                                                     
 32 Kemerdekaan pemikiran  yang dimaksudkan oleh Roy Jackson, adalah keluasan pengetahuan (trans-historical 

thought) al Maududi dalam memahami agama Islam, baik sebagai agama bawaan Nabi Muhammad SAW, ataupun sebagai 

pegangan hidup bagi umat Islam secara luas.  Sebagaimana dimafhum, Al Maududi merupakan ulama’ yang mempelajari 
hampir semua disiplin ilmu pengetahuan dan ajaran Islam berdasarkan pada sumber-sumber otentiknya, ditambah lagi, 

kekuatan idealismenya untuk mengembalikan Islam sebagai sebuah kekuatan yang paripurna. Lihat Roy Jackson, Mawlana 

Maududi and Political Islam; Authority and The Islamic State (New York; Routledge, 2011), xx 
 33 Ibid, 84 
 34 Abul A’la Al Maududi, “Teori Politik Islam ”, dalam John J. Donohue dan John L. Esposito, Islam in 

Transition: Muslim Perspectives, terj. Machnun Husein, “Islam dan Pembaharuan: Ensiklopedi Masalah-masalah”, 

Bandung: RajaGrafindo, 1984, hlm. 469 



16 
 

dua kata yang berkembang dan dipahami berbeda. Kata theo bermakna Tuhan, yang dalam 

pemikiran ilmu politik sering di-include-kan pada istilah teokrasi. Selanjutnya adalah 

demokrasi yang bermakna kuasa tertinggi ada pada manusia, bukan yang lainnya. Melalui ide 

ini pula, al Maududi ingin menunjukkan kepada dunia Barat, bahwa meski bertuhan umat 

Islam mampu menjalankan nilai-nilai demokrasi yang didewakan mereka.  

Adapun secara teoritik, konsep teo-demokrasi yang dikembangkan al Maududi berasal 

dari kegelisahannya terhadap kekuatan demokrasi liberal di pilahan dunia lain, yang sekaligus 

memaksa umat Islam mengikutinya. Bagi al Maududi konsep demokrasi Barat terlalu 

memaksa adanya pemisahan agama dari sistem kenegaraan. Hal ini bisa mengakibatkan umat 

Islam kehilangan identitas diskursus politiknya.35 Di pihak yang lain, demokrasi Barat yang 

terlalu mendewakan manusia bisa membuat manusia meninggalkan aturan-aturan qth’i yang 

sudah ditentukan oleh Tuhan. Al Maududi mengatakan:  “In It, this type of absolute power of 

legislation of the determination of values and of the norma of behaviourest in the hands of the 

people. Law making is their prerogative and legislation must correspond to the mood and 

temper of their opinion. If a Partikultural piece of legislation is desired by the masses, 

however, ill-conceived, it may be from religious and moral viewpoint, step have to be taken to 

place it on the statute book: if the people dislike any law and demand its abrogation, 

howsoever just and righrful, it might be it has to be expunged forthwith”.36 

Dari kutipan di atas, al Maududi ingin menegaskan bahwa kebebesan yang dipegang 

penuh manusia, biasanya berujung pada kesepakan-kesepakan yang negatif, dan sekaligus 

hanya bersumber dari hasrat opini kebaikan yang mereka yakini sendiri. Dengan demikian, 

akan hadir sebuah kecenderungan untuk meninggalkan agama dan merusaknya sedikit demi 

sedikit. Selain karena adanya hasrat negatif, secara makro, menurut al Maududi Sistem 

demokrasi Barat gagal menciptakan keadilan ekonomi, sosial, politik dan juga keadilan 

hukum. Hak-hak politik rakyat hanya terbatas sampai pada formalitas empat atau lima tahun 

sekali, orang-orang yang mendapat perlindungan hukum justru orang-orang dikalangan atas. 

Prinsip rule of law adalah slogan palsu yang dciptakan penguasa. Bahkan negara Marxis yang 

menyebut sebagai negara demokrasi ternyata tidak mampu memberi rasa aman (secure) 

tentang masa depanya baik di bidang politik, ekonomi, dan sosial.37 

Al Maududi mengibaratkan Islam sebagai pohon besar yang memiliki dahan ekonomi, 

tangkai politik, batang stabilitas kehidupan sosial, dan dedaunan manusia yang berpegang 

teguh pada akar keislaman. Al Maududi menyebutkan: “Of all the factors of social life which 

impinge on culture and morality, the most powerful and effective is government … Hence the 

best way of putting an end to the fitna [strife] and purifying of life of munkar [evil] is to 

eliminate all mufsid [corrupt] governments and replace them with those which in theory and 

practice are based on piety and righteous action, the objective of Islamic Jihad is to put an 

end to the dominance of the un-Islamic systems of governments and replace them with 

Islamic rule.”38  

Selain kerangka idealis melalui trilogi pemerintahan Islam yang ingin dicapai oleh Al 

Maududi, dia juga menjabarkan konsep implementatif bagaimana negara Islam rules 

(mengatur) sistemnya. Pertama, sebuah negara harus memiliki tiga struktur penting, yakni; 

legislatif, eksekutif, dan judikatif, yang fungsinya, menurut al Maududi memproduksi aturan, 

menginterpretasi ayat-ayat al Qur’an dan mentarjih pendapat yang paling benar, membuat 

haluan-haluan atau visi misi negara Islam sesuai dengan al Qur’an, hadits, dan petunjuk dari 

para khalifah sebelumnya, merupakan tugas penting yang diemban oleh para legislator. 

                                                     
 35 Abul A’la Al Maududi, The Islamic Law and Constitution, trans. And ed. Khurshid Ahmad, (Lahore: Islamic 

Publications, 1960), hlm.5. 
 36 Ibid, 138-139  
 37 Ibid, 140 
 38 Ibid, 128  



17 
 

Sedangkan, fungsi eksekutif adalah untuk melaksanakan dan menjalankan produk aturan 

yang sudah ditetapkan, dengan ketentuan harus berdasar pada sumber hukum Islam. Adapun 

tugas Yudikatif sama seperti sistem Qadhi atau Qadha dalam terminologi fiqh.39Kedua, 

Kriteria pemimpin eksekutif negara Islam diwajibkan beragama Islam, laki-laki dewasa, sehat 

jasmani dan rohani, punya sikap yang baik atau berintegritas, dan memiliki komitmen yang 

kuat untuk mengembangkan Islam, serta punya kapasitas untuk menginspirasi kehidupan 

umat Islam secara luas.  

Pada kesimpulannya, pasca ‘kekalahan umat Islam’ terhadap imprealisme Barat, 

memang sudah tidak ada lagi sosok pemimpin Islam yang bisa dijadikan panutan 

merumuskan bagaimana konsep Islam pemimpin dalam Islam. Yang hadir ialah 

pengintegrasian dari pengalaman-pengalaman politis yang ada di Barat dan juga apa yang 

ideal dilakukan oleh umat Islam ke depannya. Apa yang dilakukan al Maududi di atas, adalah 

salah satu potret yang ada di Pakistan dan sebagian daerah di Afghanistan, yang kedua negara 

ini menyatakan menjadi negara islam. Hal ini sangat berbeda dengan konsep yang dibuat oleh 

Republik Iran dengan syi’ah dan imamah-nya. Berbeda dengan Arab Saudi dengan Kerajaan 

Saud-nya. Atau bahkan Turki yang hari ini dengan Fethullah Gulen dan Erdogan. Corak-

corak kepmimpinan Islam dari sudut pandang sosiologis dan politis masih belum bisa 

dijadikan legacy and virtues epistemik merumuskan model dan corak kepemimpinan modern. 

Namun, sebagai sebuah perspektif. Nilai-nilai kepemimpinan Islam memang masih bisa dan 

berlaku universal; lebih-lebih penggalian nilai tersebut dilakukan melalui pemaknaan dan 

pemahaman terhadap isi al Qur’an dan hadis Nabi Muhammad.     

3. Advancing the space; Moving from Qur’anic and Prophetic Leadership  

Berkaca pada upaya untuk memberikan gambaran, bagaimana umat Islam 

mendefinisi-kan kepemimpinan yang ada di dalam khazanah  mereka, maka sangatlah 

tampak kesulitan untuk memindah, menggeser, ataupun merombak pasungan epistemologi 

bayani dan irfani, menjadi lebih factual, positivistik, dan rasionable. Pasalnya, prosedur etik 

yang dipakai masih terstandarisasi pada aspek teo-sentrisme. Hal yang sangat berbeda dengan 

yang terjadi di Barat. Prosedur emic dan etik yang dipakai, fondasi keilmiahan yang 

distandarisasi, lalu dimensi teleologis yang dipragmatisasi, didasari pada keterbatasan 

paradigma yang dimiliki oleh manusia itu sendiri. Jadi, dari semua itu penulis beranggapan, 

di Islam kendati sudah banyak percontohan dan tauladan yang ditampilkan oleh orang Islam, 

hal itu tidak ‘bisa dibenarkan’ apabila pendefinisian subjek tersebut tidak bermuara dari al 

Qur’an dan Hadis. Sedang di Barat, apapun dan siapapun sumbernya, asal digali menggukan 

cara dan pendekatan yang disepakati bersama, maka apa yang ditemukan sedah menjadi 

kebenaran yang bisa diuji secara universal.  

Maka dari itu, jika penulis ditanya, apakah ada konsep kepemimpinan Islam di 

lembaga pendidikan?. Meski sangat apologetic, penulis akan mengatakan ada. Keberadaan 

kepemimpinan Islam di lembaga pendidikan terepresentasi dari sosok Kyai sebagai 

Pemimpin Pesantren, bukan dari perluasan makna kyai sebagai pemimpin masyarakat dan 

pendakwah ajaran Islam.40Pasalya, para kyai sangat memahami postur dan gerak 

epistemology Islam; apakah itu secara bayani, irfani, dan bisa jadi burhani. Pada dimensi 

bayani, para kyai bisa berdalil bahwa apa yang dilakukannya didasari pada nilai-nilai 

keislaman.41 Di ranah irfani, para kyai bisa mendongeng produk isyari ketuhanan, sehingga 

                                                     
 39 Ibid, 129 
 40 Lihat pereduksian makna Kyai dan Pesantren oleh Muktil Ali….. 
 41 Praktek tafsir bayani terhadap perilaku kepemimpinan kyai di pondok pesantren bisa dilihat dari sudut pandang 

para kyai menggunakan al Quran dan hadis, lalu pandangan historis terhadap sahabat. Misalnya saja, ketika KH. Hasyim 

Muzadi mendirikan lembaga pendidikan ‘Ma’had ‘Aly’ di Malang, dia menyatakan kepada penulis bahwa landasan utama 
mendirikannya merupakan bentuk tuntutan dia akan fungsi pesantren untuk mereproduksi ulama’ atau intelektual muslim 

yang akan menjaga kewibawaan Islam. Baginya, menjaga kewibawaan Islam adalah hal yang wajib. Sedangkan terkait 

bentuknya, apakah dipisah atau diintegrasi, bagi dia itu sudah urusan manusia. Dia memberikan landasan sebuah hadis yang 



18 
 

dia melakukan perubahan yang ada di pondok pesantren.42 Lalu secara burhani, para kyai bisa 

memberikan penjelasan dan pemaparan bahwa keterikatan kehidupan dia di luar pondok 

pesantren memberikan pengalaman empiric untuk melakukan perubahan-perubahan yang ada 

di pondok pesantren.43Di luar kyai, bagi penulis penyebutan kepemimpinan pendidikan hanya 

bisa dinyatakan sebagai kepemimpinan ‘berbasis’ Islam. Sebab, karena mereka sekedar 

mampu memberikan pemaknaan tindakannya berdasarkan ajaran Islam semata.  

Namun pada kenyataannya, para peneliti pesantren memilih untuk ‘tunduk’ dengan 

produk-produk pemikiran Barat. Para kyai – yang jarang paham akan istilah modern – 

diinstrumentasi dan dipaksa memberikan penjelasan kepemimpinan mereka berasaskan pada 

indicator-indikator tersebut. Dampaknya, para tidak lagi memikirkan apa yang dikerjakan 

sudah sesuai dengan ajaran Islam atau tidak. Para kyai harus ‘ikut-ikutan’ patuh pada istilah 

yang disematkan kepada mereka. Para kyai tidak diberikan pemaknaan fenomenologis 

apapun agar dia memberikan nama (named-leadership), minimalnya melalui istilah-istilah 

arab yang diyakini bersumber dari kebudayaan Islam. Secara ilmiah, keberadaan riset 

terhadap kyai bisa dibenarkan dalam paradigma Barat, namun acapkali dipertanyakan di 

kalangan Umat Islam sendiri. Oleh karena itu, ke depan, sebagaimana yang diungkapkan oleh 

Ahmad Baso dan Abdurrahman Wahid, pesantren adalah sumber episteme tersendiri. 

Pesantren tidak mengikuti apa yang diajarkan di luar teritorinya. Mereka punya silsilah yang 

bisa dipertanggung jawabkan sendiri. Mak dari itu, seharunya, para peneliti menghentikan 

membaca pesantren dari sudut pandang dan landasan yang dipakai dan lebih diakui di Barat 

atau masyarakat modern, yang lebih memposisikan pesantren sebagai objek.   

Concluded-Remark; a comparativeness and third way perspective  

Sebagai sebuah kesimpulan akhir dari tulisan ini, betapapun hasil kajian 

kepemimpinan itu dikontruk, digeser paradigmanya secara spatial; dari makro ke mikro, atau 

dari kolektif ke personal, asalkan asumsi, kerangka, landasan, dan rangkaian metodiknya bisa 

dipertanggung jawaban, maka hal tersebut memiliki nilai kebenaran nadhari (bukan 

badihi/aksiomatik). Namun demikian, hal itu bisa menjadi persoalan baru apabila antagonism 

ilmu pengetahuan dijadikan batu pijak pertama di dalam merumuskan keilmuan. Asumsi-

asumsi negasional akan lebih awal muncul, seperti perdebatan yang dihasilkan oleh al 

Ghazali dan Ibnu Rusyd terkait filsafat dan tasawuf, atau kebenaran rasional milik Rene 

Decrates dan David Hume. Padahal, pada lama diskursif, semua dimensi itu masih dibaca 

secara parallel dan terpisah. Dari itu pula, jalan keluarnya ada pada dua aspek keilmuan, 

yakni: membiarkan keduanya berdiri sendiri dan menegakkan tonggak ilmu sendiri – dalam 

                                                                                                                                                                   
menyebutkan bahwa Nabi pernah bersabda “kamu lebih tahu tentang urusan duniamu’. Maka dari itu, dia membuat 

pendidikan tinggi yang berbeda dari umumnya pendidikan tinggi Islam. (Wawancara Penulis Tahun 2013 terkait dengan 

dikotomi dan integrasi ilmu pengetahuan dalam pendidikan Islam). 
 42 Dari sudut pandang irfani, pengalaman dan pemahaman seperti ini paling sering terjadi di pondok pesantren 

salafiyah. Pilihan bertahan di saat semua pondok pesantren berubah, merupakan hasil dari penalaran irasional dan 

transcendental. Hal ini bisa dilihat dari beberapa riset terkait ‘Kebertahanan Pesantren Salafiyah’; apakah itu di UIN Sunan 

Ampel Surabaya ataupun di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. Kita bisa melihat itu di laman penyajian data. Dan pada 

saat itu pula, kita bisa menemukan bagaimana ‘jalan ketuhanan’ dipakai untuk melakukan pilihan ultra-rasional yang ada. 

Pengalaman penulis sendiri, kejadian ini didapatkan dikala melakukan wawancara dengan Rais Ma’had Pondok Pesantren 

Langitan Tuban, KH. Munif Marzuqi. Menurutnya, kebertahanan PP. Langitan Tuban, adalah hasil ijtihad para sesepuh dan 

tidak boleh dirubah sampai kapanpun. Namun dinamika di kalangan para pengasuh terus berubah-ubah, sehingga selalu ada 
keinginan untuk menambah dan merubah yang sudah ada. Kendati demikian, semuanya bersepakat bahwa, setelah diskusi 

dan lobby dilakukan, namun tidak menemukan kata mufakat. Maka istikhorah dan menunggu petunjuk Tuhan adalah pilihan 

terakhirnya. Hingga hari ini, petunjuk-petunjuk itu masih menandakan bahwa PP. Langitan, Tuban tidak bisa dan tidak boleh 

dirubah, sehingga harus berada pada posisi salafiyah. (Wawancara Penulis Tahun 2016 terkait Eksistensi Pesantren  
Salafiyah; Kesinambungan dan Perubahan Pondok Pesantren Langitan Tuban).  
 43 Terkait dengan pemaknaan Kepemimpinan Islam berbasis nalar Burhani para kyai, bisa dilihat dari bagaimana 

para kyai melakukan rasionalisasi perubahan di pondok pesantren modern. Para kyai di pondok pesantren ini, umumnya 

meski tidak semuanya, memiliki pengalaman yang sangat luas dan pernah menempuh pendidikan formal di level perguruan 
tinggi. Oleh karena itu, ketika riset kepemimpinan pendidikan pesantren diletakkan di pesantren modern, bisa jadi, 

instrument-instrumen modern bisa dipahami dengan seksama. Hanya saja, pada level temuan, para peneliti ‘memaksakan’ 

istilahnya menggunakan ‘common lenguange’ (bahasa umum yang ada di lingkungan akademik).  



19 
 

pandangan kepantasan keilmuan, atau memilih untuk mengintegrasikan atau mensintesakan 

dua pandangan melalui paradigma baru yang jauh berbeda dengan sebelumnya. Hal inilah 

yang semestinya juga ada di dalam melihat kepemimpinan; apakah itu dalam Islam, lembaga 

pendidikan forman/non-formal, organisasi kemasyarakatan dan politik, atau pada sisi lain 

seseorang di dalam mempengaruhi orang lain.       
 

 

Daftar Pustaka 

 

al Jabiri, Abed Formasi Nalar Arab Jogjakarta; LKiS, 2003 

Al Maududi, Abul A’la “Teori Politik Islam ”, dalam John J. Donohue dan John L. Esposito, 

Islam in Transition: Muslim Perspectives, terj. Machnun Husein, “Islam dan 

Pembaharuan: Ensiklopedi Masalah-masalah”, Bandung: RajaGrafindo, 1984,  

Al-Raziq, Ali Abd al-Islam wa Ushul al-Hukm: Bahts fi al-Khilafaah al-Hukumah fi al- 

Islam, Kairo: Mathba’ah Mishr Syarikah Muhasamah Mishriyah, 1925 

Bartens, K. Filsafat barat kontemporer; inggris-Jerman, Jakarta : Gramedia, 1990 

Bennis, Warren on becoming a leader New York; Alfred A Kolf Inc, 1989 

Bush, Tony Educational leadership and management:theory, policy, and practice dalam 

South African Journal of Education Vol 27 No. Tahun 2007 EASA 02-400 Kenneth A. 

Leithwood, What We Know About Succesfull School Leadership (UK; National College 

for School Leadership, 2003), 2  Caldwell B & S Spinks. Leading the Self-Managing 

School. (London: The Falmer Press. 1992),7 Lihat juga; Helen Gunter & Peter Ribbin, 

“The Field of Eucational Leadership: Studying Maps and Mapping Studies” dalam 

British Journal of Education Studies Vol 51 No 3 Tahun 2003, 254-281 

Gini, Al & Ronald M. Green, 10 Virtues of Outstanding Leaders (hicester: John Wiley & 

Sons Ltd, 2013  

Hargreaves, Andy & Dean Fink “Succeeding Leader; Supply and Demand” dalam Robert E 

White (edited) Principal in Succeesion; Transfer and Rotation In Educational 

Administration New York; Springer, 2011  

Hook, Sydney The Hero in History New YorkL Humanities Press, 1920  

Kolb, David. The Critiqe of Pure Modernity, London : Oxford Univercity Press 

Maslanka, Ann M. Evolution of Leadership Theory Chicester: John Wiley & Sons Ltd, 2012 

Mulia, Muji Sejarah Sosial dan Pemikiran Politik Ali Abdul Al-Raziq, Volume X, No. 2, 

Februari 2011 

Musdah Mulia, Negara Islam Pemikiran Politik Husain Haikal, (Jakarta: Paramadina, 2001). 

194. 

Rives, Robert “La Monte Socialism: Positive and Negative, Chicago: C.H Kerr Publishing, 

1912 

Santoso, Listiyono dkk. Epistemologi Kiri Surabaya : Airlangga Press  

Wahid, Abdurrahman Jangan Paksakan Metode Bara dalam Ahmad Suaedy, ed Islamku, 

Islam Kita, Islam Anda, Jakarta; The Wahid Institute, 2009 


