Jurnal Fikroh Volume 12 - Nomor 1 - (2019)
Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam [k]’ﬁ

https://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fikroh/ AL PERAN DA MDD LA

DRAFTED LEADERSHIP THEORIES; MODERN AND ISLAMIC PERSPECTIVES
Sources, Stand-Points And Leadership Spatialization On Educational Institution

Mulyadi
Mulyadi_mm65@gmail.com
Prodi Pendidikan Agama Islam STAI Al-Azhar Menganti Gresik, Indonesia

Info Artikel Abstrak

Sejarah Artikel: Actually, in my sense, this paper theme was a difficult thing to be constructed.
Because, the term of leadership was a huge discourse and still studied until this
contemporary era. In other side, the shift of leadership study that far away from;
collective evidence of leaders (in mean-stream) to personality and individual

Keywords: subjectivity; from common condition to situations were faced; and braches of
Leadership, method-theoretical framework were used, contributed the difficulties to write this
modern, paper more simply. So that, the paper will be focused, steered, and discussed three
islamic aspects of leadership studies: firstly, sources of leadership style and model based

on scientific tradition (modern) or Islamic tradition. Secondly, the stand-point that
contributes to frame leadership type. Thirdly, spatialization based on spatial theory
what they call for leadership in educational administration or management studies.
In the last, may this paper will give a new paradigm, how to frame and explain
what leadership is, without bringing the normative perspective from religious life,
because the leadership was a universal value that can arise from every human
being, every place, and every situation based on the challenges face and the treat
and solved them.

©2019 STAI Al-Azhar Menganti Gresik

Alamat korespondensi:

Kampus STAI Al-Azhar JI. Raya Menganti Krajan ISSN : 2087 - 7501
No. 474 Menganti Gresik 61174

Email : alazhar_menganti@ymail.com



https://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fikroh/
mailto:alazhar_menganti@ymail.com

Pendahuluan

Sebelum mengutarakan apa yang ingin penulis gagas dalam karya ini, ada baiknya
mungkin penulis menggambarkan lebih awal bagaimana kontestasi diskursif yang
berkelindan mewarnai proses penulisan paper ini. Hal ini penting, agar apa yang penulis
sampaikan, tidak terkesan ada antagonisme pengetahuan, yang penulis pahami secara
parallel; modernism dengan dogma empirisme dan positivismenya, demikian seblaiknya,
Islam dengan dogma nilai-nilai keislaman dan ajaran indoktrinernya. Lebih kuat dari itu, ada
asumsi pula yang mengatakan, bahwa ruang diskursif hadir pada sisi subjektifitas author
(penyusun) ilmu pengetahuan (baca; in between post-modern tradition), misal: mereka yang
aktifis perempuan, melihat apapun dari sudut gender, pakar keislaman menilai menggunakan
islam, dan positioning lain dalam tradisi keilmuan kontemporer. Dengan demikian, apapun
yang penulis konstruksi pada tulisan ini, terdasari pada aspek-aspek fenomenologisme
penulis memahami dan memaknai diskursus yang ada; Khususnya terkait kepemimpinan
(leadership), baik dari spatialisasi personal, sosiologis, ataupun organisatoris.

Kontestasi diskursif yang berkelindan dibenak penulis ialah: apakah benar kita bisa
membuat postulat kepemimpinan dari sudut pandang modernism semata? Atau sebaliknya
apakah dibenarkan kita juga membangun kepemimpinan dari perspektif Islam? Apakah benar
dikotomi ini dikaji oleh para pemikir Barat atau Islam dalam pola separatis atau malah dikaji
secara integrative? Apakah benar bahwa kepemimpinan Islam konstruk normatifnya harus
disusun sesuai dengan sumber episteme Islam semata? Artinya, subjek, landasan berperilaku,
dan aspek kerangka berfikirnya harus Islam, atau bisa saja kerangkanya menggunakan
paradigma modern untuk melihat subjek yang Islami. Demikian sebaliknya, apakah
dibenarkan konstruksi modern yang mengabaikan nilai-nilai keagamaan yang mendahului
ilmu pengetahuan mereka, sehingga dogmanya harus riil, examined, dan
posivistik?. Tampaknya, untuk menjawab itu, para pengkaji kepemimpinan (apakah Barat
ataupun Islam) tidak pernah memberikan posisi yang jelas terhadap riset mereka.

Walhasil, kebanyakan kajian kepemimpinan dikonstruk berdasarkan pada nuansa
amalgamasi keilmiahan: tidak ada batasan ilmu keislaman, namun tidak pula sangat modern.
Kendati, harus juga diakui, ada ‘pemaksaan ilmiah’ terlebih dari kelompok konservatisme
(baca; positivist vis a vis Islamist stage)! Barat dan Islam. Sebut saja — mungkin sebagian
kalangan tidak suka dengan asumsi ini — para kelompok islamisasi di khazanah keislaman.
Mereka ini, hingga hari ini, masih berupaya untuk mengkanal ilmu sesuai dengan sumber
keislaman, aktor dan pengkaji ilmu Islam, dan tidak boleh meminjam istilah Barat. Di Barat
pun sama, para penganut value-free tidak menginginkan kajiannya memiliki nuansa
keagamaan atau nilai normatif. Mereka sudah sangat gandrung terhadap dimensi rational
choices, structure-consciousness (intensi individual), atau relasi dan interaksi yang dibangun
menggunakan normatifitas kolektif beradasarkan shared-values dan commitment dari sisi
sosiologis.

Oleh karena itulah, tulisan ini akan penulis upayakan untuk menampilkan dua postur
parallelism ini pada jalur yang berbeda. Artinya, penulis akan menempatkan episteme
Kepemimpinan Modern berdasarkan pada values scientific-bond and dogma, yang diyakini
oleh para pemikir Barat. Demikian dengan Kepemimpinan Islam, sebagai produk ilmu
pengetahuan (terkait kepemimpinan) yang didasarkan al Qur’an dan Hadis, pola perilaku
kepemimpinannya dilaksanakan oleh Nabi Muhammad, para sahabat, dan orang Islam di
masa modern, serta dari aspek ethical scientific mooring-nya, disebarkan dan digagas oleh

'Frans Budi Hardiman mengatakan bahwa ada tiga fase yang dilalui oleh masyarakat Barat di era modern;
pertama, mereka menghadapi persoalan ontologism dan teologisme. Kedua, fase manusia-rasional dan empiris. Ketiga, fase
kritisisme dan positivism. Pada fase ketiga ini, maka teologisme tidak bisa diterima demikian pula pemikiran akal murni atau
empiris murni (critique of pure reason and practical reason, meminjam bahasa Emanuel Knat). Lihat: Frans Budi Hardimn,
filsafat fragmentaris; deskripsi, kritik, dan dekonstruksi (Jogjakarta: Kanisius, 2007), 104



orang Islam. Kendati, dalam konteks konstruk kepemimpinan Islam ini, ada sedikit keraguan
penulis untuk dinyatakan sebagai complete science. Sebab, postur peradaban ilmu Islam,
sudah sedikit ‘blurred’ pasca kolonialisme dilakukan oleh orang-orang Barat terhadap Islam.?
Dengan alasan inilah, maka makalah ini akan penulis susun sebagaimana sistematika berikut;
pertama; teori kepemimpinan dalam perspektif keilmuan Barat. Kedua, kepemimpinan dalam
persepktif Islam. Ketiga, gagasan ‘jalan ketiga’ untuk tetap memposisikan postulat
keilmiahan ini secara parallel dalam konteks kekinian.

Leadership Theory; Contesting Western Perspectives

1. Western Epistemology and Leadership Studies

Suka tidak suka, para ilmuan sangatlah paham, bagaimana kedigdayaan
peradaban/kebudayaan Barat tertulis atau direkonstruksi oleh para pengkajinya. Kesan utama
yang tampil disaat ingin membaca peradaban Barat adalah kontinuitas, fleksibelitas, dan
kuasa manusia untuk merangkainya. Dalam bahasa sederhana, Frans Budi Hardiman
menyatakan bahwa peradaban Barat terfragmentasi secara rapi dan berkelanjutan. Para
peneliti kebudayaan Barat, umumnya, sangat mudah menentukan sudut pandang apa yang
akan dibangun, untuk melihat fenomena yang ada. Pasalnya, pada akhirnya, kebudayaan
Barat akan selalu membicarakan manusia dan memanusiakan manusia melalui kajian-kajian
keilmiahan. Kendati, ada fase dimana mereka juga mengalami masa kegelapan,® sebab
terlanjur ‘mengarusutamakan’  pemahaman-pemahaman  teologis  dibandingkan
antropocentris.*

Menurut penulis, fragmentasi kebudayaan Barat bisa dinominasikan sebagaimana
berikut; pertama, kebudayaan dalam makna pemikiran filosofis. Kedua, modernisasi interaksi
sosiologis. Ketiga, sekularisasi kuasa negara dan agama. Penanda kebudayaan pemikiran
dapat dilihat dari gerakan budaya bernama ‘renaissance/renaisans’® dimulai abad ke 13
sampai abad 17, lalu afklarung édi abad 18 yang digagas oleh masyarakat Jerman. Dua istilah
ini dianggap sebagai asal muasal keluarnya masyarakat Barat dari kegelapan pemikiran
kefilsafatan di era sebelumnya. Salah wujud di dalam cara berfikir yang ada di dua zaman itu
adalah rasionalisme, empirisme, kritisisme, positivism, dan karakteristik metode keilmiahan.’
Pada fase selanjutnya, kebudayaan berfikir ini mengalami kemandekkan dan pergeseran
menjadi sebuah kuasa baru (idology) sehingga para pemikir ingin menandai eranya dengan
sebutan lain. Misalnya, post-modernisme, falsifikasi ilmu pengetahuan, dan produk-produk
pemikiran lainnya yang kemudian berupaya memisahkan antara kepentingan kuasa (politik)
melalui model penyeragaman pemikiran dan sikap, ke arah yang lebih bebas dan intensional.
Ada banyak tokoh yang hadir di era ini, sebut saja, Jaques Derrida, Jean Paul Sartre,
Fayebard, Ferdinand De Suasure, Noam Chomsky dan lain sebagainya.

2 Ahmad Baso, Islam Pasca-Kolonial; perselingkuah Agama,Kolonialisme dan Liberalisme (Jogjkarta; LKiS,
2005), 24. Gagasan hilangnya identitas Islam setelah kolonialisme juga ditulis oleh Edward W. Said di tiga buku
monomentalnya yakni; teori-teori post-kolonial, orientalisme, dan covering Islam, yang semua buku ini juga menjadi rujukan
Ahmad Baso membangun fondasi keilmuan subjektifitas Islam versi lokal. Hal ini juga bisa dilihat dari beberapa karya lain
Ahmad Baso seperti Agama NU, Agama NKRI. Buku ini menyajikan aspek-aspek observasional terhadap perubahan perilaku
kelompok Muhammadiyah dan Masyumi untuk mengikuti tradisi-tradisi yang ada di dalam Nahdlatul Ulama’. Selain itu,
dijelaskan pula bagaimana sebenarnya NU memahami Islam, dan lain sebagainya. Buku lainnya adalah pesantren studies
yang direncanakan sembilan jilid. Hingga hari ini hanya ada beberapa jilid yang diterbitkan. Dari buku ini penulis
mendapatkan dua kesan penting; pertama, mengembalikan pemaknaan pesantren pada orang-orang pesantren. Dalam hal ini,
Ahmad Baso menjadikan kitab-kitab klasik karya nusantara sebagai basis antropologis, dan menjadikan karya Syaifuddin
Zuhri sebagai aspek fenomenologis memahami apa yang terjadi di dalam pondok pesantren menurut para santri. Kedua,
menyangkal anggapan-anggapan yang hari ini dimunculkan oleh kelompok indonesianis, seperti Martin Van Bruinessen,
Snock Horonjoe, Robert W. Hefner dan peneliti Barat lainnya.

3 Frans Budi Hardimn, filsafat fragmentaris; deskripsi, kritik, ...100

4 1bid, 101

5 Franz Budi Hardiman, Filsafat Modern ; dari Macheavilli sampai Nietzshe, ( Jakarta : PT Gramedia Pustaka
Utama, 2007), 2

6 K. Bartens Filsafat barat kontemporer; inggris-Jerman, ( Jakarta : Gramedia, 1990), 2

7 Listiyono Santoso, dkk. Epistemologi Kiri ( Surabaya : Airlangga Press)

3



Pun demikian dengan aspek relasi dan interaksi sosiologis, nalar subjektif dan
nomenologis dirubah untuk berkembang menjadi lebih objektif, koheren, dan pragmatis. Oleh
karenanya, madzhab-madzhab emperisme objektif, positivism, dan standarisasi metode
ilmiah untuk melihat manusia sebagai objek kajian bermunculan. Emile Durkhiem, August
Comte, Max Weber, Peter Blau, dan beberapa pemikir lainnya menjadi pendulum utama
kebudayaan membaca manusia selain dirinya sendiri. Kendati, dikritik oleh para penggagas
selanjutnya seperti Anthony Gidden, Herbert Mead, Max Horkhoimer, Adorno, Herbert
Marcuse, Stuart Mills, dan beberapa pemikir lain dari kalangan Madzhab Frankfrut di
Jerman. Para pemikir mutaakhir ini mengupayakan agar concern pembacaan terhadap
kebudayaan manusia dilihat dari sisi aktor, komunikan, dan kematangan agency untuk
merubah struktur yang ada di masyarakat. Sedangkan keberadaan struktur sosial, adat
istiadat, interaksi di dalam kelompok sosial, tak ubahnya dianggap sebagai sebuah relitas dari
kepentingan individu yang berinteraksi secara massif, sehingga membentuk norma sosial
yang dianut secara bersama-sama.

Terakhir adalah komposisi kuasa yang dibangun melalui istilah ‘sekularisasi’
(pemisahan agama dan negara). Tentunya, nilai kebudayaan sekuler ini tidak bisa dilepaskan
dari perbincangan panjang terkait sejarah lahirnya kebudayaan Barat. Pada era-era teokrasi
dan monokrasi, posisi agama yang diwakili oleh para pastur di gereja sangatlah dominan dan
kuat. Hingga diambang era modern, Napoleon Bonaparte, Niccole Machiavelli, William
James, dan beberapa pemikir dan penggerak sosial lainnya melakukan perlawanan terhadap
kekuasaan tersebut. Lalu, hadirlah konsepsi agar agama dipisahkan dengan corak berfikir dan
interaksi sosial. Nilai-nilai yang dipegang teguh di lingkungan masyarakat dibentuk dan
dibangun menggunakan konsensus bersama melalui nalar common senses: sebuah nalar yang
dikaji menggunakan paradigma manusia untuk melihat kecenderungan dan kebenaran umum
yang dipegang manusia. Kelemahannya, kajian yang bebas nilai ini, cenderung
disalahgunakan pula oleh para pemilik otoritas tersebut. Ada banyak tragedy kemanusiaan
yang dihadirkan oleh kajian manusia yang mengesampingkan nilai-nilai keagamaan.
Sebagaimana diungkapkan D. Kolb, kedigdayaan ilmu pengetahuan dalam membangun
budaya Barat menghasil perang dunia | dan Il, dan tragedy kemunisaan lainnya karena tidak
adanya panduan moral dalam kehidupan mereka.®

Terlepas dari diskursus kebudayaan Barat di atas, hal yang ingin penulis tegaskan
disini adalah ada kesengajaan daripada filsof Barat untuk menegasikan nilai-nilai keagamaan
di dalam basis kehidupan sosial, ekonomi, dan politik mereka. Mereka selalu berupaya untuk
membangun sebuah sistem yang seakan-akan disepakati oleh manusia, untuk manusia itu
sendiri. Thesa ini pula yang kemudian memberikan pengaruh kuat terhadap model-model
produk ilmu pengetahuan di Barat. Hampir, meski tidak semuanya, konsepsi religious values-
free dipegang teguh oleh para peneliti di Barat sebagai prosedur etik produk keilmuan. Selain
itu, sangat tampak juga sebenarnya, mereka memutus tradisi keilmuan pada tiga filsof besar,
yakni; Socrates, Plato, dan Aristoteles. Tiga orang ini mewakili tiga aspek cara berfikir
masyarakat Barat hingga hari ini, yaitu: antara realisme, idealisme, dan rasionalisme dengan
segala macam pengembangan dan perkembangan pemikiran pada periode selanjutnya.

Berdasarkan pada fakta di atas, tentunya, kontestasi akademik di dalam khazanah
kebudayaan Barat, sudah sangat jauh dari nilai-nilai keagamaan, termasuk pada konteks
perumusan diskursus ‘kepemimpinan’. Al Gini and Ronald M. Green mengatakan bahwa
postur kajian kepemimpinan yang hadir di era klasik, hingga era kontemporer, sebenarnya
hanya merupakan sebuah refleksi dari karya-karya filosof di dalam kebudayaan Barat; sistem
kenegaraan dari kajian republic Plato dan aspek-aspek filsafat teleologis-etik yang digagas
oleh Aristoteles. Sedangkan dari konsesi kekuasaan praktis dapat dinilai dari karya “The

8 David Kolb, The Critige of Pure Modernity, (London : Oxford Univercity Press), 6

4



Princes” yang dikarang oleh Machiavelli untuk mendeskripsikan apa yang terjadi di ambang
modernitas hadir mewarnai kebudayaan yang ada di Barat.® Oleh karena itu, menurut dia,
komposisi kajian kepemimpinan ada pada tiga dimensi, virtues, character dan etika. Terlepas
apakah itu merupakan sifat bawaan (innate idea) ataupun hasil dari pengalaman (emperisme)
yang mendorong dia melakukan apa yang dipikirkan, atau bisa saja merupakan dimensi etik
(aksiologis) dari cara dia melihat nilai-nilai yang ada di sekeliling mereka.'® Pada bagian
aksiologis ini, jika saja para pengkaji Barat masih mengakui nilai-nilai keagamaan, maka
nilai-nilai agama akan menjadi basis kajian mereka. Namun pada kenyataannya tidak.
Disiplin yang dipakai untuk melihat kepemimpinan tetap pada hasil kajian yang dibuat
sendiri oleh manusia, untuk melihat manusia itu sendiri.

2. Historical Stand Point of Leadership

Salah satu letupan teoretik melihat seorang pemimpin (leader) adalah teori (common
assumption) yang disebut sebagai “The Great Man Theory”. Kehadiran teori ini
disandingkan dengan charismatic authority yang digagas ole Max Weber. Pendefinisian
paling sederhana terkait teori ini ialah seorang pemimpin hadir (exist) karena kepemilikan
atas sacred or divine quality (kualitas yang suci), sehingga dapat mempengaruhi orang lain di
sekeliling mereka. Sebagian kalangan mendefinisikan great man theory adalah heroes history
(sejarah seorang pahlawan).!! Sejarah seorang pahlawan yang memiliki pengaruh karena
intelektualitas yang dimiliki, kharisma, dan keterampilan politik untuk mempengaruhi orang
lain.? Dalam beberapa literature, tokoh dan kepahlawanan yang diangkat sebagai bentuk
pembuktian terhadap teori ini ialah para raja yang pernah memimpin Eropa dan Amerika,
atau seorang pahlawan seperti Sokrates, Plato, Napoleon Bonaparte dan beberapa tokoh
lainnya yang bisa memberikan peruabahan peradaban dan kebudayaan yang ada di Barat.
Belakangan, para pengagumm karakteristik kajian ini merekonstruksi cara berfikir heroic-
story and theory ini pada beberapa tokoh yang bisa memberikan dampak perubahan
signifikan kepada negara mereka. Contoh, Martin Luther King di Amerika, Sun Tzu, dan para
pemimpin-pemimpin negara hari ini, sebut saja, J. F. Kennedy, Barrack Obama, Soekarno,
dan beberapa tokoh lainnya.

Sesuai dengan tradisi yang ada, kebudayaan modernitas menunjukkan sikap
subjektifitas dan kritisisme yang kuat.'® Beberapa tahun berselang, teori orang hebat ini (great
men theory) dikritik oleh H. Spencer dan William James. Keduanya menganggap bahwa
keberadaan teori ini harus diperkaya menggunakan kontekstualisasi dan dialektika historis
yang lengkap, agar bisa diduplikasi dan digeneralisasi sebagai bentuk ilmu pengetahuan.
Bukan sekedar pemaparan sejarah heroik bahwa ada fakta orang-orang hebat yang memiliki
pengaruh kepada perilaku orang lain. Padahal, situasi dan kondisi yang mengelilingi mereka
bisa jadi berbeda dengan yang ada pada era selanjutnya. Bahkan Leonid Grinin mengatakan
bahwa meminjam/menggunakan paradigma historis untuk melihat sifat personal, kondisi
sosial, dan nilai-nilai pribadi yang dipegangnya, cenderung ada dan berwujud dikala mereka
masih hidup. Pasca itu, pengaruh dia akan sangat banyak berubah, akibat dari interpretasi
yang dibuat oleh orang lain terhadapnya; apakah itu dalam bentuk sikap positif atau
negatifitas yang ditampilkan di dalam kehidupan sehari-hari mereka.'* Jadi, pada intinya,
great men theory dianggap masih belum bisa memuaskan kegelisahan akademik orang Barat
terkait bagaimana seorang pemimpin harus didefinisikan.

9 Al Gini & Ronald M. Green, 10 Virtues of Outstanding Leaders (Chicester: John Wiley & Sons Ltd, 2013), 17
10 1bid 18

1 Robert Rives “La Monte Socialism: Positive and Negative, (Chicago: C.H Kerr Publishing, 1912), 18

12 Sydney Hook The Hero in History (New YorkL Humanities Press, 1920), 67

13 Ann M. Maslanka, Evolution of Leadership Theory (Chicester: John Wiley & Sons Ltd, 2012), 12

14 1bid, 13



Di bilik berbeda, ada teori perlakuan-trait (trait leadership theory). Dibandingkan
dengan teori sebelumnya, yang memiliki konotasi pure-reasoning (konstruksi akal murni),
teori ini lebih empirik, observable, dan instrumentalis. Asumsi pertama yang dipakai dalam
teori ini ialah seorang peneliti kepemimpinan harus bisa membedakan lebih awal, karakter
atau sifat leader dan non-leader. Lalu pada perkembangannya mereka menambahi perlakuan
apa saja yang bisa menjadikan kepemimpinana (nilai/karakter seorang pemimpin) efektif
dalam menjalankan tugasnya. Oleh karena bisa dilihat dan dibuktikan menggunakan corak
keilmuan modern (baca; dalam kebudayaan Barat), maka kritik desktruktif terhadap teori ini
tidak seperti halnya pada gagasan sebelumnya. Derue et al, dalam M. Maslanka, mengatakan:
“although this perspective has been criticized immensely over the past century, scholars
continue to study the effects of personality traits on leader effectiveness. Research has
demonstrated that successful leaders differ from other people and process certain core
personality traits that significantly contribute to their success.” Artinya, meski teori ini
sudah banyak dikritik di era-era lampau, tapi para peneliti masih berupaya untuk menjaga
kebenaran teori ini, melalui pembuktian bahwa perlakuan dan kematangan personal memiliki
pengaruh yang signifikan di dalam menjalankan tugasnya sebagai seorang pemimpin.

Pada titik ini, bagi penulis, dua teori sejatinya tidaklah hilang tanpa catatan kronologis
kesejarahan kajian kepemimpinan. Pandangnan pertama yang lebih menekankan aspek innate
idea (elemen-elemen bawaan) dan dialektika historis!® masih disukai dan diminati sebagai
bentuk kajian kepemimpinan yang heroik, dan identitas yang melekat pada seorang tersebut.
Demikian halnya yang kedua, perlakuan seorang pemimpin untuk menciptakan pengaruh
pada orang lain, juga terus dikembangkan sesuai pada nilai keilmiahan yang dimiliki. Di
pihak berbeda, ini juga terlihat pada sosok Emanuel Kant dengan istilah kritisisme, yang
hadir setelah pertengkaran rasionalisme dan empirisme di era modern, mereka juga berupaya
menggabungkan kedua aspek tersebut menggunakan istilah-istilah yang berebda dan sumber
pandangan yang berpeda pula. Sebut saja misalnya, ada peranan ilmu perilaku psikologis
yang diteliti, perluasan terhadap lingkungan sosiologis yang mempengaruhi seseorang, dan
dinamika keilmiahan lainnya. Sehingga menimbulkan dua istilah yang terkenal yakni;
convergence theory and situational leadership. Teori ini menekankan bahwa, ada nilai
tambah sikap personal yang hadir pada diri seseorang untuk menjadi seorang pemimpin, lalu
ada juga dukungan situasi dan kondisi sehingga karakter personal itu cocok terhadap kondisi
tersebut. Rumus berikut adalah konklusi dari berfikir konvergensi:

Leadership = talent+challenge+timing+result!’
(kepemimpinan= talenta seseorang+tantangan yang dihadapi+waktu yang tepat+hasil yang
diharapkan)

Persoalannya, apakah dengan posisi teori yang sudah tergabung dan terangkum
dengan holistic (convergence), pengkajian terhadap kepemimpinan sudah berhenti? Atau
sebaliknya, kritik-kritik kelompok post-modern terhadap penyederhanaan sikap, perilaku dan
pengetahuan masyarakat Modern (baca; budaya Barat) memiliki dampak signifikan terhadap
kajian kepemimpinan?. Pada posisi ini penulis ingin mengatakan bahwa, para penelitian dan
pengamatan terhadap kepemimpinan masih terus berlanjut menggunakan two dogmas of
empiricism (rasional-objektif dan rasional-pragmatis) yang menyertai sajian keilmuan di era
meta-modernisme di dalam kebudayaan Barat. Artinya, produk ilmu pengetahuan terkait
kepemimpinan bukan lagi hanya persoalan talenta, situasi, tantangan dan hasil, melainkan

15 1bid, 13

16 Hegel, Feuerbach dan Engels adalah beberapa filosof yang memiliki pemahaman akan adanya spirit of history
dan transendentalisme rasional yang ada di dalam masyarakat Barat. Pengaruh dialektika historis awalnya akan
mengakibatkan pada bentukan idealism, lalu realism, dan rasionalisme atau dalam bahasa Peter L. Berger sebagai bagian
dari internaslisasi, objektivasi dan eksternalisasi. Lihat: Franz Budi hardiman, Kritik ldeologi Menyingkap Kepentingan
pengetahuan bersama Jurgen Habermas, ( Jogjakarta ; Buku Baik, 2003) 237-238

17 Al Gini & Ronald M. Green, 10 Virtues of Qutstanding Leaders... 30

6



sebuah values yang ditransformasikan secara general menggunakan ‘implantasi’ pada
keilmuan-keilmuan yang berbeda-beda. Bisa saja, masih menggunakan teori lama yang
konstruksinya ada pada using of power and implementing the task and authority, atau
sebaliknya, dia menggunakan paradigma taktikal dan politis, sehingga bisa mempengaruhi
seseorang tampa harus memiliki kekuasaan dan posisi yang diberikan secara sah.

Produk-produk kajian kepemimpinan di era kontemporer (post-modern) penulis akan
letakkan pada tabel berikut ini:

Tabel 1.1
Penamaan Temuan Teori Kepemimpinan di era modern dan kontemporer'®

Type Scientific Review
Kepemimpinan

Autocratic  and | Kepemimpinan otokratik bisa penulis katakan sebagai bentuk lanjutan

Democratic dari keyakinan bahwa seseorang memiliki potensi dan talenta untuk
leadership and | menghegemoni dan mengatur seseorang dibawah kesadaran mereka.
Leize-faire Kata otokrasi hadir dari sistem sosial dan politik yang mengandalkan

(non-leadership) | pada patronase orang tertentu. Secara ilmiah, di dalam tradisi Barat,
model ini bisa dilihat di ambang modernitas dan modernism kebudayaan
akan terjadi. Misal, karya N. Macheavelli yang kemudian mengkritik
sistem monarki dan otokrasi oleh para raja di era tersebut. Adapun
kepemimpinan demokratis lebih pada sisi dan posisi mengedepankan
kekuasaan bawahan. Seorang pemimpin dituntut untuk mendengarkan
dan mempertimbangkan common sense yang berkembang serta diyakini
di lingkungan masyarakat. Selanjutnya adalah tipe pemimpin yang tidak
menggunakan peranan pengaruh otoritasnya secara signifikan. Pada era
kontemporer, tipe leize-faire dikategorikan bukan lagi sebagai bentuk
kajian kepemimpinan.

Transformational | Tipe atau model kepemimpinan transformasional memiliki empat aspek

and pendekatan; pertama, penilaian terhadap pengaruh dari sisi nilai
Transactional idealism yang dipegang oleh seorang pemimpin. Kedua, memotivasi
Leadership bawahan melalui inspirasi dan tauladan yang dilakukan oleh seorang

pemimpin. Ketiga, stimulasi intelektual. Artinya, seorang pemimpin
harus memiliki expert and referent power agar bisa mempengaruhi
bawahannya. Keempat, membangun kesadaran individual di dalam
kelompok. Hal ini dilakukan dengan cara mengajari, mensupervisi, dan
mendengar apa yang menjadi keluhan bawahannya. Sebaliknya,
traksaksional bermakna seornag pemimpin yang mengedepankan
contingent reward (imbalan) terhadap kesuksesan yang dilakukan
bawahannya. Selanjutnya, dia memilih atau tidak memilih bawahan
yang bekerja sesuai ekpektasi, dan mengenyampingkan bawahan yang
berada di bawah performanya. Dua model kepemimpinan ini, secara
episteme, tetap pada sisi kualitas individual, dan karakter diri yang
dipegang teguh oleh pemimpin tersebut. Jadi, corak berfikirnya masih
berada pada dimensi bahwa pemimpin merupakan sisi dialektis
seseorang akan tantangan yang dihadapi.

Authentic Authentik leadership (kepemimpinan otentik) adalah sebuah model

18 Catatan: susunan dalam tabel di atas, bukan berbasis pada kronologis kajian, melainkan sekedar memudahkan
untuk menilai produk penelitian terkait kepemimpinan. Dan produk-produk penelitian ini juga tidak mencakup semua
produk di era kontemporer, misal: visionary leadership, conflictual leadership, dan lain sebagainya. Produk ini penulis
rangkum dari dua jurnal kepemimpinan. Lihat: Bruce Avolio, “Leadership; Current Theories, Research, and Future
Direction”, dalam Management Departement Faculty Publication Tahun 2009, 421-449. Disandingkan dengan Brent J.
Goertzen, “Contemporary Theories of Leadership” dalam Jones & Barlett Learning (tt), 83-99

7




Leadership

kepemimpinan yang mengedepankan sifat, karakter, dan nilai personal
asali yang dimiliki manusia. Misalnya, manusia merupakan wujud
mahluk sosial, suka membangun hubungan yang baik dengan sesama,
terbuka terhadap kritik konstruktif, bekerja bersama-sama, dan
membimbing orang lain ke arah yang lebih baik. Model kepemimpinan
ini  berbeda dengan kepemimpinan transformasional pada sisi
kesengajaan untuk merubah. Kepemimpinan otentik lebih pasif (pseudo-
transformational). Jadi, transformasi yang terjai terhadap bawahan
dikarenakan kesadaran yang akibat melihat tauladan pemimpinnya.

Relational-
Situational
Leadership

Kepemimpinan relasional berasal dari banyak riset yang menunjukkan
bahwa pengaruh kepemimpinan bisa dikonstruk menggunakan
pendekatan hubungan baik bersama para anggotanya. Sedangkan
kepemimpinan situasional sedikit terbalik. Model ini menekankan
bahwa kepemimpinan yang baik dan efektif itu tergantung pada situasi
yang dihadapi. Misalnya, pemimpin yang tegas dan otoriter dikala
kondisi krisis melanda sebuah organisasi atau pemimpin yang lebih
sabar, disaat kurva organisasi ada pada garis stabil dan maju.

Ethical
Moral
Leadership

and

Kepmimpinan etis dan moral berasal dari seorang pemimpin yang
mendahulukan sikap-sikap keberagamaan dibandingkan nilai-nilai
progresifitas tanpa nilai. Kongkritnya, kepemimpinan etik dan berbasis
moral biasa ditunjukkan oleh tokoh agama, adat, dan kebudayaan yang
ada di lingkungan masyarakat

Shared
Collaborative
Leadership

and

Kepmimpinan kolaboratif (kerjasama) dan berbagi (shared) berasal dari
banyaknya fakta bahwa seorang pemimpin bisa mendelegasikan semua
kewenangan mereka dengan orang-orang yang memiliki kompetensi
untuk mengeksekusi semua gagasan yang menjadi program dan tujuan
akhir sebuah organisasi atau kehidupn bermasyarakat. Kepemimpinan
kolaborasi menekankan kebersamaan, kegotong-royongan, dan
komitment kolektif dalam setiap keberhasilan sekaligus kegagalan yang
dihadapi di dalam organisasi.

Spiritual
Leadership

Bagi sebagian kalangan, ada anggapan bahwa kepemimpinan spiritual
adalah sebuah model seorang pemimpin yang teguh memegang nilai-
nilai keagamaan. Seorang pemimpin yang ‘alim’ dan ‘abid’ (paham dan
tunduk) terhadap aturan-aturan yang diwajibkan atau dilarang di dalam
agama. Pendefinisian ini tidak sepenuh salah, terkhusus di negara yang
agama masih menjadi basis nilai interaksi masyarakatnya. Namun, di
negara sekuler, kepemimpinan spiritual lebih dimaknai sebagai inner
quality yang ada di dalam diri seorang pemimpin. Pemimpin spiritual
dikategorikan sebagai sosok yang memiliki integritas, social dignity
(kepekaan sosial), dan mengedepankan komunikasi berbasis hati nurani,
dibandingkan pendekatan rasional.

Cultural and
Cross  Cultural
Leadership

Cultural leadership, sebagaimana disebutkn oleh Tony Bush, merupakan
sebuah model pemimpin yang diakui oleh masyarakat adat di daerah
atau kota tertentu. Dia memberikan contoh ubuntu di Afrika Selatan.
Model cultural leadership, kalau dikaitkan dengan di Indonesia, tampak
padak kyai di Pulau Jawa, Tuan Guru di NTB, dan Ondoafi di Papua. Di
lingkungan organisasi modern, pemimpin kultural mungkin sangatlah
minim. Sebab, organisasi modern lebih mendahulukan profesionalitas
dibandingkan pertimbangan kedaerahan. Sedangkan cross cultural
leadership adalah sebuah model kepemimpinan yang digagas oleh Clive

8




Dimmock. Baginya, cross-cultural leadership adalah model pemimpin
yang berasal dari masyarakat multi-kultural. Cross-Cultural leadership
adalah sikap seorang pemimpin yang menghagai diversi (keragaman)
sikap, nilai, dan asal-muasal kebudayaan para anggotanya di lingkungan

organisasi.
E-Leadership Model pemimpinan ini berasal dari kecenderungan organisasi modern
and Virtual | yang sudah mengandalkan tekhnologi informasi sebagai fondasi
Leadership organisasinya. Jadi, model kepemimpinan ini lebih karena banyaknya

pemimpin yang merencanakan, mengontrol, lalu mengevaluasi
organisasi yang dipimpinannya menggunakan bantuan tekhnologi

informasi.
Post-Industrial Ada empat basis teori ini; pertama, seorang pemimpin menjalankan
Leadership orgnisisasinya berbasis pada pengaruh yang diberikan. Kedua, seorang

pemimpin dan bawahan adalah partisipan di dalam proses pengelolaan
organisasi. Ketiga, seorang bawahan yang akan melakukan perubahan
harus berada pada kesadaran penuh. Keempat, perubahan yang
dihasilkan harus bermuara dari mutual interest (kepentingan yang saling
menguntungkan). Post-industrial leadership sering juga disebut sebagao
post-modern leadership, sebab kajian terhadap model kepemimpinan ini
ada di era post-modern, berdasarkan pendekatan-pendekatan post-

modernisme.
Servant Pemimpin yang melayani (servant leadership) adalah seorang pemimpin
Leadership yang mengedepankan humility dan spiritual insight, hubungan kuasa

yang mutualistik dengan bawahanya, visi dan aktivitas organisasinya
didasari pada ‘disere to serve’ (Keinginan untuk melayani atau
mengabdi), ada sisi moralitas yang dikedepankan, dan medengarkan
semua keluhan dengan seksama, lalu mentransformasikan dengan cepat.

Political Kepemimpinan politik adalah salah satu model kepemimpinan yang
Leadership berbasis pada transaksional. Atau kepemimpinan yang didapatkan
menggunakan jalur-jalur yang disediakan secara politik. Kepemimpinan
politik lebih mengutamakan kepentingan pribadi dan kelompoknya
dibandingkan common good yang diinginkan  masyarakat.
Kepemimpinan politik ‘melegalkan’ pendekatan konfliktual agar tercipta
tujuan yang diinginkan.

Ragam temuan model kepemimpinan di atas, mulai dari awal inquiring keilmiahan
hingga developmentary research (kajian pengembangan) selanjutnya, terkesan tidak
mempertimbangkan nilai-nilai keagamaan sama sekali. Kendati ada model moral, etichal,
spiritual, dan servant leadership yang lebih condong memiliki kesamaan pada nilai agama,
para peneliti Barat berupaya agar instrumentasi yang dipakai untuk mendeskripsikan
kepemimpinan tersebut bersifat universal dan manusiawi. Mereka, dalam konstruksi
keilmuannya, meminjam patologi dan anatomi ilmu psikologi, sosial, budaya, dan agama
yang terintegrasi menjadi satu kesatuan, bukan dipisah dan di-frame menjadi satu disiplin
untuk menilai perilaku atau sikap seorang pemimpin. Dalam bahasa lebih sederhana,
konstruk ilmu pengetahuan Barat terangkum pada ‘pengkajian manusia terhadap fenomena
manusia, untuk manusia itu sendiri’.

3. Spatialization of Leadership term and emerging educational leadership

Dalam hal ini, kata spatialisasi sengaja penulis gunakan untuk melihat penggeseran
keilmuan dari satu disiplin ke desiplin yang lain, satu sumber episteme lokal, ke lokal yang
lain, dari sisi persepsi perilaku ke perilaku-perilaku yang lain. Secara sederhana, Kim Knott,
Susan L Robertson, dan Levebre mendefinisikan spatial-teori adalah sebuah teori tentang



ruang, waktu, dan situasi dimana dikonsepsi, dipahami, dikonstruksi, dan dilaksanakan oleh
kelompok tertentu, karena diangap sesuai dengan kondisi yang mereka hadapi. Teori spatial-
hadir, sebab ada perbedaan persepsional antara kelompok insider dan outsider terhadap
anatomi perilaku yang dilakukan di lingkungan tersiolasi.t® Oleh karena itu, penulis pun
mengangap bahwa, produk-produk kejian kepemimpinan yang dikaji, ditampilkan, dan
digagas untuk diimplementasikan secara general di atas, di semua kondisi, situasi, dan sisi
keluasan organisasi, tidak sepenuhnya relevan. Ada sisi berbeda yang harus dipertimbangkan
oleh seorang pemimpin untuk memimpin sebuah organisasi, jika mau belajar dari produksi
keilmiahan yang dihasilkan oleh para pakar manajemen. Penulis mengira, asumsi ini, juga
dilakukan oleh para peneliti kepemimpinan dan administrasi pendidikan.

Tony Bush misalnya dia membuat spatialisasi model kepemimpinan pendidikan
berdasarkan pada konsepsi organisasi sebagaimana tabel berikut ini:?

Tabel 2.1
Tipologi Management dan Model Kepemimpinan Pendidikan
Management Model Leadership Style
Formal Managerial (Manajer
Collegial Participative, Transformational,
and interpersonal
Political Transactional
Subjective (Private) Post-modern
Ambiguity Contingency
Cultural Moral and Instructional

Anggapan Tony Bush terkait bahwa kepemimpinan pendidikan bergantung pada model-
model managemen organisasi lembaga pedidikan, berasal dari pengamatan dia sendiri bahwa
secara manajerialisme lembaga pendidikan memiliki postur perlembagaan yang berbeda-
beda. Ada lembaga pendidikan yang didirikan secara formal, kebersamaan, politik, dan
berbasis kebudayaan. Maka dari itu, dia memberikan usulan fashion of management harus
menjadi pilihan utama menentukan gerak personal sebagai seorang pemimpin lembaga
tersebut. Hal ini berbeda dengan dikala dia harus memimpin organisasi yang berbasis profit
oriented atau organisasi kemasyarakatan.

Pun demikian anggapan Keinneth Leithwood, West Burnham, Gold, dan Blasé
mereka menganggap bahwa organisasi pendidikan lebih cocok dan efektif apabila dipimpin
oleh pemimpin instruksional (instructional leadership) yang dianggap memiliki fokus pada
proses pengajaran dan pembelajaran.?!Bush dan Bower mengatakan model kepemimpinan ini
sebagaimana berikut: “Instructional leadership focuses on teaching and learning and on the
behaviour of teachers in working with students. Leaders’ influence is targeted at student
learning via teachers. The emphasis is on the direction and impact of influence rather than
the influence process itself.”??Artinya, kepemimpinan instruksional dapat melakukan:
berbicara dengan guru, memberikan program peningkatan pada guru, men-foster kegelisahan

19 Susan L Robertson “Spatializing” the sociology of education stand-point, entry point, vantage-point” dalam M.
W. Apple (ed) The Routledge International Handbook of the Sociology of Education (Milliton Parka, Routledge, 2010) 16-
23 Kalervo N Gulson & Colyn Symes, Spatial Theory Of Education, (New York; Routledge, 2007), 5 Kim Knot, “Spatial
Theory And Method For Study of Religion” dalam The Fenmish Study for the Study of religion, (Temenos, Volume 41. No 2,
2005), 155

20 Tony Bush Educational leadership and management:theory, policy, and practice dalam South African Journal
of Education Vol 27 No. Tahun 2007 EASA 02-400 Kenneth A. Leithwood, What We Know About Succesfull School
Leadership (UK; National College for School Leadership, 2003), 2 Caldwell B & S Spinks. Leading the Self-Managing
School. (London: The Falmer Press. 1992),7 Lihat juga; Helen Gunter & Peter Ribbin, “The Field of Eucational Leadership:
Studying Maps and Mapping Studies” dalam British Journal of Education Studies Vol 51 No 3 Tahun 2003, 254-281

2L Andy Hargreaves & Dean Fink “Succeeding Leader; Supply and Demand” dalam Robert E White (edited)
Principal in Succeesion; Transfer and Rotation In Educational Administration (New York; Springer, 2011), 16

22 |bid, 12

10



dan refleksi yang ditunjukkan oleh guru. Di pihak berbeda, kepmimpinan instruksional juga
harus mendengar eskpektasi yang disampaikan orang tua dan siswa di dalam proses
pembelajaran.

Pertanyaannya, apakah model-model kepemimpinan lain sudah tidak bisa diduplikasi
dan diimplementasikan di lembaga pendidikan. Tentunya, kesimpulan seperti ini merupakan
penarikan konklusi yang salah. Apa yang diungkapkan oleh para pakar manajemen
pendidikan di atas, hanya sebatas ingin mengungkapkan adanya garis demarkasi situasional,
persepsional, orientasi dan practical yang khas dan spesifik di lingkungan pendidikan
(leadership style in favour of educational management and administration). Artinya, apapun
bentuk kepemimpinan yang ingin dilaksanakan, sangatlah bergantung pada situasi dan
kematangan individual yang dimiliki oleh seorang pemimpin tersebut. Bukan sekedar
persoalan model managemen atau orientasi managerial semata. Oleh karena itu, para peneliti
kepemimpinan tidak bisa keluar dari asumsi praktis yang diungkapkan Warren Bennis.
Bennis mengatakan bahwa ada 10 langkah menjalankan kepemimpinan:

Mengukur atau melihat konteks
Memahami basis struktur dan kultur yang ada di dalam organisasi
Mengetahui kecenderungan pribadi
Mengetahui tantang dari luar
Mengoperasikan menggunakan insting
Mengeksplorasi semua ide-ide kreatif
Menghindari Chaos (instabilitas situasi)
Mengajak orang untuk bekerja bersama-sama
Mengoptimalkan peran organisasi, atau menjauhkan kebijakan dari sisi
manajerialisme

j.  Melihat masa depan (visioner)?®
Langkah praktis ini dinyatakan oleh Bennis berasal dari pengamatan dia terhadap berbagai
pemimpin di semua level. Baginya, menciptakan langkah praktis seperti ini lebih penting
dibandingkan harus memberikan penamaan terhadap satu model kepemimpinan seseorang
semata. Kendati dia menyadari bahwa, kepemimpinan (dari sisi sumber epistemologinya)
selalu berasal dari seorang pemimpin yang menghadapi situasi tertentu.

Pada kesimpulannya, penulis ingin menegaskan sekali lagi, bahwa kajian terhadap
kepemimpinan yang ada di Barat atau dalam kerangka berfikir modern, tidak bisa dilepaskan
dari bagaimana manusia itu memimpin masyarakat, kelompok, atau interaksi individu dengan
individu lainnya. Menggunakan perangkat baca yang dibangun oleh ruang filosofis,
sosiologis, dan saintifik. Mereka tidak banyak menggali pengaruh agama atau nilai
keagamaan sebagai sumber seseorang memimpin. Sehingga, kepemimpinan di masyarakat
modern akan memiliki fitur yang akan terus berkembang berdasarkan pada sudut pandang
yang dipakai. Bagan berikut ini bisa menggambarkan bagaimana para pengkaji

kepemimpinan di Barat menciptakan produk ilmu kepemimninan madarn atan hahkan nnet-

. 1. Komponen theoretical framework yang dipakai.
mOdern mereka' Political ~science misalnya, maka akan
menghasilkan  transactional or political
leadership. Cognitive Science maka
menghasilkan  transomisalnya, maka akan
menghasilkan tranformasional dan authentic
leadership.  Jika  didekati ~ menggunakan
paradigma sosial-kultural, maka aka nada pada
cultural, moral, and ethical leadership. Jika
pendekatan yang dipakai behavioral, maka
orientasi apa yang akan menjadi tujuan akhir
kepemimpinannya yang menentukan
penamaannya, misalnya; instructional and
managerial leadership. Dan aspek-aspek lainnya
yang secara normatif diakui di dalam tradisi ilmu
modern, di Barat khususnya.

—STQ@ e o0 o

23 Warren Bennis, on becoming a leader (New York; Alfred A Kolf Inc, 1989), vii

11



Keterangan:

3. Kajian Kepemimpinan adalah refleksi keilmuan terhadap
perilaku individu untuk mempengaruhi seseorang. Apakah
dia yang terlahir sebagai seorang leader atau melalui
pendidikan kepemimpinan. Kepemimpinan juga berkaitan
pada sisi nilai idealisme seseorang, kematangan
menghadapi situasi dan kondisi, dan aspek lainnya

4. Kajian kepemimpinan juga berasal dari skala dan
spatialisasi organisasi; apakah itu dilingkup masyarakat
luas, organisasi informal ataupun formal, organisasi profit
dan non profit. Posisi organisasi ini akan juga dianggap
akan mempengaruhi pendekatan individual.

Individual
Organanizati Behavior
on Scales

Named-Leadership Model

Bagan 1.1
Model Pengkajian Kepemimpinan di Barat (modern/kontemporer)

Berdasarkan pada bagan di atas, maka corak, model, dan tipe kepemimpinan yang
hari ini hadir sebagai diskursus dan hasil kajian tidak bisa dikesampingkan, hanya karena
dianggap berbeda daripada yang lama-lama. Namun sebaliknya, produk kajian
kepemimpinan akan terus berkembang dan diakui, asal memiliki fakta individual yang
menjalankan  perannya  sebagai pemimpin, organisasi yang dipimpin, dan
pendekatan/paradigma keilmuan yang dipakai untuk melihat fenomena tersebut.

Islam and Chronological Shifting Perspective of Leadership

Di awal tulisan ini, penulis sudah menyatakan apa saja kegelisahan penulis ketika
harus menyusun paper ini. Dan, pada fase ini kegelisahan akan terjerumus pada incomplete
postulation (ketidak lengkapan postulat) lebih lengkap dan menghantui. Sebab, kajian
kepemimpinan dalam perspektif Islam tidaklah sama dengan di Barat atau dunia akademik
modern. Selain itu, pembaharuan-pembaruan ilmiah terkait kepemimpinan di dalam Islam
tidak berjalan dialektis; konstruksinya cenderung bergantung pada sisi normatif. Sisi dimana
kepemimpinan Islam harus bersumber dari ajaran agama Islam, istilah-istilah yang
terkandung dalam al Qur’an dan hadis, atau aspek lain yang menjadikan kajian
kepemimpinan Islam tidak se-inovatif yang ada di dalam tradisi modern. Belum lagi,
meminjam bahasa Ahmad Baso, ada ‘gerak latah’ cendikiawan Islam untuk mengkaji
fenomena sosial umat Islam. Para cendikiawan dan intelektual Islam memasungkan jurang
produk akademik Modern/Barat untuk melihat fenomena umat Islam. Sehingga, kalau tidak
sesuai dengan asumsi teori itu, umat Islamlah yang salah, bukan teori yang diasumsikan
orang Barat yang salah.?*Untuk keluar dari asumsi itu, dimana penulis akan dianggap
melaukan post-kolonialisasi terhadap ajaran Islam, maka konstruk kepemimpinan dalam
Islam penulis akan sajikan berdasarkan pada dinamika dan dimensi sosial dari umat Islam itu
sendiri.

Kendati demikian, penulis menyadari bahwa ada keterbatasan penulis dalam hal ini.
Penulis sadar tidak memiliki rujukan akademik beragam, seperti mereka yang paradigma
Islamisasi llmu Pengetahuan, sebut saja, Isma’il Rajih al Farugi, Ziyauddin Sardar, Naquib al
Attas, Mulyadi Kartanegara, Syafi’i Antonio dan Adian Husaeni. Tokoh-tokoh ini memang
lebih memahami peradaban Islam secara utuh, dan memiliki rujuka/sumber otoritatif berbasi
keilmuan Islam. Sedangkan apa yang dimiliki penulis, tentunya, sangatlah terbatas dan
cenderung integratif, karena aksesnya tidak seleluasa yang mereka miliki. Terlepas dari itu,
komposisi tulisan pada topik “Kepemimpinan dalam Perspektif Islam ini” akan penulis
rangkai sama dengan sebelumnya. Pertama, bagaimana konstruksi keilmiahan yang dipakai
di dalam Islam, sekaligus kritik yang berkembang. Kedua, kepemimpinan Islam dalam
bingkai normativitas kebudayaan dan peradaban Islam. Ketiga, pergeseran terminologis di
lingkungan pendidikan Islam (institutional review).

1. Epistemology of Islam and Islamic Leadership Studies

24 Ahmad Baso, post-kolonialisme Islam, 36

12



Suka tidak suka, kita harus mengakui bahwa Islam adalah agama yang unik. Agama
yang keterjagaannya dijamin oleh Allah SWT. Agama yang tidak mudah dihamtam oleh
diskursus bentukan manusia itu sendiri. Kendati, sebagian kalangan menganggap bahwa
ajaran Islam merupakan produk kebudayaan. Ajaran Islam merupakan bentuk dialetika dari
normatifitas yang terkandung di dalam teks, dan konteks yang berubah-ubah. Bagi penulis
sendiri, keunikan Islam — sebagai wujud diskursif — terletak bagaimana para cendikiawan
mengkaitkan Islam pada laman yang berbeda-beda dalam satu nama Islam. Misalnya, Islam
and The West, Islam and Modernity, Islam and Post-Modern Era, dan terminology lainnya,
yang kemudian mempengaruhi corak sikap dan berfikir semua kalangan. Meminjam bahasa
Masdar Hilmy, jika post-modernisme bersimpuh pada “kata’ dalam makna “logos”. Maka
umat Islam harus bisa mengakui bahwa “Kata” itu bermuara pada “Islam yang generic”.?®
Artinya, siapapun, bagaimanapun, dan sampai kapanpun, umat Islam harus berupaya
menggapai kerangka episteme (cara penggalian keilmuannya) pada diri Islam itu sendiri,
tidak selalau dependen pada risalah yang dibuat oleh orang Barat.?

Ironisnya, keunikan akan Islam ini diinterpretasi juga secara beragam; ada yang statis-
normatif, ada juga yang fleksibel dan kontekstual. Normatifitas epistemology Islam, kalau
boleh pinjam kerangka baca Abed al Jabari,?’ terletak pada konsepsi bayany dan irfany.?®
Adapun komposisi burhany adalah manifestasi dari dinamikan fleksibelitas dan kontekstual.?®
Nomatifitas tersebut bermakna bahwa secara procedural produk keilmuan manusia (baca;
umat Islam) harus dimulai dari penggalian terhadap dua Sacred Text (al Qur’an dan Hadis),
trurath produk teks ulama’ klasik (sahabat dan orang-orang setelahnya), isyarah dari Tuhan
(intuitif), dan produk metodik yang dianggap sah oleh penerjemah otoritas Islam. Pada posisi
ini, Islam berdiri sebagai ilmu pengetahuan yang terpisah dari produk modernitas. Sedangkan
dalam laman burhany, para cendikiawan Muslim berkeinginan untuk menjadikan Islam
memiliki advancing point (perluasan sudut pandang) dengan cara meminjam paradigma lain
yang ada di ruang diskursus manusia. Tapi, pada posisi burhani ini, tidak semua umat Islam
menerimanya, sebab ada asumsi bahwa ajaran dan produk keilmuan Islam sudah paripurna
(kaffah).

Salah satu produk normativitas epistemologi Islam terkait kajian kepemimpinan yang
diletakkan pada muatan teks al Qur’an dan Hadis, dimulai dari karya-karya ulama’ di masa
khalifah Abbasiyah, hingga hari ini, ialah Khalifah fi al Ardh, Ulu al Amr, Imam atau
Imamah, al Wali, dan Ra’in.®® Lima kosa-kata ini, meski memiliki perbedaan makna,
cakupan dan peranannya memang dilakukan oleh manusia, secara spesifik. Berbeda dengan
bahasa mulk, suthon, dan penamaan-penamaan lain, yang diilustrasikan dari sifat ketuhanan,
serta kehidupan yang ada di luar nalar kemanusiaan. Para ulama’ tafsir mengartikan kata
khilafah sebagai pengganti dan pembawa risalah Tuhan di dunia. Kendati ada juga yang
kemudian menggantikan sebagai pengganti peran Nabi Muhammad SAW, pasca wafat.
Demikian halnya dengan ulu al Amr (orang yang memiliki keahlian dalam menyelesaikan
masalah). Di zaman Nabi Muhammad masih ada, maka otoritas ulul amr tidaklah signifikan
dan menjadi bagian penyelesai persoalan masyarakat. Pasca wafatnya Nabi Muhammad,
barulah kosa-kata ini memiliki konotasi makna kepemimpinan. Adapun kata-kata
Imam/Imamah, al Wali, dan Ra’in memang merupakan teks yang dipakai al Qur’an yang

% Masdar Hilmy, Islam Profetik (Surabaya; Impulse, 2003), i

% Abdurrahman Wahid, Jangan Paksakan Metode Bara dalam Ahmad Suaedy, ed Islamku, Islam Kita, Islam
Anda, (Jakarta; The Wahid Institute, 2009), 123

27 Abed al Jabiri, Formasi Nalar Arab (Jogjakarta; LKiS, 2003), 256

2 Ali Abd Al-Razig, al-Islam wa Ushul al-Hukm: Bahts fi al-Khilafaah al-Hukumah fi al- Islam, (Kairo:
Mathba’ah Mishr Syarikah Muhasamah Mishriyah, 1925). Hal. 167

2% Muji Mulia, Sejarah Sosial dan Pemikiran Politik Ali Abdul Al-Razig, (Volume X, No. 2, Februari 2011). 123

30 Musdah Mulia, Negara Islam Pemikiran Politik Husain Haikal, (Jakarta: Paramadina, 2001). 194.

13



secara eksplisit membicarakan relasi manusia dengan manusia, dan tidak ada peranan Nabi
yang dideskripsikan dari narasi ayat ataupun tema di ayat-ayat yang lain.

Betapapun al Qur’an sudah mendeskripsikan dan mengajarkan perangkat-perangkat
kepemimpinan yang ditemakan melalui produk teks. Tapi, pada kenyataanya, umat Islam
tidak ‘menampakkan’ legacy yang lebih baik dari ukuran ideal dari turunan makna
(interpretasi) dari ayat dan hadis Nabi Muhammad. Proses suksesi kepemimpinan dan model-
model suksesinya tidak sematang yang diidealkan di dalam teks yang ada. Imam al Mawardi,
dalam karya-nya Ahkam al Sulthoniyah, menyebutkan bahwa kepemimpinan Islam harus
memiliki beberapa prinsip ketuhanan, keadilan, dan menjadi wakil Tuhan dan Nabi
Muhammad, untuk menyelesaikan persoalan-persoalan kemanusiaan. Karena, kata khalifah
menurutnya ada pada posisi tertinggi dalam urusan umat Islam. Sedangkan sulthon dan wali
merupakan representasi dari kekuasaan yang dilegitimasi khalifah pada teritori tertentu. Sama
halnya dengan al Mawardi, al Juwayni khalifah adalah kepemimpinan yang di dalamnya
mengandung perundangan, pelaksanaan, dan penghukuman terhadap umat Islam dimanapun
berada. Ada juga karya Imam al Ghazali, tentang risalah al Mulk yang berisikan tentang
nasehat-nasehat tentang bagaimana seorang raja.3* Namun, secara empiric, konsepsi ini tidak
sepenuhnya diterima oleh kalangan umat Islam sendiri. Mereka menganggap khalifah tak
ubahnya representasi dari sisi manusia yang dibay 'ah menjadi pemimpin dan bisa ditentang
kalau seandainya memiliki kesalahan.

Pada intinya, bukanlah wakil Tuhan yang suci, laiknya seorang rasul. ‘Pertarungan
politik’ untuk merebut kepemimpinan terjadi di dalam Islam, seperti halnya yang terjadi antar
kerajaan-kerajaan yang ada di Barat. Perbedaannya, peperangan masyarakat Barat tidak
sepenuhnya membawa bendera agama sebagai legitimasi atau mendelegitimasi kekuasaan
yang ada. Peperangan di Barat cenderung sebagai perebutan kekuasaan an sich, dibandingkan
membela ajaran-ajaran agama yang ‘diselewengkan’ oleh kekuasaan. Penyelewengan ajaran
agama, suka tidak suka, memang yang terjadi di dalam Islam. Contoh paling sederhana, pasca
wafatnya Nabi Muhammad, Abu Bakr al Siddig melawan Musailamah al Kazzab karena
dianggap keluar dari Islam. Kelahiran Shi’ah (sebagai bentuk gerakan teologis dan politik
pendukung Ali bin Abi Talib), lahir karena menganggap para khalifah sebelumnya
mengabaikan wasiat Nabi Muhammad SAW dan aspek-aspek lainnya.

Tidak hanya peperangan antar umat Islam yang menjadikan diskursus ‘kepemimpinan
dalam Islam’ pada posisi lenyap dari sudut pandang historis. Kekalahan Ottoman Empire
(Turki-Uthmani) melawan kerajaan Prancis, Inggris dan sekutunya, menjadikan kajian
kepemimpinan Islam lenyap dari peradaban. Dalam posisi ini, semua umat Islam seakan
dipaksa berkesimpulan bahwa sudah tidak ada kepemimpinan Islam yang bisa dijadikan
sumber-epistemologi (apakah melalui bayani ataupun irfani). Sebab, naskah-naskah
kepemimpinan Islam juga ‘dibakar’ waktu itu. Diskursus kepemimpinan Islam digeser pada
‘ketundukan’ umat Islam secara kebudayaan kepada negara-negara Barat. Sosok seperti
Kemal Pasha al Tatruk di Turki, Gamal Abdul Nasser di Mesir, dan tokoh-tokoh Islam
lainnya seakan-akan berkongsi dengan Barat; apakah untuk kepentingan umum ataupun
kepentingan pribadi mereka menjadi seorang pemimpin. Pada fase historis pulalah, penulis
ingin mengatakan memang sudah tidak mudah menggali model-model kepemimpinan Islam
dari sudut pandang bayani ataupun irfani. Karena sudah tidak ada teks dan tidak pula ada
tokoh, seperti Harun al Rashid yang menjalankan keyakinan irfani di dalam corak
memimpinnya.

2. Implanted Stance of Islamic Leadership Studies

Pertanyaan selanjutnya, apakah sudah benar-benar hilang diskursus kepemimpinan di

dalam Islam?. Penulis bersepakat dengan Abd. Rashid Moten yang mengatakan bahwa

3L Ali Abd Al-Razig, al-Islam wa Ushul al-Hukm..167

14



sebenarnya kepemimpinan umat Islam masih ada dan bisa berkontribusi terhadap konstruk
yang dijalankan oleh para praktisi Barat. Hanya saja, dimensi transcendental dan skriptualis
menjadikan diskursus ini sedikit sulit diterima oleh para pakar di Barat. Khazanah Islam
masih mempertahankan bahwa pendefinisian seorang pemimpin di dalam Islam harus mampu
memahami dan memiliki abilitas menyatukan umat Islam di dunia. Pada secara empiris, di
era-era modern dan post-modern, umat Islam dikenalkan dengan kepemimpinan Abu al A’la
al Maududi, Sayyid Qutb, Hasan al Banna, Imam Ali Khomaeni, Jamaluddin al Afghani dan
para raja yang memimpin kerajaan di negara-negara Arab. Yang menarik adalah tokoh-tokoh
ini, ketika diskursus sampai ke Indonesia atau pilahan negara lain, tidak terepresentasi
sebagai pimpinan atau pemimpin umat Islam. Melainkan sekedar kelompok Islamis yang
menginginkan negara Islam berdiri kembali; apakah dalam format khilafah, imamah, dan
republic sebagaimana yang ada di beberapa negara Islam. Penulis mencoba untuk membaca
apa yang diungkapkapkan al Maududi terkait dengan konsep kepmimpinan Islam.

Roy Jackson menggambarkan corak pemikiran al Maududi di bidang politik menjadi
lima bagian (paths) penting; pertama, kemerdekaan intelektualitas (intellectual
independence). Kedua, gerakan salafisme yang menimpa masyarakat Islam modern. Ketiga,
empat sumber Konstitusi Islam. Keempat, Theo-Democracy (divine government). Kelima,
Jihad dan Revolusi Permanen.®> De Vries, sebagaimana dikutip R. Jackson,
mengemukanakan konklusi cita yang diinginkan oleh Al Maududi, yaitu; Setiap tindakan
manusia adalah tindakan keagamaan. Piagam Madina yang dilakukan oleh Nabi Muhammad
dikala memimpin umat, merupakan contoh sahih tentang kepemimpinan berdasarkan pada
nilai-nilai ketuhanan (teokrasi). Tidak ada perbedaan antara kegiatan politik dan spiritual.
Keduanya menjadi satu kesatuan integral yang harmonis. Al Qur’an adalah guidance yang
lengkap bagi umat manusia untuk berperilaku di dalam kehidupan sosial. Negara Islam
adalah sebuah negara yang tidak dibatasi oleh teritori tertentu, gender, serta klas kultur
terterntu pula. Negara Islam adalah sebuah negara yang menaungi semua pemeluk agama
Islam di dunia. Dari sisi features of Islamic institution, al Maududi menggaris bawahi dua
struktur penting; 1) khalifah yang memiliki peran sebagai penunjuk (rashidun), sebagaimana
sudah dicontohkan oleh empat khalifah Islam di masa lalu. 2) Ulama’ yang berperan sebagai
sosok interpretator dari ajaran-ajaran Islam, berdasarkan pada kitab-kitab suci umat Islam.
Selain itu, ulama’ juga berperan untuk menjadi penyeimbang dan pengkritik bagi para politisi
Muslim yang menyalahgunakan otoritas yang diberikan.*

Bagi al Maududi Theo-Democracy atau sistem pemerintahan yang suci (divine
goverment). Sebelum membahasnya, penulis ingin menegaskan bahwa konsep pemikiran ini
adalah ide paling briliant yang diungkapkan oleh al Maududi. Oleh sebab itu, sebagian besar
akademisi, selalu mengidentikkan al Maududi dengan pemikiran teo-demokrasi ini. Ada dua
alasan mengapa hal ini dianggap sebagai corak pemikiran baru; pertama, karena secara
terminologis belum ada orang yang menyebutkan sebelumnya. Bahkan sebagaimana
diungkap oleh Esposito, dalam buku al Maududi sendiri, al Maududi mengatakan bahwa
dirinya belum sepenuhnya yakin terhadap terminologinya. Tapi, kalaupun dia dituntut untuk
menamakan pemikirannya dia namai dengan istilah teo-demokrasi.®* Kedua, karena ide teo-
demokrasi ini memiliki anatomi kata yang unik. Artinya, al Maududi ingin menggabungkan

32 Kemerdekaan pemikiran yang dimaksudkan oleh Roy Jackson, adalah keluasan pengetahuan (trans-historical
thought) al Maududi dalam memahami agama Islam, baik sebagai agama bawaan Nabi Muhammad SAW, ataupun sebagai
pegangan hidup bagi umat Islam secara luas. Sebagaimana dimafhum, Al Maududi merupakan ulama’ yang mempelajari
hampir semua disiplin ilmu pengetahuan dan ajaran Islam berdasarkan pada sumber-sumber otentiknya, ditambah lagi,
kekuatan idealismenya untuk mengembalikan Islam sebagai sebuah kekuatan yang paripurna. Lihat Roy Jackson, Mawlana
Maududi and Political Islam; Authority and The Islamic State (New York; Routledge, 2011), xx

3 Ibid, 84

3 Abul A’la Al Maududi, “Teori Politik Islam ”, dalam John J. Donohue dan John L. Esposito, Islam in
Transition: Muslim Perspectives, terj. Machnun Husein, “Islam dan Pembaharuan: Ensiklopedi Masalah-masalah”,
Bandung: RajaGrafindo, 1984, him. 469

15



dua kata yang berkembang dan dipahami berbeda. Kata theo bermakna Tuhan, yang dalam
pemikiran ilmu politik sering di-include-kan pada istilah teokrasi. Selanjutnya adalah
demokrasi yang bermakna kuasa tertinggi ada pada manusia, bukan yang lainnya. Melalui ide
ini pula, al Maududi ingin menunjukkan kepada dunia Barat, bahwa meski bertuhan umat
Islam mampu menjalankan nilai-nilai demokrasi yang didewakan mereka.

Adapun secara teoritik, konsep teo-demokrasi yang dikembangkan al Maududi berasal
dari kegelisahannya terhadap kekuatan demokrasi liberal di pilahan dunia lain, yang sekaligus
memaksa umat Islam mengikutinya. Bagi al Maududi konsep demokrasi Barat terlalu
memaksa adanya pemisahan agama dari sistem kenegaraan. Hal ini bisa mengakibatkan umat
Islam kehilangan identitas diskursus politiknya.*® Di pihak yang lain, demokrasi Barat yang
terlalu mendewakan manusia bisa membuat manusia meninggalkan aturan-aturan gt/ ’i yang
sudah ditentukan oleh Tuhan. Al Maududi mengatakan: “In It, this type of absolute power of
legislation of the determination of values and of the norma of behaviourest in the hands of the
people. Law making is their prerogative and legislation must correspond to the mood and
temper of their opinion. If a Partikultural piece of legislation is desired by the masses,
however, ill-conceived, it may be from religious and moral viewpoint, step have to be taken to
place it on the statute book: if the people dislike any law and demand its abrogation,
howsoever just and righrful, it might be it has to be expunged forthwith”.%®

Dari kutipan di atas, al Maududi ingin menegaskan bahwa kebebesan yang dipegang
penuh manusia, biasanya berujung pada kesepakan-kesepakan yang negatif, dan sekaligus
hanya bersumber dari hasrat opini kebaikan yang mereka yakini sendiri. Dengan demikian,
akan hadir sebuah kecenderungan untuk meninggalkan agama dan merusaknya sedikit demi
sedikit. Selain karena adanya hasrat negatif, secara makro, menurut al Maududi Sistem
demokrasi Barat gagal menciptakan keadilan ekonomi, sosial, politik dan juga keadilan
hukum. Hak-hak politik rakyat hanya terbatas sampai pada formalitas empat atau lima tahun
sekali, orang-orang yang mendapat perlindungan hukum justru orang-orang dikalangan atas.
Prinsip rule of law adalah slogan palsu yang dciptakan penguasa. Bahkan negara Marxis yang
menyebut sebagai negara demokrasi ternyata tidak mampu memberi rasa aman (secure)
tentang masa depanya baik di bidang politik, ekonomi, dan sosial.*’

Al Maududi mengibaratkan Islam sebagai pohon besar yang memiliki dahan ekonomi,
tangkai politik, batang stabilitas kehidupan sosial, dan dedaunan manusia yang berpegang
teguh pada akar keislaman. Al Maududi menyebutkan: “Of all the factors of social life which
impinge on culture and morality, the most powerful and effective is government ... Hence the
best way of putting an end to the fitna [strife] and purifying of life of munkar [evil] is to
eliminate all mufsid [corrupt] governments and replace them with those which in theory and
practice are based on piety and righteous action, the objective of Islamic Jihad is to put an
end to the dominance of the un-Islamic systems of governments and replace them with
Islamic rule. ™8

Selain kerangka idealis melalui trilogi pemerintahan Islam yang ingin dicapai oleh Al
Maududi, dia juga menjabarkan konsep implementatif bagaimana negara Islam rules
(mengatur) sistemnya. Pertama, sebuah negara harus memiliki tiga struktur penting, yakni;
legislatif, eksekutif, dan judikatif, yang fungsinya, menurut al Maududi memproduksi aturan,
menginterpretasi ayat-ayat al Qur’an dan mentarjih pendapat yang paling benar, membuat
haluan-haluan atau visi misi negara Islam sesuai dengan al Qur’an, hadits, dan petunjuk dari
para khalifah sebelumnya, merupakan tugas penting yang diemban oleh para legislator.

3 Abul A’la Al Maududi, The Islamic Law and Constitution, trans. And ed. Khurshid Ahmad, (Lahore: Islamic
Publications, 1960), him.5.

36 Ibid, 138-139

37 Ibid, 140

% |bid, 128

16



Sedangkan, fungsi eksekutif adalah untuk melaksanakan dan menjalankan produk aturan
yang sudah ditetapkan, dengan ketentuan harus berdasar pada sumber hukum Islam. Adapun
tugas Yudikatif sama seperti sistem Qadhi atau Qadha dalam terminologi figh.**Kedua,
Kriteria pemimpin eksekutif negara Islam diwajibkan beragama Islam, laki-laki dewasa, sehat
jasmani dan rohani, punya sikap yang baik atau berintegritas, dan memiliki komitmen yang
kuat untuk mengembangkan Islam, serta punya kapasitas untuk menginspirasi kehidupan
umat Islam secara luas.

Pada kesimpulannya, pasca ‘kekalahan umat Islam’ terhadap imprealisme Barat,
memang sudah tidak ada lagi sosok pemimpin Islam yang bisa dijadikan panutan
merumuskan bagaimana konsep Islam pemimpin dalam Islam. Yang hadir ialah
pengintegrasian dari pengalaman-pengalaman politis yang ada di Barat dan juga apa yang
ideal dilakukan oleh umat Islam ke depannya. Apa yang dilakukan al Maududi di atas, adalah
salah satu potret yang ada di Pakistan dan sebagian daerah di Afghanistan, yang kedua negara
ini menyatakan menjadi negara islam. Hal ini sangat berbeda dengan konsep yang dibuat oleh
Republik Iran dengan syi’ah dan imamah-nya. Berbeda dengan Arab Saudi dengan Kerajaan
Saud-nya. Atau bahkan Turki yang hari ini dengan Fethullah Gulen dan Erdogan. Corak-
corak kepmimpinan Islam dari sudut pandang sosiologis dan politis masih belum bisa
dijadikan legacy and virtues epistemik merumuskan model dan corak kepemimpinan modern.
Namun, sebagai sebuah perspektif. Nilai-nilai kepemimpinan Islam memang masih bisa dan
berlaku universal; lebih-lebih penggalian nilai tersebut dilakukan melalui pemaknaan dan
pemahaman terhadap isi al Qur’an dan hadis Nabi Muhammad.

3. Advancing the space; Moving from Qur’anic and Prophetic Leadership

Berkaca pada upaya untuk memberikan gambaran, bagaimana umat Islam
mendefinisi-kan kepemimpinan yang ada di dalam khazanah mereka, maka sangatlah
tampak kesulitan untuk memindah, menggeser, ataupun merombak pasungan epistemologi
bayani dan irfani, menjadi lebih factual, positivistik, dan rasionable. Pasalnya, prosedur etik
yang dipakai masih terstandarisasi pada aspek teo-sentrisme. Hal yang sangat berbeda dengan
yang terjadi di Barat. Prosedur emic dan etik yang dipakai, fondasi keilmiahan yang
distandarisasi, lalu dimensi teleologis yang dipragmatisasi, didasari pada keterbatasan
paradigma yang dimiliki oleh manusia itu sendiri. Jadi, dari semua itu penulis beranggapan,
di Islam kendati sudah banyak percontohan dan tauladan yang ditampilkan oleh orang Islam,
hal itu tidak ‘bisa dibenarkan’ apabila pendefinisian subjek tersebut tidak bermuara dari al
Qur’an dan Hadis. Sedang di Barat, apapun dan siapapun sumbernya, asal digali menggukan
cara dan pendekatan yang disepakati bersama, maka apa yang ditemukan sedah menjadi
kebenaran yang bisa diuji secara universal.

Maka dari itu, jika penulis ditanya, apakah ada konsep kepemimpinan Islam di
lembaga pendidikan?. Meski sangat apologetic, penulis akan mengatakan ada. Keberadaan
kepemimpinan Islam di lembaga pendidikan terepresentasi dari sosok Kyai sebagai
Pemimpin Pesantren, bukan dari perluasan makna kyai sebagai pemimpin masyarakat dan
pendakwah ajaran Islam.*®Pasalya, para kyai sangat memahami postur dan gerak
epistemology Islam; apakah itu secara bayani, irfani, dan bisa jadi burhani. Pada dimensi
bayani, para kyai bisa berdalil bahwa apa yang dilakukannya didasari pada nilai-nilai
keislaman.** Di ranah irfani, para kyai bisa mendongeng produk isyari ketuhanan, sehingga

%9 1bid, 129

40 Lihat pereduksian makna Kyai dan Pesantren oleh Muktil Ali.....

41 Praktek tafsir bayani terhadap perilaku kepemimpinan kyai di pondok pesantren bisa dilihat dari sudut pandang
para kyai menggunakan al Quran dan hadis, lalu pandangan historis terhadap sahabat. Misalnya saja, ketika KH. Hasyim
Muzadi mendirikan lembaga pendidikan ‘Ma’had ‘Aly’ di Malang, dia menyatakan kepada penulis bahwa landasan utama
mendirikannya merupakan bentuk tuntutan dia akan fungsi pesantren untuk mereproduksi ulama’ atau intelektual muslim
yang akan menjaga kewibawaan Islam. Baginya, menjaga kewibawaan Islam adalah hal yang wajib. Sedangkan terkait
bentuknya, apakah dipisah atau diintegrasi, bagi dia itu sudah urusan manusia. Dia memberikan landasan sebuah hadis yang

17



dia melakukan perubahan yang ada di pondok pesantren.*? Lalu secara burhani, para kyai bisa
memberikan penjelasan dan pemaparan bahwa keterikatan kehidupan dia di luar pondok
pesantren memberikan pengalaman empiric untuk melakukan perubahan-perubahan yang ada
di pondok pesantren.**Di luar kyai, bagi penulis penyebutan kepemimpinan pendidikan hanya
bisa dinyatakan sebagai kepemimpinan ‘berbasis’ Islam. Sebab, karena mereka sekedar
mampu memberikan pemaknaan tindakannya berdasarkan ajaran Islam semata.

Namun pada kenyataannya, para peneliti pesantren memilih untuk ‘tunduk’ dengan
produk-produk pemikiran Barat. Para kyai — yang jarang paham akan istilah modern —
diinstrumentasi dan dipaksa memberikan penjelasan kepemimpinan mereka berasaskan pada
indicator-indikator tersebut. Dampaknya, para tidak lagi memikirkan apa yang dikerjakan
sudah sesuai dengan ajaran Islam atau tidak. Para kyai harus ‘ikut-ikutan’ patuh pada istilah
yang disematkan kepada mereka. Para kyai tidak diberikan pemaknaan fenomenologis
apapun agar dia memberikan nama (named-leadership), minimalnya melalui istilah-istilah
arab yang diyakini bersumber dari kebudayaan Islam. Secara ilmiah, keberadaan riset
terhadap kyai bisa dibenarkan dalam paradigma Barat, namun acapkali dipertanyakan di
kalangan Umat Islam sendiri. Oleh karena itu, ke depan, sebagaimana yang diungkapkan oleh
Ahmad Baso dan Abdurrahman Wahid, pesantren adalah sumber episteme tersendiri.
Pesantren tidak mengikuti apa yang diajarkan di luar teritorinya. Mereka punya silsilah yang
bisa dipertanggung jawabkan sendiri. Mak dari itu, seharunya, para peneliti menghentikan
membaca pesantren dari sudut pandang dan landasan yang dipakai dan lebih diakui di Barat
atau masyarakat modern, yang lebih memposisikan pesantren sebagai objek.
Concluded-Remark; a comparativeness and third way perspective

Sebagai sebuah kesimpulan akhir dari tulisan ini, betapapun hasil kajian
kepemimpinan itu dikontruk, digeser paradigmanya secara spatial; dari makro ke mikro, atau
dari kolektif ke personal, asalkan asumsi, kerangka, landasan, dan rangkaian metodiknya bisa
dipertanggung jawaban, maka hal tersebut memiliki nilai kebenaran nadhari (bukan
badihi/aksiomatik). Namun demikian, hal itu bisa menjadi persoalan baru apabila antagonism
ilmu pengetahuan dijadikan batu pijak pertama di dalam merumuskan keilmuan. Asumsi-
asumsi negasional akan lebih awal muncul, seperti perdebatan yang dihasilkan oleh al
Ghazali dan Ibnu Rusyd terkait filsafat dan tasawuf, atau kebenaran rasional milik Rene
Decrates dan David Hume. Padahal, pada lama diskursif, semua dimensi itu masih dibaca
secara parallel dan terpisah. Dari itu pula, jalan keluarnya ada pada dua aspek keilmuan,
yakni: membiarkan keduanya berdiri sendiri dan menegakkan tonggak ilmu sendiri — dalam

menyebutkan bahwa Nabi pernah bersabda “kamu lebih tahu tentang urusan duniamu’. Maka dari itu, dia membuat
pendidikan tinggi yang berbeda dari umumnya pendidikan tinggi Islam. (Wawancara Penulis Tahun 2013 terkait dengan
dikotomi dan integrasi ilmu pengetahuan dalam pendidikan Islam).

42 Dari sudut pandang irfani, pengalaman dan pemahaman seperti ini paling sering terjadi di pondok pesantren
salafiyah. Pilihan bertahan di saat semua pondok pesantren berubah, merupakan hasil dari penalaran irasional dan
transcendental. Hal ini bisa dilihat dari beberapa riset terkait ‘Kebertahanan Pesantren Salafiyah’; apakah itu di UIN Sunan
Ampel Surabaya ataupun di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. Kita bisa melihat itu di laman penyajian data. Dan pada
saat itu pula, kita bisa menemukan bagaimana ‘jalan ketuhanan’ dipakai untuk melakukan pilihan ultra-rasional yang ada.
Pengalaman penulis sendiri, kejadian ini didapatkan dikala melakukan wawancara dengan Rais Ma’had Pondok Pesantren
Langitan Tuban, KH. Munif Marzugi. Menurutnya, kebertahanan PP. Langitan Tuban, adalah hasil ijtihad para sesepuh dan
tidak boleh dirubah sampai kapanpun. Namun dinamika di kalangan para pengasuh terus berubah-ubah, sehingga selalu ada
keinginan untuk menambah dan merubah yang sudah ada. Kendati demikian, semuanya bersepakat bahwa, setelah diskusi
dan lobby dilakukan, namun tidak menemukan kata mufakat. Maka istikhorah dan menunggu petunjuk Tuhan adalah pilihan
terakhirnya. Hingga hari ini, petunjuk-petunjuk itu masih menandakan bahwa PP. Langitan, Tuban tidak bisa dan tidak boleh
dirubah, sehingga harus berada pada posisi salafiyah. (Wawancara Penulis Tahun 2016 terkait Eksistensi Pesantren
Salafiyah; Kesinambungan dan Perubahan Pondok Pesantren Langitan Tuban).

43 Terkait dengan pemaknaan Kepemimpinan Islam berbasis nalar Burhani para kyai, bisa dilihat dari bagaimana
para kyai melakukan rasionalisasi perubahan di pondok pesantren modern. Para kyai di pondok pesantren ini, umumnya
meski tidak semuanya, memiliki pengalaman yang sangat luas dan pernah menempuh pendidikan formal di level perguruan
tinggi. Oleh karena itu, ketika riset kepemimpinan pendidikan pesantren diletakkan di pesantren modern, bisa jadi,
instrument-instrumen modern bisa dipahami dengan seksama. Hanya saja, pada level temuan, para peneliti ‘memaksakan’
istilahnya menggunakan ‘common lenguange’ (bahasa umum yang ada di lingkungan akademik).

18



pandangan kepantasan keilmuan, atau memilih untuk mengintegrasikan atau mensintesakan
dua pandangan melalui paradigma baru yang jauh berbeda dengan sebelumnya. Hal inilah
yang semestinya juga ada di dalam melihat kepemimpinan; apakah itu dalam Islam, lembaga
pendidikan forman/non-formal, organisasi kemasyarakatan dan politik, atau pada sisi lain
seseorang di dalam mempengaruhi orang lain.

Daftar Pustaka

al Jabiri, Abed Formasi Nalar Arab Jogjakarta; LKiS, 2003

Al Maududi, Abul A’la “Teori Politik Islam ”, dalam John J. Donohue dan John L. Esposito,
Islam in Transition: Muslim Perspectives, terj. Machnun Husein, “Islam dan
Pembaharuan: Ensiklopedi Masalah-masalah”, Bandung: RajaGrafindo, 1984,

Al-Raziq, Ali Abd al-Islam wa Ushul al-Hukm: Bahts fi al-Khilafaah al-Hukumah fi al-
Islam, Kairo: Mathba’ah Mishr Syarikah Muhasamah Mishriyah, 1925

Bartens, K. Filsafat barat kontemporer; inggris-Jerman, Jakarta : Gramedia, 1990

Bennis, Warren on becoming a leader New York; Alfred A Kolf Inc, 1989

Bush, Tony Educational leadership and management:theory, policy, and practice dalam
South African Journal of Education Vol 27 No. Tahun 2007 EASA 02-400 Kenneth A.
Leithwood, What We Know About Succesfull School Leadership (UK; National College
for School Leadership, 2003), 2 Caldwell B & S Spinks. Leading the Self-Managing
School. (London: The Falmer Press. 1992),7 Lihat juga; Helen Gunter & Peter Ribbin,
“The Field of Eucational Leadership: Studying Maps and Mapping Studies” dalam
British Journal of Education Studies Vol 51 No 3 Tahun 2003, 254-281

Gini, Al & Ronald M. Green, 10 Virtues of Outstanding Leaders (hicester: John Wiley &
Sons Ltd, 2013

Hargreaves, Andy & Dean Fink “Succeeding Leader; Supply and Demand” dalam Robert E
White (edited) Principal in Succeesion; Transfer and Rotation In Educational
Administration New York; Springer, 2011

Hook, Sydney The Hero in History New YorkL Humanities Press, 1920

Kolb, David. The Critige of Pure Modernity, London : Oxford Univercity Press

Maslanka, Ann M. Evolution of Leadership Theory Chicester: John Wiley & Sons Ltd, 2012

Mulia, Muji Sejarah Sosial dan Pemikiran Politik Ali Abdul Al-Raziq, Volume X, No. 2,
Februari 2011

Musdah Mulia, Negara Islam Pemikiran Politik Husain Haikal, (Jakarta: Paramadina, 2001).
194.

Rives, Robert “La Monte Socialism: Positive and Negative, Chicago: C.H Kerr Publishing,
1912

Santoso, Listiyono dkk. Epistemologi Kiri Surabaya : Airlangga Press

Wahid, Abdurrahman Jangan Paksakan Metode Bara dalam Ahmad Suaedy, ed Islamku,
Islam Kita, Islam Anda, Jakarta; The Wahid Institute, 2009

19



