
FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM 

Perspektif Ibnu Khaldun dan Ikhwan Shafa 

 

Abdulloh Arif Mukhlas1 
STAI Al Azhar, Menganti Gresik_Jl. Raya Menganti Krajan No 447 Gresik 

abdarif_ah@yahoo.com 
 

Melalui pendidikan, potensi yang terdapat dalam diri manusia akan 

diasah dan diperdayakan intelektualitasnya. Melalui konsep pendidikan 

yang beragam rumusannya dalam pemikiran para cendikiawan baik 

cendikiawan muslim maupun non muslim, diharapkan tumbuh generasi-

generasi penerus yang berkarakter Islami. Meskipun dalam teori tentang 

pembentukan karakter manusia juga terdapat rumusan yang berbeda. 

Benarkah manusia lahir bagaikan selembar kertas putih yang akan terisi 

dengan goresan-goresan materi pendidikan yang akan membentuk 

karakter kepribadiannya. Ataukah manusia lahir dalam pola karakter 

yang sudah terbentuk, sehingga pendidikan hanya memupuk kesuburan 

modal karakter yang sudah ada. Lantas bagaimana dengan pemikiran 

Ibnu Khaldun dan Ikhwan Shafa dalam merumuskan pendidikan 

pembentukan karakter. Dua pemikir ini mempunyai pola pemikiran 

yang berbeda, namun ada titik persamaan dalam dasar teori yang 

ditemukan. 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan merupakan proses dari peberdayaan potensi dalam diri manusia 

serta pengembangan intelektualitas pemikiran. Dengan pendidikan diharapkan 

tumbuh generasi-generasi penerus yang berkarakter Islami. Banyak faktor yang bisa 

mempengaruhi dalam pendidikan terhadap manusia, diantaranya faktor keluarga, 

faktor ekonomi, faktor lingkungan, faktor teman dan faktor politik. Bahkan faktor 

dari bawaan masing-masing pribadi manusia/potensi bawaan (fitrah, bakat) yang 

bersangkutan juga sangat mempengaruhi. Sehingga bisa saja terjadi dua anak dari 

keluarga dan keturunan yang sama, dibesarkan dan didik dalam lingkungan dan 

lembaga yang sama, dalam waktu dan guru yang sama namun akan menjadi generasi 

yang berbeda. 

Mengenai konsep pendidikan terhadap manusia, banyak sekali rumusan 

pemikiran para cendikiawan, baik cendikiawan muslim maupun non muslim. 

Rumusan konsep tersebut sangat beragam, namun tidak semuanya berbeda. 

Makalah ini menjelaskan tentang pemikiran pendidikan dari tokoh muslim 

terkemuka Ibnu Khaldun dan pemikiran Ikhwan Shafa. Selain tentang pemikiran 

pendidikan Ibnu Khaldun dan pemikiran Ikhwan Shafa akan disinggung mengenai 

riwayat hidup yang melatar belakangi hasil pemikirannya dan karya-karya hasil 

pemikiran. 
Meskipun dua tokoh pemikiran ini mempunyai latar belakang kehidupan yang 

berbeda, namun hasil pemikirannya mempunyai banyak kesamaan, hususnya dalam 

bidang pendidikan manusia. 

                                                             

1 Dosen STAI Al-Azhar Menganti 



Jurnal Fikroh. Vol. 9 No. 1 Januari 2016 

60 

 

PEMBAHASAN 

A. Biografi Ibnu Khaldun 

Beliau adalah Waliyuddin Abdurrahman bin Muhammad bin khaldun. Biasa 

dipanggil dengan Abu zaid. Beliau lahir di Tunisia tanggal 1 Ramadlon 732 H/ 27 

Mei 1332 M. Beliau wafat 19 maret 1406 M/25 Ramadlon 808 H di usia beliau yang 

ke 74. Beliau dikenal sebagai sejarawan dan bapak sosiologi Islam. Beliau juga 

membahas tentang pendidikan Islam. Di Qustantin selatan, di benteng Qal’at Ibnu 

Salamah beliau menghabiskan waktunya selama 4 tahun untuk menulis. Beliau 

selesaikan di tempat tersebut Mukaddimah-nya yang sangat terkenal.2 

Beliau belajar al quran beserta tafsirnya, hadits, fikih dan ilmu bahasa kepada 

beberapa ulama’ tunis, khususnya kepada ayahnya. Hidup beliau berpindah-pindah 

dari Maroko ke Andalus dan sebaliknya. Beliau juga pernah hijrah ke Mesir 

kemudian ke Damaskus dan yang terakhir kembali lagi ke Mesir. 

Di Mesir beliau mengajarkan fikih madzhab Maliki. Beliau diangkat menjadi 

hakim madzhab maliki di Mesir pada 1384 M. Beliau juga aktif dalam dunia 

pendidikan sebagai dosen di perguruan tinggi al-Azhar. 

Beliau meninggal di Mesir pada 25 Ramadhon 808 H. bertepatan tanggal 19 

Maret 1406 M. di usianya yang ke 74 tahun. Beliau meninggalkan banyak karya-

karya ilmiyah yang sering dijadikan rujukan sampai sekarang.3 

Melihat dari banyaknya disiplin ilmu yang dipelajari, banyaknya daerah yang 

beliau singgahi, banyaknya karya ilmiyah yang beliau tulis, tidak diragukan lagi 

kecerdasan yang beliau miliki dan kesungguhan beliau dalam mencari ilmu serta 

penguasaan ilmu yang beliau pelajari. 

 

B. Karya Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun adalah seorang filosof yang dibesarkan dilingkungan keluarga 

yang terjun di bidang politik dan sekaligus ilmiyah. Kakek beliau seorang yang aktif 

di pemerintahan dan ayahnya adalah ilmuan. Sehingga karya yang beliau hasilkan 

juga tidak lepas dari bahasan politik. Beberapa hasil karya Ibnu Khaldun yang 

terkenal diantaranya adalah 

1. Kitab Muqaddimah. Merupakan buku pertama dari kitab al-‘Ibar yang 

merupakan inti dari seluruh persoalan. Tema dari muqaddimah ini adalah 

gejala-gejala sosial dan sejarah 

2. Kitab al-‘Ibar wa Diwan al Mubtada’ wa al Khabar, fi Ayyam al Arab wa al 

‘Ajam wa al Barbar, wa man Asharahum min dzawi as Sulthan al Akbar. 

Sebagai kitab pelajaran dan arsip sejarah yang mencakup peristiwa politik 

mengenai orang-orang arab, non Arab, Barbar serta raja-raja besar yang 

semasa dengan mereka. 

3. Kitab al Ta’rif bi Ibni Khaldun wa Rihlatuhu Syarqon wa Ghorban. 

Merupakan bagian terakhir dari kitab al ‘Ibar yang berisi tentang beberapa 

bab mengenai kehidupan Ibnu Khaldun. 

4. Lubab al Muhashshal fi Ushuluddin 

C. Ilmu Pengetahuan Perspektif Ibnu Khaldun 

                                                             

2 Ismail Asy Syarafa, Ensiklopedi Filsafat, (Jakarta: Khalifa, 2002), hlm. 6 
3 Ahmadie Thoha, Muqaddimah Ibn Khaldun, terjemah, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2011), 



Abdullah Arif Muklas; Filsafat Pendidikan Islam… 

61 

 

a. Ilmu Pengetahuan dan Pendidikan 

Pendidikan menurut Ibnu Khaldun bukanlah semata-mata suatu aktifatas yang 

bersifat pemikiran yang jauh dari aspek pragmatis dalam kehidupan, akan tetapi 

pendidikan juga merupakan gejala sosial yang menjadi ciri khas dan watak jenis 

manusia. Lewat pendidikan tersebut manusia akan mendapatkan ilmu. 

Manusia mempunyai kelebihan daripada makhluk lainnya. Semua fakultas jiwa 

dalam makhluk yang lain dimiliki juga oleh manusia, tidak sebaliknya. Bekal dan 

kemampuan berfikir yang dimiliki manusia adalah modal untuk menyongsong hidup 

lebih baik. Dalam bermasyarakat yang tertuntut saling tolong menolong dan sebagai 

makhluk yang beragama dengan tuntutan mengetahui dan mengikuti ajaran nabinya, 

manusia dibekali akal untuk berfikir menentukan kebijakan langkahnya. Hal ini tidak 

dimiliki makhluk yang lain. 

Manusia mempunyai watak ingin selalu mendapatkan atau mengetahui apa 

yang ia tangkap lewat indranya4. Dengan menggunakan akalnya manusia berfikir 

untuk mengetahui atau mendapatkan apa yang belum diketahui atau dihasilkan. 

Dengan mendatangi dan belajar dari orang yang lebih pengalaman atau dari orang 

yang telah belajar dari generasi sebelumnya. Kemudian hasil pemikirannya diuji dan 

diterapkan dengan realita dalam kehidupan. Sehingga menghasilkan teori yang bukan 

lagi sekedar teori  namun sudah menjadi konsep yang menjadi naluri/skill (malakah) 

berfikirnya. Tahapan yang terakhir inilah yang disebut kemahiran bidang ilmu 

pengetahuan oleh Ibnu Khaldun.5 

Dalam proses berfikir dan usaha untuk mendapatkan ilmu dari orang lain atau 

dengan cara membaca refrensi terkait dengan apa yang ingin diketahui disebut proses 

belajar dan mengajar atau pendidikan. Sehingga proses belajar mengajar atau 

pendidikan untuk mendapatkan ilmu pengetahuan merupakan hal yang alami di 

tengah umat manusia karena tuntutan kehidupan dan tabiat dari akal. 

 

b. Perkembang Ilmu Pengetahuan Berasal dari Percampuran Peradaban dan 

Kebudayaan 

 Seperti yang telah disampaikan bahwa tabiat akal adalah memikirkan apa 

yang ditangkap lewat indra. Peradaban dan budaya yang telah berlaku di 

masayarakat adalah sasaran utama sebagai hasil tangkapan indra. Dari sekian banyak 

yang di hasilkan indra memberikan bekal akal untuk berinovasi menghasilkan karya. 

Sehingga semakin banyak yang ditangkap oleh indra semakin banyak hasil inovasi 

pemikiran yang akan menjadikan sebuah ilmu. Munculnya pemikiran baru, ilmu baru 

akan muncul kebudayaan dan peradaban baru. Budaya dan peradaban yang baru akan 

menjadi modal baru akal untuk bekal berfikir dan akan menarik pemikiran baru yang 

akan memunculkan ilmu baru lagi. Demikian terus menerus. Sehingga majunya 

sebuah peradaban juga dipengaruhi oleh majunya pemikiran. 

 Terlepas dari nilai positif dan negatif, pertukaran atau pencampuran budaya 

akan melahirkan pemikir-pemikir yang handal. Karena adanya pertukaran atau 

pencampuran budaya akan memicu pemikiran-pemikiran baru yang akan mencetak 

                                                             

4 Abdur Rahman bin Muhammad bin Khaldun, Muqaddimah Ibnu Khaldun, (Mesir: Maktabah at 

Taufiqiyyah), hal. 616 
5 Abdur Rahman bin Muhammad bin Khaldun, Muqaddimah Ibnu Khaldun, (Mesir: Maktabah at 

Taufiqiyyah), hal. 479 



Jurnal Fikroh. Vol. 9 No. 1 Januari 2016 

62 

 

pemikir dan sekaligus budayawan. Orang yang dibesarkan dalam keragaman budaya 

akan tumbuh lebih moderat daripada orang yang hanya tahu satu budaya. 

 Tidak diragukan lagi, Ibnu Khaldun adalah seorang tokoh yang dibesarkan 

dalam aneka ragam budaya masyarakat. Beliau berpetualang ke beberapa negeri dan 

belajar kepada banyak ulama’.6 Petualangan beliau ke beberapa negeri membentuk 

beliau menjadi pemikir yang multi kultur. Dari budaya masyarakat, pemikiran guru-

guru beliau dan masalah yang di hadapi.  

 

c. Metode Mengajar 

Metode Mengajar menurut Ibnu Khaldun adalah sebuah keahlian. Sehingga 

tidak ada keterikatan dalam bentuk dan metode pengajaran tertentu yang dipakai 

dalam mengajar.7 Pendidik yang mahir akan bisa melahirkan metode dengan 

sepontan. Karena metode itu kadang-kadang muncul karena tuntutan keadaan. 

Kamahiran ini tidak sekedar mahir dalam macam-macam metode pendidikan, namun 

juga mahir dalam penguasaan materi pendidikan. 

Kemahiran dan trampil dalam suatu sains/disiplin ilmu pengetahuan bisa 

didapatkan jika mempunyai skill (malakah) penguasaan ilmu tersebut yang meliputi 

prinsip dasar, kaidah-kaidahnya, problematika dan pengembangan masalah dari 

kaidahnya. 

 Penguasaan ilmu yang sudah menjadi skill itu berbeda dengan pemahaman 

dan pengetahuan lewat hafalan. Bisa saja paham dan hafal didapatkan oleh orang 

yang baru belajar, orang awam, orang pandai dan juga orang yang serius mendalami 

bidang disiplin ilmu tersebut. Namun skill dalam penguasaan ilmu hanya bisa 

didapatkan oleh orang yang serius mendalami disiplin ilmu tersebut. Karena skill 

penguasaan ilmu bisa dicapai jika berulang kali dan membiasakan uji coba. 

 Racikan bumbu soto mudah didapatkan dan bisa dipelajari oleh siapapun. 

Namun hasil masakan yang disajikan tidak bisa dijamin sama meskipun bumbunya 

sama. Perbedaan ini tidak lain karena penguasaan skill/naluri pemakaian bumbu 

tidak belum tentu bisa dikuasai semua orang. Demikian juga dengan ilmu 

pengetahuan. 

 Dalam mengajar, metode mengajar bisa saja muncul seketika disaat mengajar 

karena tuntutan keadaan. Sehingga dalam mengajar tidak harus terpaku dalam satu 

metode. Untuk bisa memunculkan suatu metode yang sesuai dibutuhkan penguasaan 

dalam berbagai hal; memahami karakter peserta didik, pesikologi, keadaan yang 

sedang dihadapi dan pengusaan materi dalam mengajar juga mutlak dibutuhkan. 

Variasi mengajar akan bisa didapatkan dari seseorang yang sudah menguasai materi 

dengan baik. Tanpa menguasai materi dengan baik maka pemikiran akan lebih 

cenderung pada usaha memahami materi.  

 Dalam mengajar seorang pendidik hendaknya bisa mengajar dengan metode 

yang efektif dan efisien. Ada 7 prinsip utama yang dikemukakan Ibnu Khaldun yang 

perlu diperhatikan; 

1. Prinsip berangsur-angsur 

2. Prinsip pengenalan umum sebelum penjelasan (generalistik) 

3. Prinsip kontinuitas 

                                                             

6 Ahmad Barmawi, 118 Tokoh Muslim Genius Dunia, (Jakarta: Restu Agung, 2006), hal. 337 
7 Abdur Rahman bin Muhammad bin Khaldun, Muqaddimah Ibnu Khaldun, (Mesir: Maktabah at 

Taufiqiyyah), hal. 620 



Abdullah Arif Muklas; Filsafat Pendidikan Islam… 

63 

 

4. Memperhatikat bakat dan kemampuan peserta didik 

5. Tidak mencampur materi yang bisa menjadikan bingung (concertie 

method/metode pemusatan) 

6. Menghindari kekerasan 

7. Menumbuhkan skill 

Untuk menumbuhkan skill peserta didik tidak cukup dengan faham dan hafal kaidah-

kaidah ilmiyahnya, namun dengan cara sering mengulang dengan memperbanyak 

contoh dan pembiasaan.8 

 

d. Pendidik  

Seorang pendidik bertanggungjawab mengarahkan jalannya proses belajar 

mengajar, diantaranya membimbing perkembangan pengetahuan peserta didik. Tidak 

semua proses belajar bisa disesuaikan dengan kehendak pendidik, seperti 

memahamkan materi kepada peserta didik. Seorang pendidik tidak boleh 

memaksakan dengan satu metode atau bahasa pengantar untuk menjelaskan peserta 

didik. Bisa jadi sebagian peserta didik yang lain akan bisa memahami materi dengan 

metode dan bahasa yang lain. 

Seorang pendidik hendaknya memiliki pengetahuan yang memadai tentang 

psikologi peserta didik untuk mengenal setiap individu peserta didik dan 

mempermudah dalam melaksanakan proses belajar mengajar. Seorang pendidik 

hendaknya juga mengetahui kemampuan dan daya tangkap peserta didik agar bisa 

menyesuaikan materi pendidikan dengan tingkat kemampuan peserta didik. Karena 

memaksakan materi di luar kemampuan bisa menyebabkan bosan dan kebencian 

terhadap ilmu pengetahuan yang diajarkan. Bukan hanya itu, pendidik juga harus 

menguasai materi yang akan disampaikan. Semakin baik penguasaan materi, sangat 

membantu dalam penyampaian materi dan pemilihan materi yang akan disampaikan 

kepada peserta didik. 

Sikap para pendidik hendaknya bersikap penuh kasih sayang, perhatian dan 

pengertian, tidak menggunakan sikap keras dan kasar. Karena sikap keras dan kasar 

dapat merusak mental peserta didik bahkan bisa menarik kebohongan dan sikap-

sikap tidak terpuji karena terdorong rasa takut. 

 

e. Peserta Didik 

Peserta didik adalah seorang atau sekelompok orang yang mempunyai potensi 

diri yang berbeda-beda dan siap untuk mengaktualisasikan potensinya. Tidak jarang 

peserta didik ini tidak mengenali potensi bakat yang dimiliki, justru orang lain yang 

bisa mengenali. Sehingga salah satu usaha untuk bisa mendapatkan hasil optimal 

adalah mencari bimbingan kepada orang lain.  

Pada dasarnya peserta didik adalah 

1. Orang yang memiliki sejumlah potensi yang masih perlu dikembangkan. 

Untuk mengembangkan potensi ini terdapat beberapa aspek yang perlu 

diperhatikan, pembimbing, aspek metode, aspek mengajar, materi yang 

akan diajarkan dan juga sumber bahan yang digunakan mengajar. 

                                                             

8 Abdur Rahman bin Muhammad bin Khaldun, Muqaddimah Ibnu Khaldun, (Mesir: Maktabah at 

Taufiqiyyah), hal. 648 



Jurnal Fikroh. Vol. 9 No. 1 Januari 2016 

64 

 

2. Orang mengalami pertumbuhan dan perkembangan, sehingga aktivitas 

mengajar disesuaikan dengan tingkat pertumbuhan dan perkembangn 

peserta didik. 

3. Orang yang memiliki perbedaan individual, baik karena faktor 

pembawaan maupun faktor lingkungan. 

4. Orang yang merupakan resultan dari dua unsur alam, yaitu jasmani dan 

rohani. Unsur jasmani memiliki daya fisik yang menghendaki latihan dan 

pembiasaan. Unsur rohani memiliki dua daya, daya akal dan daya rasa. 

Untuk mempertajam daya akal maka dengan proses melalui ilmu-ilmu 

rasional. Untuk mempertajam daya rasa dapat dilakukan melalui 

pendidikan akhlak dan ibadah. 

 

f. Kurikulum dan Materi Pendidikan 

 Pengertian kurikulum pada masa Ibnu Kholdun masih terbatas pada bentuk 

materi pelajaran atau kitab-kitab tertentu yang dikaji dalam tiap tahap pendidikan 

 Sedangkan pengertian kurikulum modern, telah mencakup konsep yang lebih 

luas yang meliputi beberapa unsur utama yaitu: tujuan pendidikan yang ingin 

dicapai, materi pendidikan, metode pendidikan, evaluasi dan metode penilaiaan. 

 Ibnu Khaldun tidak memberi batasan dengan jelas tentang materi pelajaran 

atau kitab-kitab tertentu yang perlu dikaji dan juga tidak menawarkan metode 

pembelajaran secara spesifik. Karena baik materi maupun metode adalah kebutuhan 

terkait dengan keadaan tempat dan waktu. Sehingga tidak ada bentuk materi maupun 

metode yang permanen. 

 Ibnu Khaldun membagi materi pendidikan yang menjadi salah satu 

komponen operasional pendidikan menjadi dua macam bagian; 

1. Ilmu-ilmu naqliyah, adalah ilmu yang bersumber dari al Quran dan Hadits 

yang dalam hal ini peran akal hanya sebagai mediator menghubungkan 

cabang-cabang permasalahan dengan pokok utamanya sebagai otoritas syariat 

yang diambil dari al Quran dan Hadits. 

2. Ilmu-ilmu Aqliyah, adalah ilmu yang bersifat alami bagi manusia yang 

diperoleh melalui proses berfikir, sehingga keberadaan ilmu ini bersamaan 

dengan wujudnya peradaban kehidupan manusia. 

Menurut Ibnu Khaldun, ilmu ini dibagi menjadi empat macam, ilmu logika, 

ilmu fisika, ilmu metafisika dan ilmu matematika. 

Dari sisi pandang yang berbeda, Ibnu Khaldun membagi ilmu pengetahuan menjadi 

dua macam; 

1. ilmu pengetahuan yang dipelajari karena untuk mengambil faidah dari ilmu 

itu sendiri (maqsudah). Golongan ini terdiri dari ilmu syariat dan ilmu 

ketuhanan atau filsafat. 

2. ilmu pengetahuan yang dipelajari karena untuk mempelajari ilmu 

pengetahuan golongan pertama (alat) seperti nahwu, sharaf, bahasa arab 

untuk mempelajari ilmu syariat, dan mantiq/logika untuk mempelajari ilmu 

ketuhanan atau filsafat.9 

 

D. Biografi Ikhwan Shafa. 

                                                             

9 Abdur Rahman bin Muhammad bin Khaldun, Muqaddimah Ibnu Khaldun, (Mesir: Maktabah at 

Taufiqiyyah), hal. 485 



Abdullah Arif Muklas; Filsafat Pendidikan Islam… 

65 

 

Ikhwan Shafa adalah nama sekelompok pemikir muslim yang sekitar abad ke-4 

H/10 M di Bashrah.10 Kelompok ini juga menamakan dirinya khulan al wafa’, ahl 

‘adl dan abna’ al Hamd. Tokoh terkemuka sebagai pelopor organisasi ini ialah 

Ahmad ibnu Abdillah, Abu Sulaiman Muhammad ibnu Nashr Al Busti yang terkenal 

dengan sebutan Al Muqaddasi, Zaid ibnu Rifa’ah dan Abu Al-Hasan Ali ibnu Harun 

Al Zanjany. 

Kelompok ini merupakan gerakan bawah tanah yang mempertahankan 

semangat berfilsafat khususnya dan pemikiran rasional umumnya di kalangan 

pengikutnya. Gerakannya baru terungkap setelah berkuasanya Dinasti Buwaihi (945 

M – 1055 M) yang berfaham syiah di Baghdad pada tahun 983 M. 

Ikhwan Shafa adalah nama sekelompok pemikir muslim rahasia berasal dari 

sekte Syiah islamiyah yang lahir di tengah-tengah komonitas sunni di masa khilafah 

Abbasiyah. Sehingga salah satu bentuk ajaran Ikhwan Shafa adalah paham taqiyah 

(menyembunyikan keyakinan). Kerahasiaan kelompok ini juga disebabkan karena 

dukungan mereka terhadap pemikiran mu’tazilah yang telah dihapuskan oleh 

khalifah al Mutawakkil dari sekte sunni. Maka kaum rasionalis dicopot dari jabatan 

pemerintahan dan diusir dari baghdad. 

Ikhwan Shafa adalah sekelompok tokoh pemikir yang hidup dalam lingkungan 

yang tidak bersahabat dengan fahamnya. Sehingga rasa tertekan itu membuatnya 

prihatin dan menjadi motifasi besar untuk berfikir mendapatkan solusi keluar dari 

jeratan tersebut dan berusaha menyadarkan masyarakat bisa berfikir sefaham 

dengannya. 

Dalam kelompok ini terdapat tingkatan anggota sebagai berikut; 

1. Al Ikhwan Al Abror Ar Ruhama, yaitu kelompok yang berusia 15 – 30 

tahun. Keistimewaan yang mereka miliki antara lain kebersihan jiwa, daya 

tangkap yang baik terhadap semua ilmu pengetahuan, ketrampilan dan 

kecepatan dalam berfikir (tingkatan murid). 

2. Al Ikhwan Al Akhyar Al Fudhala, yaitu kelompok yang berusia 30 – 40 

tahun. Keistimewaan mereka adalah mereka sudah mampu memelihara 

persaudaraan, persahabatan, pemurah, kasih sayang dan siap berkorban 

(tingkatan guru-guru) 

3. Al Ikhwan Al Fudhala Al Kiram, yaitu kelompok yang berusia 40 – 50 

tahun. Mereka memiliki kedudukan sama dengan para raja yang memiliki 

kekuasaan dan wewenang untuk memberikan instruksi atau melarang. 

Mereka sudah mengetahui aturan ketuhanan sebagai tingkatan para nabi. 

4. Al Kamal, yakni kelompok yang berusia 50 tahun keatas. Mereka disebut 

dengan tingkatan Al Muqorrobin min Allah. Karena mereka sudah mampu 

memahami hakekat sesuatu sehingga mereka sudah berada di atas alam 

realitas. Mereka itu adalah kelompok yang sudah menyelesaikan seluruh 

rangkaian pembersihan jiwa. 

 

Karya Ikhwan Shafa 

Kelompok Ikhwan Shafa ini memiliki risalah yang sangat terkenal di masanya. 

Ia terdiri dari 52 risalah yang bervariasi, baik tema maupun rujukan. Risalah ini 

meliputi kajian tentang matematik, kajian tentang ilmu logika, ilmu jiwa, kajian 

tentang ilmu fisika dan kajian tentang tasawwuf dan ketuhanan. 
                                                             

10 Muhammad ‘Athif Al-Iraqy, al Falsafah al-Islamiyyah, (Kairo: Dar al Ma’arif, 1978), hlm.29. 



Jurnal Fikroh. Vol. 9 No. 1 Januari 2016 

66 

 

Risalah tersebut dapat diklasifikasikan menjadi empat bidang; 

1. 14 risalah tentang matematika 

2. 17 risalah tentang fisika dan ilmu alam 

3. 10 risalah tentang ilmu jiwa 

4. 11 risalah tentang ilmu ketuhanan 

Dari keseluruhan risalah Ikhwan Shafa diringkas dengan menulis pokok-

pokoknya saja tanpa merinci kandungan ilmu seperti yang disebut dalam risalah 

aslinya dan diberi nama Ar Risalah Al Jami’ah. Dengan membaca ringkasan tersebut 

diharapkan bisa memahami secara garis besar kandungan isi risalah aslinya, dan 

menarik untuk mempelajarinya. 

 

Ilmu Pengetahuan Perspektif Ikhwan Shafa 

Dalam filsafat pendidikannya, Ikhwan Shafa menjelaskan tentang jiwa manusia 

mulai dari sumbernya sampai pada perkembangannya. 

Manusia mempunyai kelebihan daripada makhluk lainnya. Semua fakultas jiwa 

dalam makhluk yang lain dimiliki juga oleh manusia, tidak sebaliknya. Ikhwan Shafa 

menjelaskan, dalam tubuh manusia, jiwa memiliki tiga fakultas; 

1. Jiwa tumbuhan. Jiwa ini terbagi dalam tiga daya; makan, tumbuh dan 

reproduksi. Jiwa ini dimiliki semua makhluk hidup; tumbuhan, hewan dan 

manusia 

2. Jiwa hewan. Jiwa ini dimiliki oleh hewan dan manusia dan terbagi dalam dua 

daya, penggerak dan sensasi (persepsi dan emosi) 

3. Jiwa manusia. Jiwa yang hanya dimiliki oleh manusia, yaitu jiwa yang 

menyebabkan manusia berpikir dan berbicara. 

Dari sinilah bisa diketahui bahwa manusia memiliki indra zahir dan indra batin. 

Sehingga apa yang ditangkap oleh indra zahir diolah oleh indra batin yang akhirnya 

melahirkan konsep-konsep. 

 

Jiwa manusia bersumber dari jiwa universal yang fitrah. Dalam 

perkembangannya jiwa manusia banyak dipengaruhi materi yang mengitarinya. Agar 

jiwa tidak kecewa dalam perkembangannya, maka jiwa dibantu oleh akal yang 

merupakan daya bagi jiwa untuk berkembang.11 

Dalam jiwa yang universal itu telah dibekali potensi/bakat yang cenderung 

mengikuti ajaran tuhan (fitrah), diantaranya adalah kepercayaan tentang ketuhanan 

seperti yang telah disampaikan dalam al quran 
     
    
   
     
      
     

   
172.  Dan (ingatlah), ketika Tuhanmu mengeluarkan keturunan anak-anak Adam dari 

sulbi mereka dan Allah mengambil kesaksian terhadap jiwa mereka (seraya 

berfirman): "Bukankah Aku Ini Tuhanmu?" mereka menjawab: "Betul (Engkau 

                                                             

11 Sirajuddin Zar, Filsafat Islam Filosof dan Filsafatnya, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2004), 

hlm.152. 



Abdullah Arif Muklas; Filsafat Pendidikan Islam… 

67 

 

Tuban kami), kami menjadi saksi". (Kami lakukan yang demikian itu) agar di hari 

kiamat kamu tidak mengatakan: "Sesungguhnya kami (Bani Adam) adalah orang-

orang yang lengah terhadap Ini (keesaan Tuhan)", (QS.  07, 172)12 

 

Dalam kenyataan perkembanganya jiwa manusia menjadi multi kultur itu karena 

dipengaruhi oleh materi yang mengitarinya. Bermacam-macam kepercayaan tentang 

ketuhanan karena gesekan ajaran disekitarnya. Sehingga dalam dunia sufi, untuk 

menemukan hakekat kebenaran, uzlah adalah keharusan yang harus dijalani. 

Meskipun dalam pengertian uzlah sendiri tidak semuanya sepakat bahwa uzlah itu 

harus meninggalkan dan menghindar dari hiruk pikuk kehidupan, namun mayoritas 

sufi mengartikan demikian. Karena dengan menjauhkan pikiran dari materi yang 

mengitarinya maka jiwa fitrah akan terpanggil dalam membangun perkembangan 

daya fikir yang terdapat dalam jiwa seseorang.13 

Fitrah (potensi/bakat bawaan) cenderung pada kesesuaian dengan ajaran tuhan. 

Seperti manusia memiliki gerakan reflek, manusia juga memiliki akal reflek. Sama 

juga seperti bakat kelincahan yang mudah dikembangkan menjadi ahli yang 

profesional, bakat terkait pemikiran juga akan menjadikan seseorang genius, bahkan 

pemikirannya tidak terpengaruh oleh lingkungan. Dalam hadits nabi juga 

disampaikan, “mintalah petunjuk pada hati nuranimu”  

Bakat bawaan tersebut akan lebih cepat berkembang ketika dirangsang dengan 

pengetahuan yang ditangkap oleh indra dzahir. Pengetahuan diperoleh melalui proses 

berfikir. Pengetahuan berbeda dengan persepsi dan emosi. Hewan memiliki persepsi 

dan emosi namun tidak memiliki pengetahuan. Demikian juga anak-anak pada 

mulanya seperti kertas putih yang bersih dan belum ada coretan dalam arti belum 

memiliki pengetahuan, namun sudah memiliki persepsi dan emosi (reflek) yang 

sesuai dengan ajaran tuhan (fitrah). 

Lembaran putih tersebut akan tertulis dengan adanya tanggapan panca indra 

yang menyalurkannya ke otak bagian depan yang memiliki daya imajinasi ( al 

quwwat al mutakhayyilat). Dari sini meningkat kedaya berfikir (al quwwat al 

mufakkirat) yang terdapat pada otak bagian tengah. Pada tingkat ini manusia 

sanggup membedakan antara benar dan salah, antara baik dan buruk. Setelah itu, 

disalurkan ke daya ingatan (al quwwat al hafizhat) yang terdapat pada otak bagian 

belakang. Pada tingkat ini seseorang telah sanggup menyimpan hal-hal abstrak yang 

diterima oleh daya berfikir. Tingkatan terakhir adalah daya berbicara (al quwwat al 

nathiqat), yaitu kemampuan mengungkapkan pikiran dan ingatan itu melalui tutur 

kata yang bermakna kepada pendengar atau menuangkannya lewat bahasa tulis 

kepada pembaca.14 

 

Simpulan 

Meskipun secara spesifik Ibnu Khaldun lebih detail menjelaskan tentang ilmu 

pengetahuan daripada Ikhwan Shafa, namun secara garis besar pemikiran Ikhwan 

Shafa tidak jauh berbeda dengan pemikiran Ibnu Khaldun yang mengatakan bahwa 

                                                             

12 Quran_in_Word, (program Aplikasi Terjemah Al Qur’an) 
13 Ibnu ‘Ajiybah, Iqadzul humam syarah matan al Hikam, (Maktabah Syamilah, Mauqi al Waraq), juz 

I hal. 21 
14 Sirajuddin Zar, Filsafat Islam Filosof dan Filsafatnya, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2004), 

hlm.152. 



Jurnal Fikroh. Vol. 9 No. 1 Januari 2016 

68 

 

usaha mendapatkan ilmu pengetahuan adalah proses alami atau tabiat yang dimiliki 

oleh setiap manusia sebagai hayawan nathiq. 

Lewat tangkapan indra dzahir, akal berusaha untuk sekedar menggambarkan 

apa yang sedang ditangkap panca indra, selanjutnya berfikir untuk memahami 

hakikatnya, kemudian manghafal dan lantas menjadikan sebagai skill. Setelah 

menjadi skill inilah manusia mampu mengungkapkan ilmunya dengan bentuk 

pembicaraan atau tulisan yang bisa dimengerti oleh orang lain. 

Oleh para sarjana barat, Ibnu Khaldun dinyatakan sebagai sarjana pertama 

yang mengemukakan prinsip sosiologi. Sehingga tidak salah kalau dasar pemikiran 

pendidikan Ibnu Khaldun juga diwarnai dengan sistem sosial masyarakat. Berbeda 

dengan kelompok Ikhwan Shafa yang hidup dimasa yang berbeda faham ideologi 

dengan masyarakat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdur Rahman, Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, (AL Misr, Maktabah 

Taufiqiyyah) 

Asy-Syarafa, Ismail, Ensiklopedi Filsafat, terjemah Shofiyullah Mukhlas, ( Jakarta 

Timur, Khilafa, 2002) 

‘Ajiybah, Ibnu, Iqadz al Humam fi Syarah Matan al Hikam, (Maktabah Syamilah, 

Mauqi al Waraq). 

Barmawi, Ahmad, 118 Tokoh Muslim Genius Dunia, (Jakarta: Restu Agung, 2006) 

Imanatun, In, Edukasi Pemikiran Ibnu Khaldun, Perspektif Filsafat Pendidikan 

Islam, 2013. 

Quran_in_Word, (program Aplikasi Terjemah Al Qur’an) 

Thoha, Ahmadie, Muqaddimah Ibn Khaldun, (Jakarta, Pustaka Firdaus, 2011) 

Thahar, Muhammad Shahib, Dr. Muhammad, Ahsan Sakha’(tim DEPAG), The Holy 

Qur’an Al Fatih, (Jakarta, PT.Insan Medai Pustaka) 

Zar, Sirajuddin, Filsafat Islam, (Jakarta, PT Raja Grafindo Persada, 2004) 


