
Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan… 

 
 

 
 

149  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

 

Fikroh : Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

Volume. 12, Number. 2, Juli 2019 

p-ISSN : 2087-7501, e-ISSN : 2715-4459 

Hlm : 149-165 

Journal Home Page : https://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fikroh 

 
 

PEMIKIRAN GUS DUR TENTANG PENDIDIKAN ISLAM 
MULTIKULTURAL 

 
Mulyadi 

STAI Al-Azhar Menganti, Gresik, Indonesia 
mulyadi091265@gmail.com 

Abstract 

This study aims to explore Gus Dur's views on multiculturalism and the concept of 
multicultural Islamic education. This research belongs to the category of library research, 
because the main data source comes from literature review. The collected data is then 
analyzed using content analysis techniques with a descriptive approach. Indonesia is a 
country that consists of various ethnic groups, races, ethnicities, religions, languages. This 
diversity is a uniqueness that characterizes the Indonesian nation, diversity is sunnatullah, 
but on one side of the diversity often lead to conflicts between groups that have differences 
from one another. Multiculturalism is an understanding that upholds the values of 
tolerance between groups with differing views on ethnicity, religion, culture, race, ethnicity 
and gender, this understanding offers equality between groups, and further promotes human 
values, namely equal rights to life. One of the ways to provide multicultural understanding 
is through education. The results showed that Gus Dur's multiculturalism thinking 
included several aspects, namely, the indigenization of Islam who wanted to integrate Islam 
with local culture. Democracy and the enforcement of human rights is a logical consequence 
that is considered as one of the dimensions and an inseparable part of Islamic teachings, so 
that the commitment to uphold humanitarian values is obligatory. Humanism and 
plurality are entirely based on a deep understanding of the teachings of Islam and NU's 
own scientific traditions. The characteristics of Gus Dur's multiculturalism thinking are 
highly anthropological theological that emphasizes social contextualism. And the results of 
Gus Dur's thoughts on the concept of Multicultural Islamic education include the idea of 
Gus Dur in an effort to display the image of Islamic education into social life is a 
multicultural-based Islamic education. Gus Dur believes that multicultural Islamic 
education can be done with various approaches and strategies. The curriculum that must be 
achieved in multicultural-based Islamic education must contain the universalism of Islamic 
teachings, humanitarian principles, the purpose of education must be emphasized more on 
the affective and psychomotor aspects coupled with spiritual and humanism aspects. 

mailto:mulyadi091265@gmail.com


Mulyadi 

 

 Volume. 12, Number. 2, Juli 2019  150  

Application of multicultural Islamic education, so that students who study are students 
who have religious knowledge and have a strong general knowledge in a balanced way. 

Keywords: Gus Dur, Islamic Education, Multicultural. 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengupas pandangan Gus Dur tentang 
multikulturalisme dan konsep pendidikan Islam multikultural. Penelitian ini 
tergolong kategori library research, karena sumber data utamanya berasal ari 
kajian pustaka. Data yang terkumpul selanjutnya dianalisis menggunakan teknik 
conten analisys dengan pendekatan deskriptif. Indonesia adalah negara yang 
terdiri dari berbagai suku bangsa, ras, etnis, agama, bahasa. Keberagaman tersebut 
menjadi suatu keunikan tersendiri yang mencirikan bangsa Indonesia, 
keberagaman adalah sunnatullah, akan tetapi disatu sisi keberagaman tersebut 
sering menimbulkan konflik antar kelompok yang memiliki perbedaan satu sama 
lain. Multikulturalisme adalah suatu paham yang menjunjung tinggi nilai-nilai 
toleransi antar kelompok yang berbeda pandangan atas suku, agama, budaya, ras, 
etnisdan gender, paham ini menawarkan kesederajatan antar kelompok, dan lebih 
mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan, yakni persamaan hak hidup. Untuk 
memberikan pemahaman multikultur salah satunya yaitu melalui pendidikan. 
Hasil penelitian menunjukkan pemikiran multikulturalisme Gus Dur meliputi 
beberapa aspek yaitu, pribumisasi Islam yang ingin mengintegrasikan Islam 
dengan budaya lokal. Demokrasi dan penegakkan hak asasi manusia adalah 
konsekuensi logis yang dianggap sebagai salah satu dimensi dan bagian yang 
tidak terpisahkan dari ajaran Islam, sehingga komitmen untuk menjunjung 
tinggi nilai-nilai kemanusiaan wajib hukumnya. Humanisme dan pluralitas 
sepenuhnya berdasarkan pemahaman yang mendalam terhadap ajaran Islam 
dan juga tradisi keilmuan NU sendiri. Karakteristik pemikiran multikulturalisme 
Gus Dur sangatlah bersifat teologis antropologis yang mengedepankan 
kontekstual kemasyarakatan. Dan hasil pemikiran Gus Dur tentang konsep 
pendidikan Islam Multikultural meliputi gagasan Gus Dur dalam usaha 
menampilkan citra pendidikan Islam ke dalam kehidupan kemasyarakatan adalah 
pendidikan Islam berbasis multikultural. Gus Dur berpandangan pendidikan 
Islam multikultural itu bisa dilakukan dengan berbagai pendekatan dan beberapa 
strategi. Kurikulum yang harus dicapai pada pendidikan Islam berbasis 
multikultural harus mengandung universalisme ajaran Islam, prinsip-prinsip 
kemanusiaan, tujuan pendidikan harus lebih ditekankan kepada aspek afektif dan 
psikomotorik ditambah dengan aspek spiritual dan humanisme. Aplikasi 
pendidikan Islam multikultural, agar peserta didik yang belajar adalah peserta didik 
yang memiliki ilmu agama dan memiliki ilmu umum yang kuat secara 
seimbang.    

Kata kunci: Gus Dur, Pendidikan Islam, Multikultural. 
 

 



Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan… 

 
 

 
 

151  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

A. Pendahuluan 

Pendidikan merupakan suatu sarana yang sangat penting dalam menciptakan 

sumber daya manusia bagi masa depan bangsa. Hal ini dapat kita lihat bersama bagaimana 

peran pendidikan dalam membina dan membimbing generasi bangsa yang mampu bersaing 

dalam arus globasisasi. Oleh karena itu banyak para pakar pendidikan meneliti, dan 

mengembangkan pendidikan agar sesuai dengan tuntutan zaman, tak terkecuali pendidikan 

Islam. Keragamaan yang ada pada bangsa Indonesia di satu sisi merupakan suatu khazanah 

yang patut dipelihara dan memberikan dinamika bagi bangsa, namun di sisi lain dapat pula 

merupakan titik pangkal perselisihan dan konflik bagi masyarakat Indonesia.1  

Beberapa kasus yang pernah terjadi di tanah air yang diakibatkan oleh perbedaan 

SARA tersebut di antaranya adalah konflik Ambon, Poso, dan konflik etnis Dayak dengan 

Madura di Sampit. Dari latar belakang masalah tersebut, selayaknyalah kita 

mengembangkan paradigma baru di dunia pendidikan, yakni paradigma pendidikan 

multikultural. Paradigma pendidikan multukultural tersebut pada akhirnya bermuara pada 

terciptanya sikap siswa atau peserta didik yang mau memahami, menghormati, menghargai 

perbedaan budaya, etnis, agama dan lainnya tidak menjadi penghalang bagi siswa untuk 

bersatu. Dengan perbedaan, siswa justru diharapkan tetap bersatu, tidak bercerai berai, 

mereka juga diharapkan menjalin kerja sama serta berlomba-lomba dalam kebaikan 

(fastabiqu al-khoiraat) di kehidupan yang sangat kompetitif. Dalam konteks pemikiran 

multikultural, Gus Dur tidak hanya mengadopsi cara berpikir klasik, tetapi juga berusaha 

mencampurkannya dengan pemikiran modern.  

Dalam lingkup pendidikan agama Islam pemikiran Gus Dur bersifat statis dan 

menolak konsep pendidikan alternative yang ditawarkan oleh Paulo Friere yang masih 

bersifat politis dalam konteks konfrontatif terhadap kekuasaan sehingga berkecenderungan 

memberontak kepada kekuasaan yang ada dan dengan sendirinya akan membawa kepada 

pukulan balasan dari kekuasaan tersebut. Maka pemikiran multikultural Gus Dur tersebut 

patut dikembangkan dan dijadikan sebagai model pendidikan alternative di Indonesia dengan 

berbagai alasan, antara lain:2 

 
1Zakiyuddin Baidhawy, Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural (Jakarta: Erlangga, 2005), 21. 
2Maslikhah, Quo Vadis Pendidikan Multikultur (Surabaya: Temprina Media Grafika, 2007), 159. 



Mulyadi 

 

 Volume. 12, Number. 2, Juli 2019  152  

1. Realitas bahwa Indonesia adalah negara yang dihuni oleh berbagai suku, bangsa, 

etnis, agama, dengan bahasa yang beragam dan membawa budaya yang heterogen 

serta tradisi dan peradaban yang beraneka ragam. 

2. Pluralitas tersebut secara inheren sudah ada sejak bangsa Indonesia ini ada. 

3. Masyarakat yang menentang pendidikan yang berorientasi bisnis, komersialisasi, dan 

kapitalis yang mengutamakan golongan atau orang tertentu. 

4. Masyarakat tidak menghendaki kekerasan dan kesewenang-wenangan pelaksanaan 

hak setiap orang. 

5. Pendidikan multikulturalisme sebagai resistensi fanatisme yang mengarah pada 

berbagai jenis kekerasan, dan kesewenang-wenangan. 

6. Pendidikan multikulturalisme memberikan harapan dalam mengatasi berbagai 

gejolak masyarakat yang terjadi akhir-akhir ini.  

7. Pendidikan multikulturalisme sangat erat dengan nilai-nilai kemanusiaan, sosial, 

keislaman, dan ke-Tuhanan. 

Selain beberapa alasan di atas, beliau juga berpandangan bahwa multikultural dalam 

konteks pendidikan juga harus beragam dan sesuai dengan kulturnya masing-masing. 

Karena pendidikan yang beragam itu tidak menyimpang dari tujuan, melainkan suatu upaya 

untuk mencapai tujuan pendidikan itu sendiri melalui cara yang beragam. Dalam 

pandangannya yang komprehensif, beliau juga berpendapat bahwa harus ada sikap percaya 

diri dari individu atas kulturnya masing-masing dengan menawarkan solusi yang sering 

dinamakan pribumisasi Islam, yakni bagaimana mengintegrasikan Islam dengan budaya 

lokal, ataupun pendidikan agama Islam dengan pendidikan lokal.  

Dari pengertian inilah kemudian muncul sikap inklusif, plural, dan multikultural 

terhadap individu. Sikap yang demikian merupakan solusi dalam mewujudan masyarakat 

Indonesia yang multikultural, sehingga tindakan rasisme, separatis, maupun konflik-konflik 

lainnya tidak akan terjadi lagi.3 Berdasarkan latar belakang dan batasan masalah yang peneliti 

tentukan, maka permasalahan ini difokuskan pada: Bagaimana pemikiran Gus Dur tentang 

multikulturalisme? Bagaimana pemikiran Gus Dur tentang konsep pendidikan Islam 

multikultural? 

 
3Abdurrahman Wahid, Islamku Islam Anda Islam Kita (Jakarta: The Wahid Institute, 2006), 223. 



Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan… 

 
 

 
 

153  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

B. Hasil dan Pembahasan 

1. Pendidikan Islam Multikultural 

Pendidikan Islam multikultural menggunakan seperangkat metodologi 

keilmuan yang dapat membantu seorang memahami pengetahuan secara komprehensif, 

yakni hermeneutika. Tujuan pendidikan Islam multikultural adalah menciptakan 

masyarakat madani yang menjunjung tinggi konsep social contract, yaitu sebuah konsep 

yang setiap individu dan kelompok memiliki hak dan kewajiban yang sama, meskipun 

mereka berada di bawah latar belakang yang berbeda. Karakteristik pendidikan multikultural 

tersebut antara lain: Pertama, pendidikan yang berprinsip pada demokrasi, kesetaraan 

dan keadilan. Kedua, prinsip demokrasi, kesetaraan dan keadilan merupakan prinsip 

yang mendasari pendidikan multikultural, baik pada level ide, proses, maupun gerakan. 

Pendidikan yang berorientasi kepada kemanusiaan, kebersamaan dan kedamaian untuk 

mengembangkan prinsip demokrasi, kesetaraan dan keadilan dalam kehidupan 

bermasyarakat, terutama di masyarakat yang heterogen, diperlukan orientasi hidup yang 

universal adalah kemanusiaan, kebersamaan, dan kedamaian. Orientasi hidup yang 

universal ini merupakan titik orientasi bagi pendidikan multikultural.  

Dari aspek didaktif, kurikulum merupakan salah satu aspek yang penting dalam 

pendidikan multikultural. Lebih jauh tentang pendidikan multikultural ini, Mark K. 

Smith memposisikan kurikulum pada empat pendekatan, yaitu: (1) Kurikulum sebagai 

silabus (curriculum as a body of knowledge to be transmited). (2) Kurikulum sebagai produk 

(curriculum as product). (3) Kurikulum sebagai proses (curriculum as proses). (4) Kurikulum 

sebagai praksis (curriculum as praxis).4 Untuk memberikan pendidikan multikultural, 

sekolah atau guru perlu menelaah secara kritis tentang materi dan bahan ajar yang akan 

disampaikan dalam proses pembelajaran, agar tidak terjadi berbagai macam bias. 

2. Pemikiran Multikulturalisme Gus Dur 

Ada dua tulisan Gus Dur yang berkaitan langsung dengan tema pribumisasi 

Islam. Pertama, artikel “Salahkah jika dipribumikan” yang berbentuk tulisan kolom di 

majalah Tempo pada 16 juli 1983, dan kedua, “Pribumisasi Islam”, sebuah antologi 

dalam Muntaha Azhari dan Abdul Mun’im Saleh. Gagasan “pribumisasi Islam” 

 
4Rijal Firdaos, “Orientasi Pedagogik dan Perubahan Sosial Budaya Terhadap Kemajuan Ilmu Pendidikan 

dan Teknologi,” Al-Tadzkiyah, 6 (Mei 2015), 115.   



Mulyadi 

 

 Volume. 12, Number. 2, Juli 2019  154  

dimaksudkan Gus Dur sebagai jawaban atas problem yang dihadapi umat Islam 

sepanjang sejarahnya, yakni bagaimana mempertemukan budaya (‘adah) dengan norma 

(syari'ah), sebagaimana juga menjadi persoalan dalam usul al-fiqh. Menurut Gus Dur, 

tumpang tindih antara agama dan budaya akan terjadi terus menerus sebagai suatu 

proses yang akan memperkaya kehidupan dan akan membuatnya tidak gersang.5 Agama 

Islam dan budaya mempunyai independensi masing-masing, tetapi keduanya memang 

mempunyai wilayah tumpang tindih, sebagaimana filsafat dan ilmu pengetahuan. 

Seseorang tidak akan bisa berfilsafat tanpa ilmu pengetahuan, tetapi juga tidak bisa 

dikatakan bahwa ilmu pengetahuan adalah filsafat. Di antara keduanya agama dan 

budaya terjadi tumpang tindih dan sekaligus beda. 

Bagi Gus Dur, Islam berfungsi penuh dalam kehidupan sebuah masyarakat 

bangsa melalui pengembangan nilai. Pengembangan nilai-nilai dasarnya sebagai etika 

masyarakat yang bersangkutan. Islam berfungsi bagi kehidupan masyarakat bangsa 

tidak sebagai untuk kenegaraan tertentu, tetapi sebagai etika sosial yang akan memandu 

jalannya kehidupan bernegara dan bermasyarakat itu, sesuai dengan martabat luhur dan 

kemulian derajat manusia. Karena pada analisis terakhir, manusialah yang menjadi 

objek upaya penyejahteraan hidup itu.  

Terkait dengan apa yang selama ini menjadi perdebatan mengenai ideologi 

negara, dikatakan: “Kita tidak usah mencari-cari negara yang ideal karena memang 

tidak ada yang ideal. Islam tidak menyebutkan tentang soal negara ideal, dan juga tidak 

mengharuskan. Allah meridai Islam sebagai agamamu, bukan sebagai sistem 

pemerintahan. Islam menjadi besar kalau ia tidak menampakkan wajah politik 

melainkan mengutamakan wajah moralnya, atau dengan kata lain Islam mengutamakan 

politik sebagai institusi. Menurut pengakuannya, Saya lebih melihat kepada pencapaian 

cita-cita Islam yang sebenarnya, yakni keadilan, kemakmuran dan kesamaan di antara 

semua umat manusia. Kalau kita masih menginginkan bahwa Islam harus lebih dari 

yang lain, itu tidaklah islami. Justru bertentangan dengan Islam”.6  

 
5Tim INCReS, Beyond the Symbols: Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur (Bandung:  PT. 

Remaja Rosdakarya, 2000), 43.   
6Rijal Firdaos, “Orientasi Pedagogik dan Perubahan Sosial Budaya Terhadap Kemajuan Ilmu Pendidikan 

dan Teknologi” 



Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan… 

 
 

 
 

155  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

Ada dua hal penting yang harus diperhatikan berkenaan dengan sikap dilogis 

yang ditujukan pada dua cabang dalam kehidupan agama. Pertama, Gus Dur sendiri 

berpendapat bahwa perbedaan agama-agama cenderung merupakan perbedaan yang 

berada dalam tataran kemanusiaan. Dia mengatakan bahwa sesungguhnya yang menjadi 

hakim untuk mengatakan seseorang masuk surge dan neraka.7 Kedua, Gus Dur juga 

melangkah pada segi-segi yang lebih praktis. Bagi Gus Dur, praktis agama menjadi 

sesuatu yang sangat esensial di dalam hubungan antar agama yang didasari oleh 

toleransi dan langkah yang sangat konkrit. Sebagai bukti, Gus Dur melakukan 

kerjasama dengan siapa saja secara terbuka, baik dalam kelompok Kristen, Hindu, 

Budha, maupun kelompok Islam yang lain. Meski kemudian banyak berhubungan 

dengan kelompok-kelompok sekuler yang tidak terlalu banyak mempersoalkan doktrin-

doktin atau dogma-dogma agama adalah perkembangan lain.8 

Tulisan Gus Dur berjudul Pengembangan Fiqih Secara Kontekstual dipaparkan 

bahwa ideologi multikulturalisme yang dibawa beliau dan penghormatannya terhadap 

pluralitas sepenuhnya berdasarkan pemahaman yang medalam terhadap ajaran Islam 

dan juga tradisi keilmuan NU sendiri. Pertama, prinsip multikulturalisme secara tegas 

diakui di dalam kitab suci Al-Qur’an secara tegas mendeklarasikan bahwa pluralitas 

masyarakat dari segi agama, etnis, warna kulit, bangsa, dan sebagainya merupakan 

keharusan sejarah yang menjadi kehendak Allah, Karena itu upaya penyeragaman dan 

berbagai bentuk hegemonisasi yang lain, termasuk dalam hal pemahaman dan implikasi 

ajaran agama merupakan sesuatu bertentangan dengan semangat dasar al-Quran.  

Beberapa pemikiran Gus Dur, menggambarkan bahwa Gus Dur bukanlah 

seorang yang eksistensialis, melainkan seorang yang beragama dan percaya pada konsep 

wahyu, tetapi Gus Dur gabungkan dengan pemikiran modern. Ini adalah sumber 

multikulturalisme intelektual, tetapi ada juga sumber-sumber multikultural yang lain. 

Orang bisa pluralis karena punya sikap humanitarian, kecintaan terhadap manusia 

membuat kita saling menghormati. 

 

 
7Tim INCReS, Beyond The Symbls: Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur, 108.  
8Tim INCReS, Beyond The Symbls: Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur, 109. 



Mulyadi 

 

 Volume. 12, Number. 2, Juli 2019  156  

   

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 

Gambar 1 Pemikiran Multikulturalisme Gus Dur 

Pemikiran 

Multikuturalisme 

Gus Dur 

Pribumisasi Islam 
Mengintegrasikan Islam dengan budaya lokal. 

Demokrasi 

dan Hak 

Asasi 

Manusia 

Humanisme dan Pluralitas Masyarakat 

Pluralitas sendiri tumbuh sebagai paham yang menghargai 

adanya humanisme, sehingga manusia benar-benar dihargai 

sebagai kedudukannya sebagai manusia.  

 

  

 

Karakteristik 

Multikultural

isme Gus 

Dur  

Kedudukan manusia di bumi 

Pancasila sebagai dasar negara 

Kedaulatan di tangan rakyat 

Keadilan untuk seluruh lapisan 

masyarakat 
Kedudukan sama di mata hukum 

Pemahaman ajaran Islam dan 
aktualisasi Islam  

Konstekstualisasi sumber hukum 
Islam dari sumber asli  

Kesediaan menerima ajaran-ajaran 
yang baik dari agama lain 

Bersifat teologis antropologis 

Ekonomi yang memadai 

Berpegang teguh pada maqasid al-
asyri’ah dalam rangka mewujudkan 
maqasid al-nas 



Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan… 

 
 

 
 

157  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

3. Pemikiran Gus Dur Tentang Konsep Pendidikan Islam Multikultural 

Salah satu gagasan Gus Dur dalam usaha menampilkan citra pendidikan Islam 

ke dalam kehidupan kemasyarakatan adalah pendidikan Islam berbasis multikultural. 

Pendidikan ini mengutamakan sikap mengembangkan pandangan dan perangkat 

kultural yang dilengkapi oleh upaya membangun system kemasyarakatan yang sesuai 

dengan wawasan budaya yang ingin dicapai itu. Pendidikan ini lebih mementingkan 

aktivitas budaya dalam konteks pengembangan lembaga-lembaga yang dapat 

mendorong transformasi sistem sosial secara evolutif. Hal ini dapat mempermudah 

dalam menggagas pendidikan Islam berbasis multikultural sebagaimana ciri khas 

pendidikan tersebut. 

Gus Dur berpandangan pendidikan Islam multikultural itu bisa dilakukan 

dengan berbagai pendekatan dan strategi, misalnya dengan cara pembaharuan 

pendidikan Islam dan modernisasi Gus Dur memberi contoh yaitu penggunaan tutup 

kepala di sekolah non-agama, yang di negeri ini dikenal dengan nama jilbab. Ke-

Islaman lahiriyah seperti itu, juga terbukti dari semakin tingginya jumlah mereka dari 

tahun ke-tahun yang melakukan ibadah umroh atau haji kecil. Demikian juga, semangat 

menjalankan ajaran Islam datangnya lebih banyak dari komunikasi di luar sekolah, 

antara Berbagai komponen masyarakat Islam. Dengan kata lain, pendidikan Islam tidak 

hanya disampaikan dalam ajaran-ajaran formal Islam di sekolah-sekolah agama atau 

madrasah belaka, melainkan juga melalui sekolah-sekolah non-agama yang berserak-

serak di seluruh penjuru dunia.9 

Kemudian beberapa strategi yang ditawarkan Gus Dur Terkait dengan 

pendidikan dapat penulis himpun sebagai berikut: 

a. Strategi Sosio-Politik 

Strategi ini menekankan pentingnya formalisasi ajaran-ajaran Islam ke dalam 

lembaga-lembaga negara melalui upaya formal dan legal. Untuk menerapkan hal 

tersebut pendidikan Islam harus menekankan aspek etika dalam lembaga, SDM, 

masyarakatnya.  

b. Strategi Kultural 

 
9Abdurrahman Wahid, Islamku Islam Anda Islam Kita, 225.  



Mulyadi 

 

 Volume. 12, Number. 2, Juli 2019  158  

Strategi ini dirancang untuk mengembangkan pendidikan Islam dengan 

memperbaharui kualitas pendidikan tersebut agar selaras dengan jaman. Tujuan ini 

dapat dicapai dengan memperdalam kesadaran pendidikan islam mengenai 

kompleksitas lingkunganya. Kemudian pendidikan islam terutama pesantren harus 

menekankan berfikir rasionalis dan dan memperkuat solidaritas terhadap sesama 

umat manusia tanpa memandang ideologi, asal-usul, ras, atau budaya. Strategi sosio-

kultural 

Pendidikan Islam lebih bisa diterima masyarakat melalui lembaga-lembaga 

umum. Gus Dur menempatkan pesantren pada sebuah tempat eksklusif dalam 

transformasi ajaran Islam. Pemikiran-pemikiran Gus Dur masih terbuka dalam 

memperjuangkan budaya-budaya Islam tradisional, khususnya budaya pesantren, 

namun tidak menutup mata terhadap kondisi dan perkembangan zaman yang terus 

berevolusi. 

c. Strategi pedagogis 

Titik tekan terhadap keberhasilan penerapan pendidikan Islam multikultural 

mengarah pada pendidik yang yang berkompeten, profesional, berwawasan luas, 

serta karismatik. Karismatik menurut Gus Dur Ialah nilai lebih dalam membangun 

spiritualitas antara pendidik dengan peserta didik di samping pendidik juga memiliki 

wawasan luas tentang harmonisasi dan humanisasi yang tinggi dalam menciptakan 

pendidikan yang multikultural. Menurut Ngainun Naim dan Achmad Syauqi 

penanaman nilai-nilai spiritual dan kultur sejak dini merupakan langkah yang paling 

efektif dalam membentuk karakter peserta didik di masa depan.10 

4. Kurikulum Pendidikan Islam Multikultural 

Universalisme Islam menurut Gus Dur termanifestasikan dalam rangkaian ilmu 

pengetahuan yang biasa disebut pondasi agama Islam. ilmu hukum (fiqh), keimanan 

(tauhid), serta etika (akhlaq). Universalisme dalam pendidikan Islam tersebut selanjutnya 

harus mengandung prinsip-prinsip kemanusiaan. Prinsip-prinsip kemanusiaan itu 

menurut Gus Dur adalah sebagai jalan diterimanya pendidikan Islam sebagai 

pendidikan yang humanis. Prinsip-prinsip tersebut telah dirumuskan dalam literatur 

 
10Ngainun Na’im dan Ahmad Syauqi, Pendidikan Multikultural: Konsep dan Aplikasi (Yogyakarta: Ar-

Ruuz Media, 2010), 34.  



Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan… 

 
 

 
 

159  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

kuno yaitu: pertama, keselamatan lahiriah manusia di luar ketentuan hukum (hifdzu nafs). 

Kedua, jaminan kebebasan berkeyakinan tanpa ada paksaan untuk berpindah keyakinan 

(hifdzu ad-din). Ketiga, jaminan keselamatan keluarga dan keturunan (hifdzu an-nasl). 

Keempat, jaminan keselamatan harta benda dan kepemilikan di luar ketentuan hukum 

(hifdzu al-mal), Jaminan ini menampilkan sosok lain dari universalisme Islam, kebebasan 

profesi berarti kebebasan untuk melakukan pilihan atas resiko masing-masing akan 

keberhasilan yang ingin diraih. Kebebasan yang telah diraih merupakan penentuan arah 

hidup dan tanggung jawabnya sendiri.11 

5. Aplikasi Pendidikan Islam Multikultural 

Pesantren sebagai salah satu lembaga yang bernafaskan Islam memiliki 

keunikan tersendiri. Aplikasi pendidikan islam multikultural yang digagas Gus Dur 

tidak lepas dari lembaga pendidikan Islam tersebut. Sebagaimana yang telah dibahas di 

atas, kita melihat paling kurang terdapat lima macam tipologi pesantren. Pertama, 

lembaga pendidikan pesantren yang bersifat salafi, yaitu lembaga pendidikan pesantren 

yang hanya mengajarkan agama dengan bersandar pada kitab-kitab klasik dengan 

menggunakan sistem halaqah, sorogan dan bandongan. Kedua, lembaga pendidikan 

pesantren yang selain memiliki ciri-ciri pesantren salafi sebagai mana tersebut di atas, 

juga telah mengadopsi sistem madrasah, walaupun muatan kurikulumnya sepenuhnya 

agama. Ketiga, lembaga pendidikan pesantren yang selain memiliki sistem madrasah juga 

sudah melengkapinya dengan sistem sekolah umum yang memungkinkan santrinya 

dapat melanjutkan ke tingkat pendidikan yang lebih tinggi baik di perguruan tinggi 

agama maupun pada perguruan tinggi umum. Keempat, sistem pendidikan pesantren 

yang sudah melengkapi dirinya dengan keunggulan dalam menguasai bahasa asing dan 

teknologi modern. Kelima, sistem pendidikan pesantren yang santrinya diarahkan 

untuk menjadi tenaga kerja professional yang dibutuhkan masyarakat. Pada pesantren 

model kelima ini, para lulusannya diarahkan untuk bekerja secara mandiri pada sektor 

informal.12 

 
11Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan, 148-149.   
12Abudin Nata, Tokoh-Tokoh Pembaharuan Pendidikan Islam di Indonesia (Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada, 2005), 353.  



Mulyadi 

 

 Volume. 12, Number. 2, Juli 2019  160  

Munculnya dinamika pesantren yang demikian itu tidak lepas dari gagasan Gus 

Dur menginginkan terjadinya proses penggalakan kembali nilai-nilai lama yang tidak 

relevan lagi dengan nilai-nilai baru yang lebih relevan dan dianggap baik dan lebih 

sempurna. Inilah yang selanjutnya memunculkan istilah yang berbunyi: al-muhafadzah 

ala al-qadim al-shalih wal al-akhdzu bi al-jadid al–ashlah (memelihara dan melestarikan nilai-

nilai lama yang masih relevan dan mengambil nilai-nilai baru yang lebih relevan lagi. 

Gus Dur berpendapat bahwa lembaga pendidikan Islam perlu 

menyelenggarakan kajian pendidikan umum. Alasan tersebut antara lain: Pertama, 

bahwa mayoritas masyarakat tidak semua belajar di lembaga pendidikan Islam. Kedua, 

masyarakat yang belajar di sekolah umum dengan belajar agama di lembaga Islam, akan 

terdorong untuk memasuki pendidikan Islam dan sekaligus memasuki lembaganya. 

Dalam konteksnya Gus Dur tidak menginginkan adanya dikotomi pendidikan. Semua 

aspek-aspek pendidikan hendaknya bersaing secara sehat dalam mencapai tujuan dan 

karakter masing-masing. 

Berdasarkan pada gagasannya, Gus Dur menginginkan juga agar peserta didik 

yang belajar adalah peserta didik yang memiliki ilmu agama yang kuat sekaligus juga 

memiliki ilmu umum yang kuat secara seimbang. Gus Dur menginginkan, agar di 

samping mencetak ahli ilmu agama Islam, juga mampu mencetak orang yang memiliki 

keahlian dalam ilmu pengetahuan dan teknologi, seperti ilmu komputer, fisika, 

pertanian, perkebunan, dan sebagainya. Tetapi yang patut digaris bawahi peserta didik 

tersebut mampu menjadi peserta didik yang humanis terhadap peserta didik lainnya 

sebagai bekal kehidupan bermasyarakat. 

Selanjutnya Gus Dur juga menginginkan agar kurikulum pendidikan Islam 

memiliki keterkaitan dengan kebutuhan lapangan kerja. Untuk kalangan dunia kerja, 

baik dalam bidang jasa maupun dalam bidang perdagangan dan keahlian lainnya, 

pendidikan Islam harus memberikan masukan bagi kalangan pendidikan lainya, tentang 

keahlian apa yang sesungguhnya dibutuhkan oleh lapangan kerja yang di era globalisasi 

seperti sekarang ini demikian cepat dan beragam. Menurut Gus Dur, tujuan pendidikan 

Islam bukan hanya terletak pada upaya tafaqquh fi aI-din, yakni menghasilkan manusia 

yang mendalami ilmu agama setingkat ulama, melainkan terintegrasinya pengetahuan 



Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan… 

 
 

 
 

161  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

agama dan non-agama, sehingga lulusan yang dihasilkan pesantren adalah suatu 

kepribadian yang utuh dan bulat dalam dirinya, yakni pribadi yang di dalamnya 

tergabung unsur-unsur keimanan yang kuat atas pengetahuan secara seimbang. Peserta 

didik yang dihasilkan pendidikan yang demikian itu, sebagai peserta didik yang memiliki 

wawasan pemikiran yang luas, pandangan hidup yang matang dan mampu melakukan 

kerja-kerja praktis, serta berwatak multi sektoral dalam memecahkan persoalan-

persoalan yang dihadapinya. Dengan kata lain, peserta didik yang mampu memandang 

jauh ke depan, di samping memiliki keterampilan praktis untuk menyelesaikan berbagai 

persoalannya sendiri secara tuntas.13 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
13Abudin Nata, Tokoh-Tokoh Pembaharuan Pendidikan Islam di Indonesia 

Pemikiran Gus Dur 

tentang Konsep 

Pendidikan Islam 

Multikultural  

Menggegas Pendidikan 

Islam Multikultural 

Strategi 

Pendekatan 

Pendidikan Islam 

Multikultural 

Kurikulum Pendidikan Islam Multikultural 
Mengandung universalisme ajaran Islam prinsip-prinsip kemanusiaan, 
tujuan pendidikan harus lebih ditekankan kepada aspek afektif dan 
psikomotorik ditambah dengan aspek spiritual dan humanisme. 

Aplikasi Pendidikan Islam Multikultural 
Memelihara dan melestarikan nilai-nilai lama yang masih relevan 
dan mengambil nilai-nilai baru yang lebih relevan. Serta menjadikan 
peserta didik memiliki ilmu agama dan memiliki ilmu umum yang 
kuat secara seimbang. 

Peran Pesantren 

Sifat Inklusif 

Islam Sebagai Etika Sosial 

Sosio-Politik 

Kultural 

Sosio-Kultural 

Pedagogis 

Pendidikan Islam Berbasis 

Multikultural  



Mulyadi 

 

 Volume. 12, Number. 2, Juli 2019  162  

Gambar 2 Pemikiran Gus Dur Tentang Konsep Pendidikan Islam Multikultural 

C. Simpulan 

Dari hasil penelitian maka dapat diambil kesimpulan, pemikiran Multikulturalisme Gus 

Dur, Menurut Gus Dur pribumisasi Islam adalah suatu pemahaman yang mempertimbangkan 

kebutuhan-kebutuhan lokal didalam merumuskan hukum-hukum agama tanpa mengubah 

hukum itu sendiri. Jadi pribumisasi Islam bukan suatu upaya meninggalkan norma demi 

budaya, tetapi agar norma-norma itu menampung kebutuhan-kebutuhan dari budaya 

dengan mempergunakan peluang yang disediakan oleh variasi pemahaman nash, dengan 

tetap memberikan peranan kepada usul al-fiqh dan qawa‘id al-fiqh. Demokrasi merupakan 

salah satu tema besar yang perlu digaris bawahi dari perjuangan dan pemikiran Gus Dur. 

Baginya konsep demokrasi adalah konsekuensi logis yang dianggap sebagai salah satu 

dimensi dalam ajaran Islam. Ideologi pemikiran Gus Dur dan penghormatannya terhadap 

humanisme dan pluralitas sepenuhnya berdasarkan pemahaman yang mendalam terhadap 

ajaran Islam dan juga tradisi keilmuan NU sendiri yang mengikuti tradisi pemikiran 

madzhab yang menjadi pilar tegaknya peradaban fiqih. Karakteristik pemikiran 

multikulturalisme Gus Dur sangatlah bersifat teologis antropologis yang mengedepankan 

kontekstual kemasyarakatan.  

Pemikiran Gus Dur Konsep Pendidikan Islam Multikultural Gagasan Gus Dur 

dalam usaha menampilkan citra pendidikan Islam ke dalam kehidupan kemasyarakatan 

adalah pendidikan Islam berbasis multikultural. Gus Dur berpandangan pendidikan Islam 

multikultural itu bisa dilakukan dengan berbagai pendekatan dan strategi, misalnya dengan 

cara pembaharuan pendidikan Islam dan modernisasi pendidikan Islam. Strategi yang 

ditawarkan Gus Dur adalah strategi sosio-politik, strategi ini menekankan pentingnya 

formalisasi ajaran-ajaran Islam ke dalam lembaga-lembaga negara melalui upaya formal dan 

legal. Strategi kultural, strategi ini dirancang untuk mengembangkan pendidikan Islam 

dengan memperbaharui kualitas pendidikan tersebut agar selaras dengan jaman. Strategi 

sosio-kultural, strategi ini menekankan bahwa pendidikan Islam perlu mengembangkan 

nilai-nilai keislaman yang tidak harus dilembagakan. Artinya pendidikan Islam lebih bisa 

diterima masyarakat melalui lembaga-lembaga umum. Strategi pedagogis, titik tekan 



Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan… 

 
 

 
 

163  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

terhadap keberhasilan penerapan pendidikan Islam multikultural mengarah pada pendidik 

yang yang berkompeten, profesional, berwawasan luas, serta karismatik.   

Menurut Gus Dur kurikulum yang harus dicapai pada pendidikan Islam berbasis 

multikultural harus mengandung universalisme ajaran Islam itu sendiri. Aplikasi pendidikan 

Islam multikultural, Gus Dur menginginkan agar peserta didik yang belajar adalah peserta 

didik yang memiliki ilmu agama dan memiliki ilmu umum yang kuat secara seimbang. Gus 

Dur menginginkan, agar di samping mencetak ahli ilmu agama Islam, juga mampu 

mencetak orang yang memiliki keahlian dalam ilmu pengetahuan dan teknologi, seperti ilmu 

komputer, fisika, pertanian, perkebunan, dan sebagainya. Tetapi yang patut digaris bawahi 

peserta didik tersebut mampu menjadi peserta didik yang humanis terhadap peserta didik 

lainnya sebagai bekal kehidupan bermasyarakat.  

D. Daftar Pustaka 

Al-Rasheed, Momoon. Islam Tanpa Kekerasan. Yogyakarta: LkiS, 1998 

Arikunto, Suharsimi. Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek. Jakarta: PT Rineka Cipta, 
2006. 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam Tradisional dan Modernitas Menuju Milenium Baru. Ciputat: 
Logos Wacana Ilmu, 2002. 

Baidhawy, Zakiyuddin. Pendidikan Agama yang Berwawasan Multikultural. Jakarta: Erlangga, 
2005. 

Barton, Greg. Biografi Gus Dur The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid. Yogyakarta: 
Saufa, 2016. 

------------. Gagasan Islam Liberal di Indonesia. Jakarta: Paramadina, 1999. 

Baso, Ahmad. “Islam Liberal sebagai Ideologi Nurcholis Madjid Versus Abdurrahman 
Wahid.” Gerbang Vol 6, No. 3 (Februari-April 2000). 

Dhakiri, Hanif. Warisan Kebesaran Gus Dur. Yogyakarta: LKIS, 2010. 

Faisol. Gus Dur dan Pendidikan Islam. Yogyakarta: Arruz Media, 2011. 

Firdaos, Rijal. “Orientasi Pedagogik dan Perubahan Sosial Budaya Terhadap Kemajuan 
Ilmu Pendidikan dan Teknologi.” Al-Tadzkiyah Vol 6. 2015. 

Fitriah, Ainun. “Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Pribumisasi Islam.” Jurnal Teosofi 
Vol 3, No 1 (Juni 2013). 

Fuad, Ismail.“Konsep Pendidikan Multikultural dalam Pendidikan Islam.” Skripsi. Fakultas 
Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, UIN Syarif Hidayatullah, 2009. 

Hanif, M. Dhakiri. 41 Warisan Kebesaran Gus Dur. Yogyakarta: LkiS, 2010. 



Mulyadi 

 

 Volume. 12, Number. 2, Juli 2019  164  

Hidayat Rifa’i, Mukhlis. “Pendidikan Agama Islam Multikultural Telaah terhadap Buku 
Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural Karya Zakiyuddin Bidhawy.” Skripsi. 
Fakultas Tarbiyah, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2009. 

INCReS, Tim. Beyond the Symbols: Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur. Bandung: 
PT. Remaja Rosdakarya, 2000. 

Mahfud, Choirul. Pendidikan Multikultural. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2016. 

Mardalis. Metode Penelitian: Pendekatan Proposal. Jakarta: Bumi Aksara, 1999. 

Maslikhah. Quo Vadis Pendidikan Multikultur. Surabaya: Temprina Media Grafika, 2007. 

Miskan. “Pemikiran KH. Abdul Rahman Wahid (Gus Dur) tentang Multikulturalisme dan 
Implikasinya terhadap Pendidikan Agama Islam di indonesia.” Tesis. Fakultas Ilmu 
Tarbiyah dan Keguruan, UIN Sunan Kalijaga, 2017. 

Mubarok Yasin, Ahmad. Gus Dur Di Mata Keluarga dan Sahabat. Jombang: Pustaka 
Tebuireng, 2010. 

Mujib, Abdul dan Jusuf Mudzakkir. Ilmu Pendidikan Islam. Jakara: Kencana Prenada Media, 
2010. 

Mustamar, Marzuki. Dalil-Dalil Praktis Amaliah Nahdliyah. Surabaya: Muara Progresif, 2016. 

Na’im, Ngainun dan Ahmad Syauqi. Pendidikan Multikultural: Konsep dan Aplikasi. 
Yogyakarta: Ar-Ruuz Media, 2010. 

Nata, Abudin. Metodologi Studi Islam. Jakarta: Rajawali Pers, 2013. 

-----------. Tokoh-Tokoh Pembaharuan Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Raja Grafindo 
Persada, 2005. 

Nazir, Muhammad. Metode Penelitian. Jakarta: Galia Indonesia, 1988. 

Ramayulis. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia, 2013. 

Rifa’I, Muhammad. Gus Dur: KH. Abdurrahman Wahid Biografi Singkat 1940-2009. Yogyakarta: 
Garasi House of Book, 2010. 

Rodli, A.F dan Salim F. Berguru kepada Bapak Bangsa: Kumpulan Esai Menelusuri Jejak 
Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid. Jakarta: PP Gerakan Pemuda Anshor, 1999. 

Rois, Achmad. “Pendidikan Islam Multikultural: Telaah Pemikiran Muhammad Amiin 
Abdullah.” Jurnal Episteme Vol 8. No 2 (2013). 

Sahal, Akhmad. Islam Nusantara. Bandung: Mizan, 2016. 

Sanusi, Ahmad dan Sohari. Ushul Fiqh. Jakarta: Rajawali Pers, 2015 

Suaedy, Ahmad dan Raja Juli Antoni. Para Pembaharu Pemikiran dan Gerakan Islam Asia 
Tenggara. Jakarta: SEAMUS, 2009. 

Sudiyono, M. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Rineka Cipta, 2009. 

Sunarto. “Sistem Pembelajaran PAI Berwawasan Multikultural.” Al-Tadzkiyah Vol 8, No. 2 
(2017). 



Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan… 

 
 

 
 

165  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

Suryana, Yaya dan Ahmad Rusdiana.. Pendidikan Multikultural (Suatu Upaya Pengutan Jati 
Diri Bangsa. Bandung: Pustaka Setia, 2015. 

Susanto, Edi. “Multikulturalisme Pendidikan Agama Islam: Telaah atas Pemikiran 
Nurcholish Madjid.” Jurnal Tadris Vol 2, No 2 (2007). 

Suyoto, Agus. Atlas Wali Songo. Depok: Pustaka IIMan, 2016. 

 Wahid, Abdurrahman. Tabayun Gus Dur. Yogyakarta: Lkis, 1998. 

 


