k1ol

Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam

Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan...

Fikroh : Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam
Volume. 12, Number. 2, Juli 2019
p-ISSN : 2087-7501, e-ISSN : 2715-4459
Him : 149-165
Journal Home Page : https://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fikroh

PEMIKIRAN GUS DUR TENTANG PENDIDIKAN ISLAM
MULTIKULTURAL

Mulyadi
STAI Al-Azhar Menganti, Gresik, Indonesia

mulyadi091265@gmail.com

Abstract

This study aims to explore Gus Dur's views on multiculturalism and the concept of
multicnltnral Islamic education. This research belongs to the category of library research,
because the main data source comes from literature review. The collected data is then
analyzed using content analysis techniques with a descriptive approach. Indonesia is a
country that consists of various ethnic groups, races, ethnicities, religions, languages. This
diversity is a uniqueness that characterizes the Indonesian nation, diversity is sunnatullab,
but on one side of the diversity often lead to conflicts between groups that have differences
from one another. Multiculturalism is an understanding that wupholds the values of
tolerance between groups with differing views on ethnicity, religion, culture, race, ethnicity
and gender, this understanding offers equality between groups, and further promotes human
values, namely equal rights to life. One of the ways to provide multicultural understanding
is through education. The results showed that Gus Dur's multiculturalism thinking
included several aspects, namely, the indigenization of Islam who wanted to integrate Islam
with local culture. Democracy and the enforcement of human rights is a logical consequence
that is considered as one of the dimensions and an inseparable part of Islamic teachings, so
that the commitment to uphold humanitarian values is obligatory. Humanism and
Pplurality are entirely based on a deep understanding of the teachings of Islam and NU's
own scientific traditions. The characteristics of Gus Dur's multiculturalism thinking are
highly anthropological theological that emphasizes social contextualism. And the results of
Gus Dur's thoughts on the concept of Multicultural Islamic education include the idea of
Gus Dur in an effort to display the image of Islamic education into social life is a
multicnltural-based Islamic edncation. Gus Dur believes that multicultural Islamic
education can be done with varions approaches and strategies. The curriculum that must be
achieved in multicultural-based Islamic education must contain the universalism of Islamic
teachings, humanitarian principles, the purpose of education must be emphasized more on
the affective and psychomotor aspects coupled with spiritual and bumanism aspects.

149 Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam


mailto:mulyadi091265@gmail.com

Mulyadi

Application of multicultural Islamic education, so that students who study are students
who have religions knowledge and have a strong general knowledge in a balanced way.

Keywords: Gus Dur, Islamic Education, Multicultural.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengupas pandangan Gus Dur tentang
multikulturalisme dan konsep pendidikan Islam multikultural. Penelitian ini
tergolong kategori library research, karena sumber data utamanya berasal ari
kajian pustaka. Data yang terkumpul selanjutnya dianalisis menggunakan teknik
conten analisys dengan pendekatan deskriptif. Indonesia adalah negara yang
terdiri dari berbagai suku bangsa, ras, etnis, agama, bahasa. Keberagaman tersebut
menjadi suatu keunikan tersendiri yang mencirikan bangsa Indonesia,
keberagaman adalah sunnatullah, akan tetapi disatu sisi keberagaman tersebut
sering menimbulkan konflik antar kelompok yang memiliki perbedaan satu sama
lain. Multikulturalisme adalah suatu paham yang menjunjung tinggi nilai-nilai
toleransi antar kelompok yang berbeda pandangan atas suku, agama, budaya, ras,
etnisdan gender, paham ini menawarkan kesederajatan antar kelompok, dan lebih
mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan, yakni persamaan hak hidup. Untuk
memberikan pemahaman multikultur salah satunya yaitu melalui pendidikan.
Hasil penelitian menunjukkan pemikiran multikulturalisme Gus Dur meliputi
beberapa aspek yaitu, pribumisasi Islam yang ingin mengintegrasikan Islam
dengan budaya lokal. Demokrasi dan penegakkan hak asasi manusia adalah
konsekuensi logis yang dianggap sebagai salah satu dimensi dan bagian yang
tidak terpisahkan dari ajaran Islam, sehingga komitmen untuk menjunjung
tinggi nilai-nilai kemanusiaan wajib hukumnya. Humanisme dan pluralitas
sepenuhnya berdasarkan pemahaman yang mendalam terhadap ajaran Islam
dan juga tradisi keilmuan NU sendiri. Karakteristik pemikiran multikulturalisme
Gus Dur sangatlah bersifat teologis antropologis yang mengedepankan
kontekstual kemasyarakatan. Dan hasil pemikiran Gus Dur tentang konsep
pendidikan Islam Multikultural meliputi gagasan Gus Dur dalam usaha
menampilkan citra pendidikan Islam ke dalam kehidupan kemasyarakatan adalah
pendidikan Islam berbasis multikultural. Gus Dur berpandangan pendidikan
Islam multikultural itu bisa dilakukan dengan berbagai pendekatan dan beberapa
strategl. Kurikulum yang harus dicapai pada pendidikan Islam betbasis
multikultural harus mengandung universalisme ajaran Islam, prinsip-prinsip
kemanusiaan, tujuan pendidikan harus lebih ditekankan kepada aspek afektif dan
psikomotorik ditambah dengan aspek spiritual dan humanisme. Aplikasi
pendidikan Islam multikultural, agar peserta didik yang belajar adalah peserta didik
yang memiliki ilmu agama dan memiliki ilmu umum yang kuat secara
seimbang,

Kata kunci: Gus Dur, Pendidikan Islam, Multikultural.

Volume. 12, Number. 2, Juli 2019 150



ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

A. Pendahuluan

Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan...

Pendidikan merupakan suatu sarana yang sangat penting dalam menciptakan
sumber daya manusia bagi masa depan bangsa. Hal ini dapat kita lihat bersama bagaimana
peran pendidikan dalam membina dan membimbing generasi bangsa yang mampu bersaing
dalam arus globasisasi. Oleh karena itu banyak para pakar pendidikan meneliti, dan
mengembangkan pendidikan agar sesuai dengan tuntutan zaman, tak terkecuali pendidikan
Islam. Keragamaan yang ada pada bangsa Indonesia di satu sisi merupakan suatu khazanah
yang patut dipelihara dan memberikan dinamika bagi bangsa, namun di sisi lain dapat pula
merupakan titik pangkal perselisihan dan konflik bagi masyarakat Indonesia.'

Beberapa kasus yang pernah terjadi di tanah air yang diakibatkan oleh perbedaan
SARA tersebut di antaranya adalah konflik Ambon, Poso, dan konflik etnis Dayak dengan
Madura di Sampit. Dari latar belakang masalah tersebut, selayaknyalah kita
mengembangkan paradigma baru di dunia pendidikan, yakni paradigma pendidikan
multikultural. Paradigma pendidikan multukultural tersebut pada akhirnya bermuara pada
terciptanya sikap siswa atau peserta didik yang mau memahami, menghormati, menghargai
perbedaan budaya, etnis, agama dan lainnya tidak menjadi penghalang bagi siswa untuk
bersatu. Dengan perbedaan, siswa justru diharapkan tetap bersatu, tidak bercerai berai,
mereka juga diharapkan menjalin kerja sama serta berlomba-lomba dalam kebaikan
(fastabiqu al-khoiraat) di kehidupan yang sangat kompetitif. Dalam konteks pemikiran
multikultural, Gus Dur tidak hanya mengadopsi cara berpikir klasik, tetapi juga berusaha
mencampurkannya dengan pemikiran modern.

Dalam lingkup pendidikan agama Islam pemikiran Gus Dur bersifat statis dan
menolak konsep pendidikan alfernative yang ditawarkan oleh Paulo Friere yang masih
bersifat politis dalam konteks konfrontatif terhadap kekuasaan sehingga berkecenderungan
memberontak kepada kekuasaan yang ada dan dengan sendirinya akan membawa kepada
pukulan balasan dari kekuasaan tersebut. Maka pemikiran multikultural Gus Dur tersebut
patut dikembangkan dan dijadikan sebagai model pendidikan a/fernative di Indonesia dengan

berbagai alasan, antara lain:*

1Zakiyuddin Baidhawy, Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural (Jakarta: Erlangga, 2005), 21.
2Maslikhah, Quo Vadis Pendidikan Multikultur (Surabaya: Temprina Media Grafika, 2007), 159.

151 Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



Mulyadi

1. Realitas bahwa Indonesia adalah negara yang dihuni oleh berbagai suku, bangsa,
etnis, agama, dengan bahasa yang beragam dan membawa budaya yang heterogen
serta tradisi dan peradaban yang beraneka ragam.

2. Pluralitas tersebut secara inheren sudah ada sejak bangsa Indonesia ini ada.

3. Masyarakat yang menentang pendidikan yang berorientasi bisnis, komersialisasi, dan
kapitalis yang mengutamakan golongan atau orang tertentu.

4. Masyarakat tidak menghendaki kekerasan dan kesewenang-wenangan pelaksanaan
hak setiap orang.

5. Pendidikan multikulturalisme sebagai resistensi fanatisme yang mengarah pada
berbagai jenis kekerasan, dan kesewenang-wenangan.

6. Pendidikan multikulturalisme memberikan harapan dalam mengatasi berbagai
gejolak masyarakat yang terjadi akhir-akhir ini.

7. Pendidikan multikulturalisme sangat erat dengan nilai-nilai kemanusiaan, sosial,
keislaman, dan ke-Tuhanan.

Selain beberapa alasan di atas, beliau juga berpandangan bahwa multikultural dalam
konteks pendidikan juga harus beragam dan sesuai dengan kulturnya masing-masing.
Karena pendidikan yang beragam itu tidak menyimpang dari tujuan, melainkan suatu upaya
untuk mencapai tujuan pendidikan itu sendiri melalui cara yang beragam. Dalam
pandangannya yang komprehensif, beliau juga berpendapat bahwa harus ada sikap percaya
diri dari individu atas kulturnya masing-masing dengan menawarkan solusi yang sering
dinamakan pribumisasi Islam, yakni bagaimana mengintegrasikan Islam dengan budaya
lokal, ataupun pendidikan agama Islam dengan pendidikan lokal.

Dari pengertian inilah kemudian muncul sikap inklusif, plural, dan multikultural
terthadap individu. Sikap yang demikian merupakan solusi dalam mewujudan masyarakat
Indonesia yang multikultural, sehingga tindakan rasisme, separatis, maupun konflik-konflik
lainnya tidak akan terjadi lagi.” Berdasarkan latar belakang dan batasan masalah yang peneliti
tentukan, maka permasalahan ini difokuskan pada: Bagaimana pemikiran Gus Dur tentang
multikulturalisme? Bagaimana pemikiran Gus Dur tentang konsep pendidikan Islam
multikultural?

3Abdurrahman Wahid, Islamku Islam Anda Islam Kita (Jakarta: The Wahid Institute, 2006), 223.

Volume. 12, Number. 2, Juli 2019 152



ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

B. Hasil dan Pembahasan
1. Pendidikan Islam Multikultural

Pendidikan Islam multikultural menggunakan seperangkat metodologi

Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan...

keilmuan yang dapat membantu seorang memahami pengetahuan secara komprehensif,
yakni hermenentika. Tujuan pendidikan Islam multikultural adalah menciptakan
masyarakat madani yang menjunjung tinggi konsep social contract, yaitu sebuah konsep
yang setiap individu dan kelompok memiliki hak dan kewajiban yang sama, meskipun
mereka berada di bawah latar belakang yang berbeda. Karakteristik pendidikan multikultural
tersebut antara lain: Pertama, pendidikan yang berprinsip pada demokrasi, kesetaraan
dan keadilan. Kedua, prinsip demokrasi, kesetaraan dan keadilan merupakan prinsip
yang mendasari pendidikan multikultural, baik pada level ide, proses, maupun gerakan.
Pendidikan yang berorientasi kepada kemanusiaan, kebersamaan dan kedamaian untuk
mengembangkan prinsip demokrasi, kesetaraan dan keadilan dalam kehidupan
bermasyarakat, terutama di masyarakat yang heterogen, diperlukan orientasi hidup yang
universal adalah kemanusiaan, kebersamaan, dan kedamaian. Orientasi hidup yang
universal ini merupakan titik orientasi bagi pendidikan multikultural.

Dari aspek didaktif, kurikulum merupakan salah satu aspek yang penting dalam
pendidikan multikultural. Lebih jauh tentang pendidikan multikultural ini, Mark K.
Smith memposisikan kurikulum pada empat pendekatan, yaitu: (1) Kurikulum sebagai
silabus (curriculum as a body of knowledge to be transmited). (2) Kurikulum sebagai produk
(curriculum as product). (3) Kurikulum sebagai proses (curviculum as proses). (4) Kurikulum
sebagai praksis (curriculum as praxis).* Untuk memberikan pendidikan multikultural,
sekolah atau guru perlu menelaah secara kritis tentang materi dan bahan ajar yang akan
disampaikan dalam proses pembelajaran, agar tidak terjadi berbagai macam bias.

2. Pemikiran Multikulturalisme Gus Dur

Ada dua tulisan Gus Dur yang berkaitan langsung dengan tema pribumisasi
Islam. Pertama, artikel “Salahkah jika dipribumikan” yang berbentuk tulisan kolom di
majalah Tempo pada 16 juli 1983, dan kedua, “Pribumisasi Islam”, sebuah antologi

dalam Muntaha Azhari dan Abdul Mun’im Saleh. Gagasan “pribumisasi Islam”

“Rijal Firdaos, “Orientasi Pedagogik dan Perubahan Sosial Budaya Terhadap Kemajuan llmu Pendidikan
dan Teknologi,” Al-Tadzkiyah, 6 (Mei 2015), 115.

153 Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



Mulyadi

dimaksudkan Gus Dur sebagai jawaban atas problem yang dihadapi umat Islam
sepanjang sejarahnya, yakni bagaimana mempertemukan budaya (‘adab) dengan norma
(syari'ah), sebagaimana juga menjadi persoalan dalam wsu/ al-figh. Menurut Gus Dur,
tumpang tindih antara agama dan budaya akan terjadi terus menerus sebagai suatu
proses yang akan memperkaya kehidupan dan akan membuatnya tidak gersang.” Agama
Islam dan budaya mempunyai independensi masing-masing, tetapi keduanya memang
mempunyai wilayah tumpang tindih, sebagaimana filsafat dan ilmu pengetahuan.
Seseorang tidak akan bisa berfilsafat tanpa ilmu pengetahuan, tetapi juga tidak bisa
dikatakan bahwa ilmu pengetahuan adalah filsafat. Di antara keduanya agama dan
budaya terjadi tumpang tindih dan sekaligus beda.

Bagi Gus Dur, Islam berfungsi penuh dalam kehidupan sebuah masyarakat
bangsa melalui pengembangan nilai. Pengembangan nilai-nilai dasarnya sebagai etika
masyarakat yang bersangkutan. Islam berfungsi bagi kehidupan masyarakat bangsa
tidak sebagai untuk kenegaraan tertentu, tetapi sebagai etika sosial yang akan memandu
jalannya kehidupan bernegara dan bermasyarakat itu, sesuai dengan martabat luhur dan
kemulian derajat manusia. Karena pada analisis terakhir, manusialah yang menjadi
objek upaya penyejahteraan hidup itu.

Terkait dengan apa yang selama ini menjadi perdebatan mengenai ideologi
negara, dikatakan: “Kita tidak usah mencari-cari negara yang ideal karena memang
tidak ada yang ideal. Islam tidak menyebutkan tentang soal negara ideal, dan juga tidak
mengharuskan. Allah meridai Islam sebagai agamamu, bukan sebagai sistem
pemerintahan. Islam menjadi besar kalau ia tidak menampakkan wajah politik
melainkan mengutamakan wajah moralnya, atau dengan kata lain Islam mengutamakan
politik sebagai institusi. Menurut pengakuannya, Saya lebih melihat kepada pencapaian
cita-cita Islam yang sebenarnya, yakni keadilan, kemakmuran dan kesamaan di antara
semua umat manusia. Kalau kita masih menginginkan bahwa Islam harus lebih dari

2 6

yang lain, itu tidaklah islami. Justru bertentangan dengan Islam”.

5Tim INCReS, Beyond the Symbols: Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur (Bandung: PT.
Remaja Rosdakarya, 2000), 43.

®Rijal Firdaos, “Orientasi Pedagogik dan Perubahan Sosial Budaya Terhadap Kemajuan IImu Pendidikan
dan Teknologi”

Volume. 12, Number. 2, Juli 2019 154



ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan...

Ada dua hal penting yang harus diperhatikan berkenaan dengan sikap dilogis
yang ditujukan pada dua cabang dalam kehidupan agama. Pertama, Gus Dur sendiri
berpendapat bahwa perbedaan agama-agama cenderung merupakan perbedaan yang
berada dalam tataran kemanusiaan. Dia mengatakan bahwa sesungguhnya yang menjadi
hakim untuk mengatakan seseorang masuk surge dan neraka.” Kedua, Gus Dur juga
melangkah pada segi-segi yang lebih praktis. Bagi Gus Dur, praktis agama menjadi
sesuatu yang sangat esensial di dalam hubungan antar agama yang didasari oleh
toleransi dan langkah yang sangat konkrit. Sebagai bukti, Gus Dur melakukan
kerjasama dengan siapa saja secara terbuka, baik dalam kelompok Kiristen, Hindu,
Budha, maupun kelompok Islam yang lain. Meski kemudian banyak berhubungan
dengan kelompok-kelompok sekuler yang tidak terlalu banyak mempersoalkan doktrin-
doktin atau dogma-dogma agama adalah perkembangan lain.*

Tulisan Gus Dur berjudul Pengembangan Fiqih Secara Kontekstual dipaparkan
bahwa ideologi multikulturalisme yang dibawa beliau dan penghormatannya terhadap
pluralitas sepenuhnya berdasarkan pemahaman yang medalam terhadap ajaran Islam
dan juga tradisi keilmuan NU sendiri. Pertama, prinsip multikulturalisme secara tegas
diakui di dalam kitab suci Al-Qur’an secara tegas mendeklarasikan bahwa pluralitas
masyarakat dari segi agama, etnis, warna kulit, bangsa, dan sebagainya merupakan
keharusan sejarah yang menjadi kehendak Allah, Karena itu upaya penyeragaman dan
berbagai bentuk hegemonisasi yang lain, termasuk dalam hal pemahaman dan implikasi
ajaran agama merupakan sesuatu bertentangan dengan semangat dasar al-Quran.

Beberapa pemikiran Gus Dur, menggambarkan bahwa Gus Dur bukanlah
seorang yang cksistensialis, melainkan seorang yang beragama dan percaya pada konsep
wahyu, tetapi Gus Dur gabungkan dengan pemikiran modern. Ini adalah sumber
multikulturalisme intelektual, tetapi ada juga sumber-sumber multikultural yang lain.
Orang bisa pluralis karena punya sikap humanitarian, kecintaan terhadap manusia

membuat kita saling menghormati.

"Tim INCReS, Beyond The Symbls: Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur, 108.
8Tim INCReS, Beyond The Symbls: Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur, 109.

155

Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



Mulyadi

Pemikiran
Multikuturalisme
Gus Dur

Pribumisasi Islam

Mengintegrasikan Islam dengan budaya lokal.

Demokrasi
dan Hak
Asasi

Manusia

Pancasila sebagai dasar negara

Kedudukan manusia di bumi

Kedaulatan di tangan rakvat

Keadilan untuk seluruh lapisan

Kedudukan sama di mata hukum

Ekonomi yang memadai

Humanisme dan Pluralitas Masyarakat

Pluralitas sendiri tumbuh sebagai paham yang menghargai

adanya humanisme, sehingga manusia benar-benar dihargai

sebagai kedudukannya sebagai manusia.

Karakteristik
Multikultural
isme Gus
Dur

Pemahaman ajaran Islam dan
aktualisasi Islam

Konstekstualisasi sumber hukum
Islam dari sumber asli

Kesediaan menerima ajaran-ajaran
yang baik dari agama lain

Bersifat teologis antropologis

Berpegang teguh pada maqasid al-
asyri’ah dalam rangka mewujudkan
maqasid al-nas

Gambar 1 Pemikiran Multikulturalisme Gus Dur

Volume. 12, Number. 2, Juli 2019

156




ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan...

3. Pemikiran Gus Dur Tentang Konsep Pendidikan Islam Multikultural

Salah satu gagasan Gus Dur dalam usaha menampilkan citra pendidikan Islam
ke dalam kehidupan kemasyarakatan adalah pendidikan Islam berbasis multikultural.
Pendidikan ini mengutamakan sikap mengembangkan pandangan dan perangkat
kultural yang dilengkapi oleh upaya membangun system kemasyarakatan yang sesuai
dengan wawasan budaya yang ingin dicapai itu. Pendidikan ini lebih mementingkan
aktivitas budaya dalam konteks pengembangan lembaga-lembaga yang dapat
mendorong transformasi sistem sosial secara evo/utif. Hal ini dapat mempermudah
dalam menggagas pendidikan Islam berbasis multikultural sebagaimana ciri khas
pendidikan tersebut.

Gus Dur berpandangan pendidikan Islam multikultural itu bisa dilakukan
dengan berbagai pendekatan dan strategi, misalnya dengan cara pembaharuan
pendidikan Islam dan modernisasi Gus Dur memberi contoh yaitu penggunaan tutup
kepala di sekolah non-agama, yang di negeri ini dikenal dengan nama jilbab. Ke-
Islaman lahiriyah seperti itu, juga terbukti dari semakin tingginya jumlah mereka dari
tahun ke-tahun yang melakukan ibadah umroh atau haji kecil. Demikian juga, semangat
menjalankan ajaran Islam datangnya lebih banyak dari komunikasi di luar sekolah,
antara Berbagai komponen masyarakat Islam. Dengan kata lain, pendidikan Islam tidak
hanya disampaikan dalam ajaran-ajaran formal Islam di sekolah-sekolah agama atau
madrasah belaka, melainkan juga melalui sekolah-sekolah non-agama yang berserak-
serak di seluruh penjuru dunia.’

Kemudian beberapa strategi yang ditawarkan Gus Dur Terkait dengan
pendidikan dapat penulis himpun sebagai berikut:

a. Strategi Sosio-Politik

Strategi ini menekankan pentingnya formalisasi ajaran-ajaran Islam ke dalam
lembaga-lembaga negara melalui upaya formal dan legal. Untuk menerapkan hal
tersebut pendidikan Islam harus menekankan aspek etika dalam lembaga, SDM,
masyarakatnya.

b. Strategi Kultural

SAbdurrahman Wahid, Islamku Islam Anda Islam Kita, 225.

157

Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



Mulyadi

Strategi ini dirancang untuk mengembangkan pendidikan Islam dengan
memperbaharui kualitas pendidikan tersebut agar selaras dengan jaman. Tujuan ini
dapat dicapai dengan memperdalam kesadaran pendidikan islam mengenai
kompleksitas lingkunganya. Kemudian pendidikan islam terutama pesantren harus
menekankan berfikir rasionalis dan dan memperkuat solidaritas terhadap sesama
umat manusia tanpa memandang ideologi, asal-usul, ras, atau budaya. Strategi sosio-
kultural

Pendidikan Islam lebih bisa diterima masyarakat melalui lembaga-lembaga
umum. Gus Dur menempatkan pesantren pada sebuah tempat eksklusif dalam
transformasi ajaran Islam. Pemikiran-pemikiran Gus Dur masih terbuka dalam
memperjuangkan budaya-budaya Islam tradisional, khususnya budaya pesantren,
namun tidak menutup mata terhadap kondisi dan perkembangan zaman yang terus
berevolusi.

c. Strategi pedagogis

Titik tekan terhadap keberhasilan penerapan pendidikan Islam multikultural
mengarah pada pendidik yang yang berkompeten, profesional, berwawasan luas,
serta karismatik. Karismatik menurut Gus Dur lalah nilai lebih dalam membangun
spiritualitas antara pendidik dengan peserta didik di samping pendidik juga memiliki
wawasan luas tentang harmonisasi dan humanisasi yang tinggi dalam menciptakan
pendidikan yang multikultural. Menurut Ngainun Naim dan Achmad Syauqi
penanaman nilai-nilai spiritual dan kultur sejak dini merupakan langkah yang paling
efektif dalam membentuk karakter peserta didik di masa depan.'

4. Kurikulum Pendidikan Islam Multikultural

Universalisme Islam menurut Gus Dur termanifestasikan dalam rangkaian ilmu
pengetahuan yang biasa disebut pondasi agama Islam. ilmu hukum (figh), keimanan
(taubid), serta etika (akblag). Universalisme dalam pendidikan Islam tersebut selanjutnya
harus mengandung prinsip-prinsip kemanusiaan. Prinsip-prinsip kemanusiaan itu
menurut Gus Dur adalah sebagai jalan diterimanya pendidikan Islam sebagai

pendidikan yang humanis. Prinsip-prinsip tersebut telah dirumuskan dalam literatur

¥Ngainun Na’im dan Ahmad Syaugqi, Pendidikan Multikultural: Konsep dan Aplikasi (Yogyakarta: Ar-
Ruuz Media, 2010), 34.

Volume. 12, Number. 2, Juli 2019 158



ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

kuno yaitu: pertama, keselamatan lahiriah manusia di luar ketentuan hukum (bifdzu nafs).

Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan...

Kedna, jaminan kebebasan berkeyakinan tanpa ada paksaan untuk berpindah keyakinan
(hifdzu ad-din). Ketiga, jaminan keselamatan keluarga dan keturunan (hifdzu an-nasl).
Keempat, jaminan keselamatan harta benda dan kepemilikan di luar ketentuan hukum
(hifdzu al-mal), Jaminan ini menampilkan sosok lain dari universalisme Islam, kebebasan
profesi berarti kebebasan untuk melakukan pilihan atas resiko masing-masing akan
keberhasilan yang ingin diraih. Kebebasan yang telah diraih merupakan penentuan arah
hidup dan tanggung jawabnya sendiri.""

5. Aplikasi Pendidikan Islam Multikultural

Pesantren sebagai salah satu lembaga yang bernafaskan Islam memiliki
keunikan tersendiri. Aplikasi pendidikan islam multikultural yang digagas Gus Dur
tidak lepas dari lembaga pendidikan Islam tersebut. Sebagaimana yang telah dibahas di
atas, kita melihat paling kurang terdapat lima macam tipologi pesantren. Pertama,
lembaga pendidikan pesantren yang bersifat salafi, yaitu lembaga pendidikan pesantren
yang hanya mengajarkan agama dengan bersandar pada kitab-kitab klasik dengan
menggunakan sistem Jalaqah, sorogan dan  bandongan. Kedua, lembaga pendidikan
pesantren yang selain memiliki ciri-ciri pesantren salafi sebagai mana tersebut di atas,
juga telah mengadopsi sistem madrasah, walaupun muatan kurikulumnya sepenuhnya
agama. Ketjga, lembaga pendidikan pesantren yang selain memiliki sistem madrasah juga
sudah melengkapinya dengan sistem sekolah umum yang memungkinkan santrinya
dapat melanjutkan ke tingkat pendidikan yang lebih tinggi baik di perguruan tinggi
agama maupun pada perguruan tinggi umum. Keempat, sistem pendidikan pesantren
yang sudah melengkapi dirinya dengan keunggulan dalam menguasai bahasa asing dan
teknologi modern. Kelima, sistem pendidikan pesantren yang santrinya diarahkan
untuk menjadi tenaga kerja professional yang dibutuhkan masyarakat. Pada pesantren
model kelima ini, para lulusannya diarahkan untuk bekerja secara mandiri pada sektor

informal.'?

"Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan, 148-149.
2Abudin Nata, Tokoh-Tokoh Pembaharuan Pendidikan Islam di Indonesia (Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada, 2005), 353.

159 Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



Mulyadi

Munculnya dinamika pesantren yang demikian itu tidak lepas dari gagasan Gus
Dur menginginkan terjadinya proses penggalakan kembali nilai-nilai lama yang tidak
relevan lagi dengan nilai-nilai baru yang lebih relevan dan dianggap baik dan lebih
sempurna. Inilah yang selanjutnya memunculkan istilah yang berbunyi: almubafadzah
ala al-gadim al-shalibh wal al-akhdzu bi al-jadid al—ashlah (memelihara dan melestarikan nilai-
nilai lama yang masih relevan dan mengambil nilai-nilai baru yang lebih relevan lagi.

Gus Dur berpendapat bahwa lembaga pendidikan Islam  perlu
menyelenggarakan kajian pendidikan umum. Alasan tersebut antara lain: Pertama,
bahwa mayoritas masyarakat tidak semua belajar di lembaga pendidikan Islam. Kedua,
masyarakat yang belajar di sekolah umum dengan belajar agama di lembaga Islam, akan
terdorong untuk memasuki pendidikan Islam dan sekaligus memasuki lembaganya.
Dalam konteksnya Gus Dur tidak menginginkan adanya dikotomi pendidikan. Semua
aspek-aspek pendidikan hendaknya bersaing secara sehat dalam mencapai tujuan dan
karakter masing-masing.

Berdasarkan pada gagasannya, Gus Dur menginginkan juga agar peserta didik
yang belajar adalah peserta didik yang memiliki ilmu agama yang kuat sekaligus juga
memiliki ilmu umum yang kuat secara seimbang. Gus Dur menginginkan, agar di
samping mencetak ahli ilmu agama Islam, juga mampu mencetak orang yang memiliki
keahlian dalam ilmu pengetahuan dan teknologi, seperti ilmu komputer, fisika,
pertanian, perkebunan, dan sebagainya. Tetapi yang patut digaris bawahi peserta didik
tersebut mampu menjadi peserta didik yang humanis terhadap peserta didik lainnya
sebagai bekal kehidupan bermasyarakat.

Selanjutnya Gus Dur juga menginginkan agar kurikulum pendidikan Islam
memiliki keterkaitan dengan kebutuhan lapangan kerja. Untuk kalangan dunia kerja,
baik dalam bidang jasa maupun dalam bidang perdagangan dan keahlian lainnya,
pendidikan Islam harus memberikan masukan bagi kalangan pendidikan lainya, tentang
keahlian apa yang sesungguhnya dibutuhkan oleh lapangan kerja yang di era globalisasi
seperti sekarang ini demikian cepat dan beragam. Menurut Gus Dur, tujuan pendidikan
Islam bukan hanya tetletak pada upaya fafagqub fi al-din, yakni menghasilkan manusia

yang mendalami ilmu agama setingkat ulama, melainkan terintegrasinya pengetahuan

Volume. 12, Number. 2, Juli 2019 160



&;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan...

agama dan non-agama, schingga lulusan yang dihasilkan pesantren adalah suatu
kepribadian yang utuh dan bulat dalam dirinya, yakni pribadi yang di dalamnya
tergabung unsur-unsur keimanan yang kuat atas pengetahuan secara seimbang. Peserta
didik yang dihasilkan pendidikan yang demikian itu, sebagai peserta didik yang memiliki
wawasan pemikiran yang luas, pandangan hidup yang matang dan mampu melakukan
kerja-kerja praktis, serta berwatak multi sektoral dalam memecahkan persoalan-
persoalan yang dihadapinya. Dengan kata lain, peserta didik yang mampu memandang
jauh ke depan, di samping memiliki keterampilan praktis untuk menyelesaikan berbagai

persoalannya sendiri secara tuntas."”

— Pendidikan Islam Berbasis

Menggegas Pendidikan Muldkultural

Islam Multikultural |
Peran Pesantren

— Sifat Inklusif

Islam Sebagai Etika Sosial

— Sosio-Politik
Pemikiran Gus Dur Strategi
. — Kultural
tentang Konsep __ Pendekatan ]
Pendidikan Islam Pendidikan Islam — Sosio-Kultural
Multikultural i
Multikultural L Pedagogis

Kurikulum Pendidikan Islam Multikultural

Mengandung universalisme ajaran Islam prinsip-prinsip kemanusiaan,
tujuan pendidikan harus lebih ditekankan kepada aspek afektif dan
psikomotorik ditambah dengan aspek spiritual dan humanisme.

Aplikasi Pendidikan Islam Multikultural

Memelihara dan melestarikan nilai-nilai lama yang masih relevan
. dan mengambil nilai-nilai baru yang lebih relevan. Serta menjadikan
peserta didik memiliki ilmu agama dan memiliki ilmu umum yang
kuat secara seimbang.

BAbudin Nata, Tokoh-Tokoh Pembaharuan Pendidikan Islam di Indonesia

161

Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



Mulyadi

Gambar 2 Pemikiran Gus Dur Tentang Konsep Pendidikan Islam Multikultural

C. Simpulan

Dari hasil penelitian maka dapat diambil kesimpulan, pemikiran Multikulturalisme Gus
Dur, Menurut Gus Dur pribumisasi Islam adalah suatu pemahaman yang mempertimbangkan
kebutuhan-kebutuhan lokal didalam merumuskan hukum-hukum agama tanpa mengubah
hukum itu sendiri. Jadi pribumisasi Islam bukan suatu upaya meninggalkan norma demi
budaya, tetapi agar norma-norma itu menampung kebutuhan-kebutuhan dari budaya
dengan mempergunakan peluang yang disediakan oleh variasi pemahaman #nash, dengan
tetap memberikan peranan kepada wsu/ alfigh dan gawa‘id al-figh. Demokrasi merupakan
salah satu tema besar yang perlu digaris bawahi dari perjuangan dan pemikiran Gus Dur.
Baginya konsep demokrasi adalah konsekuensi logis yang dianggap sebagai salah satu
dimensi dalam ajaran Islam. Ideologi pemikiran Gus Dur dan penghormatannya terhadap
humanisme dan pluralitas sepenuhnya berdasarkan pemahaman yang mendalam terhadap
ajaran Islam dan juga tradisi keilmuan NU sendiri yang mengikuti tradisi pemikiran
madzhab yang menjadi pilar tegaknya peradaban figih. Karakteristik pemikiran
multikulturalisme Gus Dur sangatlah bersifat teologis antropologis yang mengedepankan
kontekstual kemasyarakatan.

Pemikiran Gus Dur Konsep Pendidikan Islam Multikultural Gagasan Gus Dur
dalam usaha menampilkan citra pendidikan Islam ke dalam kehidupan kemasyarakatan
adalah pendidikan Islam berbasis multikultural. Gus Dur berpandangan pendidikan Islam
multikultural itu bisa dilakukan dengan berbagai pendekatan dan strategi, misalnya dengan
cara pembaharuan pendidikan Islam dan modernisasi pendidikan Islam. Strategi yang
ditawarkan Gus Dur adalah strategi sosio-politik, strategi ini menekankan pentingnya
formalisasi ajaran-ajaran Islam ke dalam lembaga-lembaga negara melalui upaya formal dan
legal. Strategi kultural, strategi ini dirancang untuk mengembangkan pendidikan Islam
dengan memperbaharui kualitas pendidikan tersebut agar selaras dengan jaman. Strategi
sosio-kultural, strategi ini meneckankan bahwa pendidikan Islam perlu mengembangkan
nilai-nilai keislaman yang tidak harus dilembagakan. Artinya pendidikan Islam lebih bisa

diterima masyarakat melalui lembaga-lembaga umum. Strategi pedagogis, titik tekan

Volume. 12, Number. 2, Juli 2019 162



ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

terthadap keberhasilan penerapan pendidikan Islam multikultural mengarah pada pendidik

Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan...

yang yang berkompeten, profesional, berwawasan luas, serta karismatik.

Menurut Gus Dur kurikulum yang harus dicapai pada pendidikan Islam berbasis
multikultural harus mengandung universalisme ajaran Islam itu sendiri. Aplikasi pendidikan
Islam multikultural, Gus Dur menginginkan agar peserta didik yang belajar adalah peserta
didik yang memiliki ilmu agama dan memiliki ilmu umum yang kuat secara seimbang. Gus
Dur menginginkan, agar di samping mencetak ahli ilmu agama Islam, juga mampu
mencetak orang yang memiliki keahlian dalam ilmu pengetahuan dan teknologi, seperti ilmu
komputer, fisika, pertanian, perkebunan, dan sebagainya. Tetapi yang patut digaris bawahi
peserta didik tersebut mampu menjadi peserta didik yang humanis terhadap peserta didik

lainnya sebagai bekal kehidupan bermasyarakat.

D. Daftar Pustaka
Al-Rasheed, Momoon. Iskam Tanpa Kekerasan. Y ogyakarta: LkiS, 1998

Arikunto, Suharsimi. Prosedur Penelitian Snatn Pendekatan Praktek. Jakarta: PT Rineka Cipta,
2000.

Azra, Azyamardi. Pendidikan Islam Tradisional dan Modernitas Menuju Milenium Baru. Ciputat:
Logos Wacana Ilmu, 2002.

Baidhawy, Zakiyuddin. Pendidikan Agama yang Berwawasan Multikultural. Jakarta: Erlangga,
2005.

Barton, Greg. Biografi Gus Dur The Authorized Biography of Abdurrabman Wabid. Y ogyakarta:
Saufa, 2016.

———————————— . Gagasan Islam Liberal di Indonesia. Jakarta: Paramadina, 1999.

Baso, Ahmad. “Islam Liberal sebagai Ideologi Nurcholis Madjid Versus Abdurrahman
Wahid.” Gerbang Vol 6, No. 3 (Februari-April 2000).

Dhakiri, Hanif. Warisan Kebesaran Gus Dur. Y ogyakarta: LKIS, 2010.
Faisol. Gus Dur dan Pendidikan Islam. Y ogyakarta: Arruz Media, 2011.

Firdaos, Rijal. “Orientasi Pedagogik dan Perubahan Sosial Budaya Terhadap Kemajuan
Ilmu Pendidikan dan Teknologi.” A/-Tadzkiyah Vol 6. 2015.

Fitriah, Ainun. “Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Pribumisasi Islam.” Jurnal Teosof
Vol 3, No 1 (Juni 2013).

Fuad, Ismail.“Konsep Pendidikan Multikultural dalam Pendidikan Islam.” Skripsi. Fakultas
Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, UIN Syarif Hidayatullah, 2009.

Hanif, M. Dhakiri. 47 Warisan Kebesaran Gus Dur. Y ogyakarta: LkiS, 2010.

163 Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



Mulyadi

Hidayat Rifa’i, Mukhlis. “Pendidikan Agama Islam Multikultural Telaah terhadap Buku
Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural Karya Zakiyuddin Bidhawy.” Skripsi.
Fakultas Tarbiyah, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2009.

INCReS, Tim. Beyond the Symbols: Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur. Bandung:
PT. Remaja Rosdakarya, 2000.

Mahftud, Choirul. Pendidikan Multikultural. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010.
Mardalis. Metode Penelitian: Pendekatan Proposal. Jakarta: Bumi Aksara, 1999.
Maslikhah. Qwuo 1V adis Pendidikan Multikultur. Surabaya: Temprina Media Grafika, 2007.

Miskan. “Pemikiran KH. Abdul Rahman Wahid (Gus Dur) tentang Multikulturalisme dan
Implikasinya terhadap Pendidikan Agama Islam di indonesia.” Tesis. Fakultas Ilmu
Tarbiyah dan Keguruan, UIN Sunan Kalijaga, 2017.

Mubarok Yasin, Ahmad. Gws Dur Di Mata Keluarga dan Sababat. Jombang: Pustaka
Tebuireng, 2010.

Mujib, Abdul dan Jusuf Mudzakkir. I/mu Pendidikan Islam. Jakara: Kencana Prenada Media,
2010.

Mustamar, Marzuki. Dalil-Dalil Praktis Amaliah Nabhdliyah. Surabaya: Muara Progresif, 2016.

Na’im, Ngainun dan Ahmad Syauqi. Pendidikan Multikultural: Konsep dan Aplikasi.
Yogyakarta: Ar-Ruuz Media, 2010.

Nata, Abudin. Metodologi Studi Islam. Jakarta: Rajawali Pers, 2013.

——————————— . Tokobh-Tokoh Pembabarnan Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2005.

Nazir, Muhammad. Metode Penelitian. Jakarta: Galia Indonesia, 1988.
Ramayulis. Iimu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia, 2013.

Rifa’l, Muhammad. Gus Dur: KH. Abdurrabman Wahid Biografi Singkat 1940-2009. Y ogyakarta:
Garasi House of Book, 2010.

Rodli, A.F dan Salim F. Berguru kepada Bapak Bangsa: Kumpulan Esai Menelusuri Jejak
Pemikiran KH. Abdurrahman Wabid. Jakarta: PP Gerakan Pemuda Anshor, 1999.

Rois, Achmad. “Pendidikan Islam Multikultural: Telaah Pemikiran Muhammad Amiin
Abdullah.” Jurnal Episteme Vol 8. No 2 (2013).

Sahal, Akhmad. Islam Nusantara. Bandung: Mizan, 2016.
Sanusi, Ahmad dan Sohari. Ushu/ Figh. Jakarta: Rajawali Pers, 2015

Suaedy, Ahmad dan Raja Juli Antoni. Para Pembaharu Pemikiran dan Gerakan Islam Asia
Tenggara. Jakarta: SEAMUS, 2009.

Sudiyono, M. I/nu Pendidikan Islam. Jakarta: Rineka Cipta, 2009.

Sunarto. “Sistem Pembelajaran PAI Berwawasan Multikultural.” A/ Tadzkiyah Vol 8, No. 2
(2017).

Volume. 12, Number. 2, Juli 2019 164



k1ol

Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam

Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan...

Suryana, Yaya dan Ahmad Rusdiana.. Pendidikan Multikultural (Suatu Upaya Pengutan Jati
Diri Bangsa. Bandung: Pustaka Setia, 2015.

Susanto, Edi. “Multikulturalisme Pendidikan Agama Islam: Telaah atas Pemikiran
Nurcholish Madjid.” Jurnal Tadris Vol 2, No 2 (2007).

Suyoto, Agus. Atlas Wali Songo. Depok: Pustaka IIMan, 2016.
Wahid, Abdurrahman. Tabayun Gus Dur. Yogyakarta: Lkis, 1998.

165 Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



