
Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan… 

 

 Volume. 13, Number. 2 Juli 2020  74  

 

Fikroh : Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

Volume. 13, Number. 2, Juli 2020 

p-ISSN : 2087-7501, e-ISSN : 2715-4459 

Hlm : 74-96 

Journal Home Page : https://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fikroh 

 
DIALEKTIKA ISLAM DAN ILMU PENGETAHUAN  

(Studi Waḥdat al-‘Ulūm Menurut al-Ghazali) 
 

Mohammad Usman 
STAI Miftahul Ulum Pamekasan 

mohammadusman@gmail.com 

Abstract 

The dichotomy of sciences caused both the positive and negative effects for development of 
civilizations; such as poverty, economic colonialism and dehumanization. Therefore, the unity 
of sciences is an interesting and important to be discussed for developing a new and prosperous 
civilization. This paper discussed the unity of sciences according to Imam al-Ghazali (d. 
1111) and its urgency to the issue of human life. For al-Ghazali, science must be unified in 
the aspects of ontology, epistemology, and axiology. These three aspects of knowledge united in 
one entity; such as three angles in a triangle. From the pespective of ontology, knowledge comes 
from God and cannot be separated from God, so all sciences are commendable. 
Epistemologically, the nature of science is the light coming from the illumination light of God. 
Science can be obtained by optimizing the function of reason and through revelation or 
inspiration. The validity of science is depended on how and sources used to obtain it. 
Knowledge is not for knowledge, but knowledge for human prosperity. To realize the concept 
of the unity of sciences it is needed a hard work, patience and many-stage processes; namely 
equal treatment on scientific and religious knowledge, dialogue, integration and 
interconnection between science and the end is the unity of sciences. Science is everything as a 
point of view from all aspects both from the aspect of ontology, epistomology, and axiology 
because the basis of al-Ghazali's view in the book of ihyaulumuddin is explained, that 
science is basically only one, that is knowledge of all from God. 

Keywords: Science, Civilization, Human 

Abstrak 

Dikotomi ilmu menyebabkan efek positif dan negatif untuk pengembangan 
peradaban; seperti kemiskinan, kolonialisme ekonomi dan dehumanisasi. Oleh 
karena itu, kesatuan ilmu adalah hal yang menarik dan penting untuk dibahas 
untuk mengembangkan peradaban baru dan sejahtera. Artikel ini membahas 
kesatuan ilmu menurut Imam al-Ghazali (w. 1111) dan urgensinya terhadap 
masalah kehidupan manusia. Bagi al-Ghazali, sains harus disatukan dalam 



Mohammad Usman 

 
 

 
 

75  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

aspek ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Ketiga aspek pengetahuan ini 
disatukan dalam satu entitas; seperti tiga sudut dalam segitiga. Dari sudut 
pandang ontologi, pengetahuan berasal dari Tuhan dan tidak dapat dipisahkan 
dari Tuhan, sehingga semua ilmu terpuji. Secara epistemologis, sifat sains 
adalah cahaya yang berasal dari cahaya penerangan Allah. Ilmu dapat diperoleh 
dengan mengoptimalkan fungsi nalar dan melalui wahyu atau inspirasi. 
Validitas sains tergantung pada bagaimana dan sumber yang digunakan untuk 
mendapatkannya. Pengetahuan bukan untuk pengetahuan, tetapi pengetahuan 
untuk kesejahteraan manusia. Untuk merealisasikan konsep kesatuan ilmu 
diperlukan kerja keras, kesabaran, dan banyak tahapan proses; yaitu perlakuan 
yang sama pada ilmu pengetahuan dan agama, dialog, integrasi dan interkoneksi 
antara sains dan akhirnya adalah kesatuan ilmu. Ilmu adalah segalanya sebagai 
sudut pandang dari segala aspek baik dari segi ontologi, epistomologi,dan 
aksiologi karena pad dasarnya dalam pandangan al-Ghazali dalam buku 
ihyaulumuddin dijelasakan ,bahwa ilmu pada dasarnya hanya ada satu yaitu ilmu 
semua dari tuhan. 

Kata kunci: Ilmu Pengetahuan, Peradaban, Manusia 
 

A. Pendahuluan 

Perdebatan tentang masalah epistemologi memiliki akar yang sangat panjang. 

Perdebatan terjadi di Yunani Kuno. Contoh Heraclitus, berpendapat bahwa alam semesta 

selalu berubah dan dunia selalu bergerak. Implikasi dari ideologi ini adalah bahwa 

kebenaran yang menjadi subjek studi ilmiah akan selalu berubah dan kebenaran hanya 

bersifat duniawi dan tidak abadi. Parmenides bahkan mempertanyakan apa yang ditangkap 

oleh indera. Dia menolak hasil persepsi yang ditangkap oleh indera sebagai pengetahuan, 

kalau tidak, dia hanya menerima satu-satunya kebenaran yang nyata; dalam bentuk konsep 

yang dimiliki oleh pikiran; seperti 7 + 4 = 11. Baginya, kebenaran didasarkan pada indera, 

karena salju putih tidak memiliki dasar kejelasan dan ketidakpastian.1 Pendapat seperti itu 

diikuti oleh Plato. Dia menyatakan bahwa ada ide di luar jangkauan indera, itu tetap, tidak 

berubah, dan abadi.2 

Plato dikritik oleh Aristoteles. Menurut Aristoteles, istilah dan pengertian bukanlah 

hasil dari universal bawaan tetapi keduanya adalah hasil dari proses pengamatan manusia 

yang panjang. Aristoteles mengakui keterbatasan indera dalam memahami realitas objek, 

 
1Imam Wahyudi, Pengantar Epistemologi, (Yogyakarta: LIMA, 2007), 87. 
2Mufid Fathul, “Epistemologi Mulla Sadra: Kajian tentang Ilmu Husuli dan Ilmu Huduri.” (Disertasi, 

IAIN Walisongo Semarang, Semarang 2012), 103. 



Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan… 

 

 Volume. 13, Number. 2 Juli 2020  76  

tetapi pengamatan dan penyelidikan berulang kali menyebabkan pikiran memiliki 

kemampuan untuk mengabstraksikan objek dari objek konkret.3 Selanjutnya, ada gerakan 

yang dipelopori oleh Neo Platonisme. Plotinus mencoba menggabungkan pendapat Plato 

dan Aristoteles. Plotinus lebih condong pada pendapat Plato. Baginya, The One adalah 

basis dari segalanya. Yang Esa adalah asal, yang sempurna, menjadi Penyebab Pertama dari 

semua yang ada. Pendapat semacam itu diikuti oleh para filsuf Islam; seperti al-Farabi, Ibnu 

Sina, al-Suhrawardi al-Maqtul dan lainnya. 

Upaya-upaya untuk integrasi antara sains dan agama telah dibahas oleh para filsuf 

Islam Islam sebagai, pertama, Abu Nasr al-Farabi (870-950 M), yang dikenal sebagai Guru 

Kedua. Al-Farabi sangat terkenal dengan upayanya untuk menyelaraskan paradigma Plato 

dan Aristoteles. Al-Farabi berpendapat Aristoteles bahkan menyangkal keberadaan ide-ide 

Plato, tetapi ia merasa sulit untuk memahami penyebab pertama alam semesta. Dia sulit 

dalam memahami masalah bentuk ilahi.4 Yang kedua adalah Ibnu Sina. Sebagai seorang 

filsuf muslim, ia mensintesis epistemologi Platonis dan Aristotelian dengan ide-ide filosofis 

yang didasarkan pada firman Allah dalam Al-Qur'an Surat al-Nur ayat 35. Berdasarkan isi 

ayat tersebut, Ibnu Sina menyatakan bahwa manusia memiliki kemampuan menerima. 

(quwwat isti'dādiyyah) yang disamakan dengan ceruk (mishkāt) yang dapat memancarkan 

cahaya. Selanjutnya, pikiran manusia memiliki kekuatan lain untuk memperoleh 

pengetahuan melalui persepsi. Kemampuan ini diilustrasikan oleh Tuhan sebagai lentera (al-

miṣbāḥ). Munculnya manifestasi primer adalah fondasi untuk bentuk sekunder yang 

dipahami oleh pikiran manusia. Ini adalah kemampuan pikiran manusia sebagai gelas 

(zujajah). Proses akuisisi dapat melalui bentuk utama dari perenungan yang disebut sebagai 

pohon zaitun (shajarah zaytunah) atau pemikiran mendalam yang digambarkan sebagai 

minyak dari pohon zaitun. Kemuliaan tertinggi dari kemampuan pikiran manusia 

digambarkan sebagai kemampuan minyak ilahi (zayt) yang tampaknya bersinar meskipun 

tidak tersentuh oleh api (yakādu zaytuhā yuḍ'ī walaw tamsashu al-nār).5 Meskipun Imam al -

Ghazali melalui bukunya Taḥāfut al-Falāsifah, mengecam keras para filsuf Muslim 

 
3Musa Asy’ari, Filsafat Islam Kajian Ontologis, Epistemologis dan Aksiologis dan Perspektif, 

(Yogyakarta: LESFI, 1992), 23-24. 
4Mehdi Ha’iry Yazdi, Ilmu Hudhuri: Prinsip Epistemologi dalam Filsafat Islam, (Bandung: Mizan, 

1994), 29-30. 
5Ibn Sina, Kitāb al-Ishārāt wa al-Tanbīhāt, (Kairo: 1060), Vol.2, 390. 



Mohammad Usman 

 
 

 
 

77  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

sebelumnya termasuk Avicenna, tetapi dia setuju dengan interpretasi Avicenna terhadap 

Surat al-Nur: 35.6 Konsep Cahaya menjadi prinsip dasar kesatuan ilmu pengetahuan. 

B. Hasil dan Pembahasan 

1. Diskursus Tentang Waḥdat al-‘Ulūm 

Konsep kosmologi sejak Yunani pra-Sokrates, terutama dalam pertanyaan yang 

mana (satu) dan banyak (banyak) menyiratkan perdebatan epistemologis di antara para 

ilmuwan. Para filsuf memiliki pandangan berbeda tentang keberadaan dunia ini. 

Parmenides memandang dunia sebagai "zat statis", di sisi lain, Heraclitus mengira 

dunia selalu berubah (menjadi), Empedocles memandang dunia terdiri dari empat 

unsur, Democritus berpendapat bahwa dunia itu atom. Pythagoras menganggap bahwa 

dunia adalah angka, Plato menganggapnya sebagai bentuk dan Aristoteles 

menganggapnya sebagai kategori. Menurut Plato, pengetahuan adalah satu, sedangkan 

keragaman pengetahuan adalah bagian dari yang satu. Karena itu, Plato mengakui 

bahasa, seni, dan lainnya sebagai bagian dari pengetahuan.7 

Dalam sejarah sains Islam, wacana pengetahuan juga muncul. Al-Kindi, yang 

dikenal sebagai bapak filsuf muslim, berpendapat bahwa pengetahuan manusia dapat 

diklasifikasikan menjadi dua, yaitu pengetahuan indera yang berasal dari indera dan 

pengetahuan ide. Pengetahuan pertama yang terkait dengan objek empiris. Pengamatan 

manusia menyebabkan konsep manusia objek dan gambar disimpan di fakultas retensi 

untuk dipertahankan dan diabadikan. Sebaliknya, ide-ide pengetahuan terkait dengan 

objek non-material, kebenaran berdasarkan inferensi logis dan tak terhindarkan dari 

prinsip intuisi. Objek pengetahuan rasional juga dikaitkan dengan bentuk-bentuk lain 

yang dicapai melalui abstraksi objek-objek yang sensoris.8 Pembagian yang dilakukan 

oleh al-Kindi di atas sebenarnya berdasarkan pada sumber pengetahuan yang berbeda 

dan bukan pada sifat ilmu itu sendiri, karena keduanya mencoba menggambarkan 

objek apa adanya. 

 
6Al-Ghazali elaborates the concept of Light in his Mishkāt al-Anwār wa Maṣafāt al-Asrār, (Beirut:‘Alam 

al-Kutub, 1986), 54. 
7The Metaphysics Research Lab, “The Unity of Science,” The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 

Stanford: Stanford University, 2014, 3. 
8Majid Fakhry, a History of Islamic Philosophy, (New York: Columbia University, 1987), 116-117. 



Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan… 

 

 Volume. 13, Number. 2 Juli 2020  78  

Al-Farabi membagi pengetahuan menjadi tiga jenis; ilmu fisika, filsafat dan 

psikologi. Pertama, objek ilmu fisika adalah fisik manusia; seperti panas, dingin, bau, 

lihat dan rasakan. Kedua, Psikologi adalah ilmu yang berhubungan dengan kemampuan 

jiwa; ilmu yang dihasilkan oleh kemampuan imajinasi manusia, seperti kekuatan 

imajinatif atau imajinasi untuk menggabungkan atau memisahkan seluruh kesan di sana 

menghasilkan potongan-potongan, dan hasilnya bisa benar dan bisa salah. Ketiga, 

filsafat ('ilm al-'aqlī) adalah ilmu yang didasarkan pada kekuatan pemikiran yang 

memungkinkan manusia untuk memahami berbagai istilah, sehingga mereka dapat 

membedakan antara yang mulia dan yang tidak berguna, baik dan buruk dan nilai-nilai 

lainnya. dan makna.9 Konsep emanasi yang diusung oleh al-Farabi juga menunjukkan 

kemampuan manusia untuk memperoleh pengetahuan yang berasal dari jalan malaikat 

(angelic) melalui kapasitas ide-ide manusia. Ini menunjukkan bahwa realitas sains 

(ḥaqīqat al-‘ulūm) tidak dapat dipisahkan dari kenyataan materi yang sebagai hasil dari 

proses emanasi.  

Ibnu Sina berpendapat bahwa pengetahuan adalah abstraksi dalam memahami 

bentuk objek. Dia menyatakan bahwa ilmu sejati dapat diperoleh melalui akal. Selain 

itu, Ibnu Sina juga memiliki teori jiwa yang dimurnikan (al-Rūh al-Muqaddas) yang 

memiliki hubungan dengan Jiwa Universal melalui proses inspirasi dan wahyu.10 

Setelah Ibnu Sina, Imam al-Ghazali juga membahas masalah pengetahuan di Iḥyā 

‘Ulūm al-Dīn. Secara umum, Imam al-Ghazali mengakui keberadaan dua sumber 

pengetahuan; yaitu alasan dan inspirasi atau wahyu. Wacana tentang sains berlanjut 

setelah Imam al-Ghazali; seperti al-Suhrawardi Maqtul, Ibn Arabi, Mulla Sadra dan 

ulama lainnya. 

Wacana ilmiah tidak pernah berhenti dan berlanjut bahkan selama zaman 

kebangkitan. Pada akhir abad ke-16, Francis Bacon menyatakan bahwa kesatuan sains 

adalah hasil dari pengorganisasian objek material yang ditemukan dalam bentuk 

piramida dengan tingkat generalisasi yang berbeda-beda, ini diklasifikasikan menurut 

 
9Ahmad Zainul Hamdi, Tujuh Filosof Muslim: Pembuka Pintu Gerbang Filsafat Barat dan Moderen, 

(Yogyakarta: LKiS, 2004), 76-77. 
10Abu Ali Ibn Sina, Aḥwāl al-Nafs, translated by M.S Nasrullah, (Bandung: Pustaka Hidayah, 2009), 167-

168. 



Mohammad Usman 

 
 

 
 

79  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

disiplin ilmu yang berkaitan dengan manusia. kemampuan. Sesuai dengan Pythagoras, 

Galileo menyatakan bahwa Kitab Alam (Hukum Alam) ditulis oleh Tuhan dalam 

bahasa simbol matematika dan kebenaran geometris. Pada abad ke-17, dan 

sistematisasi filsafat mekanis Newton yang didasarkan pada konsep-konsep dasar dan 

hukum mekanika pertama menjadi kerangka kerja yang paling menjanjikan untuk 

penyatuan filsafat alam. 

Menurut monoteisme Kristen, pengetahuan mencerminkan gagasan bahwa 

dunia diatur oleh hukum yang ditentukan oleh Tuhan. Dari tradisi ini muncul upaya 

penyatuan ilmu etimologi seperti yang disusun pada abad keenam oleh Andalusia 

Isadora, Uskup Seville, karya-karya Catalan Ramon Llull pada Abad Pertengahan dan 

karya-karya Peter Ramos Prancis selama Renaissance. Llull memperkenalkan ikon 

pohon dan hutan sebagai deskripsi organisasi yang mewakili berbagai disiplin ilmu, 

termasuk hukum, kedokteran, teologi, dan logika. Meskipun demikian, semua 

pengetahuan bersatu dalam pengetahuan rahasia penciptaan. 

Bagi Descartes dan Leibniz,11 sebagai Ramon Llull, kesatuan ilmu ditentukan 

oleh aturan analisis menjadi elemen-elemen ide, dan sintesis dalam kombinasi. Menurut 

Descartes, ilmu geometri, dengan alasan demonstratif sederhana dan jelas, adalah 

paradigma untuk tujuan menyatukan semua pengetahuan. Menurutnya, metafisika 

adalah akar, fisika adalah pohon dan cabangnya adalah ilmu mekanik, kedokteran, dan 

moral. Selain itu, Kant menyatakan bahwa persatuan adalah prinsip dari rule of reason, 

pedoman ideal ilmu empiris, proses penyelidikan untuk menyelesaikan berdasarkan 

konsep dan prinsip-prinsip empiris (konsep dan prinsip-prinsip pemahaman dan 

realisasi fenomena empiris).12 Gagasan Kant menetapkan kerangka acuan untuk diskusi 

tentang penyatuan ilmu-ilmu di Jerman yang dipikirkan sepanjang abad kesembilan 

belas.13 

 
11D. Garber, Descartes’ Metaphysical Physics, (Chicago: University of Chicago Press, 1992), dan S. 

Gaukroger, Descartes’ System of Natural Philosophy, (Cambridge: Cambridge University Press , 2002).  
12P. Kitcher, “Projecting the Order of Nature” in Kant’s Philosophy of Physical Science, R.E. Butts (eds.), 

(Dordrecht: D. Reidel Publishing Company, 1986), 56-57. 
13A. Wood, and S.S. Hahn., The Cambridge History of Philosophy in Nineteenth Century (1790-1870), 

(Cambridge: Cambridge University Press, 2011), 90. 



Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan… 

 

 Volume. 13, Number. 2 Juli 2020  80  

Wilhelm Ostwald menyatakan bahwa abad ke-20 adalah "abad monistik". Pada 

tahun 1904, psikolog Jerman dan profesor Harvard Hugo Munsterberg mengadakan 

kongres berjudul "Unity of Knowledge". Pembicara yang diundang adalah Ostwald, 

Ludwig Boltzmann, Ernest Rutherford, Edward Lamington Nichols, Paul Langevin 

dan Henri Poincaré. Pada tahun 1911, Komite Internasional yang dipimpin oleh 

Ostwald's Monism mengadakan pertemuan pertamanya di Hamburg. Dua tahun 

kemudian Ostwald menerbitkan sebuah monograf berjudul "Monisme sebagai 

Peradaban obyektif" (monisme sebagai Tujuan Peradaban). Pada tahun 1912, Mach, 

Felix Klein, David Hilbert, Einstein, dan yang lainnya menandatangani sebuah 

manifesto yang ditujukan untuk pengembangan pandangan komprehensif dunia 

berdasarkan penyatuan ilmu pengetahuan. Pada abad ke-20, kesatuan sains menjadi 

tema khas filsafat empirisme. Pengikut kekaisaran logis, yang dikenal sebagai logika 

positivistik dan khususnya anggota pendiri lingkaran Wina mengadopsi "kesatuan ilmu 

tanpa metafisika", sebuah model penyatuan yang didasarkan pada demarkasi antara 

sains dan metafisika: kesatuan metode dan bahasa dalam semua ilmu. 

Pada akhir Kongres Filsafat Internasional, yang diadakan di Praha pada bulan 

September 1934, Erath mengusulkan serangkaian Kongres Internasional untuk 

Persatuan Ilmu Pengetahuan. Kongres ini berlangsung di Paris, 1935; Kopenhagen, 

1936; Paris, 1937; Cambridge, Inggris, 1938; Cambridge, Massachusetts, 1939 dan 

Chicago, 1941. Untuk kegiatan kongres dan organisasi, Neurath mendirikan The Unity 

of Science Institute pada tahun 1936.14 

Setelah Perang Dunia II, diskusi tentang persatuan sains melibatkan para filsuf 

dan ilmuwan pada diskusi kelompok Inter-ilmuwan yang diadakan di Cambridge, 

Massachusetts. Kelompok ini diikuti oleh para ilmuwan dari berbagai disiplin ilmu, dari 

para ahli mekanika kuantum (Kemble dan Van Vleck), cyberneticians (Wiener) dan 

ekonom (Morgenstern).15 Pada akhir 1960-an, Michael Polanyi dan Marjorie G. 

mengorganisir serangkaian konferensi yang didanai oleh Ford Foundation, yang 

berfokus pada tema kesatuan ilmu. Karakter umum mereka adalah interdisipliner dan 

 
14The Metaphysics Research Lab, “The Unity of Science,”....., 9. 
15P. Galison, The Americanization of Unity of Science, (Deadalus: Winter, 1998), 127. 



Mohammad Usman 

 
 

 
 

81  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

anti-reduksionis. Kelompok ini awalnya merupakan kelompok diskusi yang disebut 

"Kelompok Studi tentang Yayasan Kesatuan Budaya" tetapi kemudian berubah 

menjadi "Kelompok Studi Kesatuan Pengetahuan." Pada saat itu sejumlah lembaga AS 

dan internasional telah mempromosikan proyek-proyek antar-disiplin di bidang 

akademik.16 

Dalam sejarah intelektual Islam modern, pemisahan antara agama dan ilmu 

pengetahuan terjadi. Bahkan beberapa masyarakat Islam masih berpikir bahwa kedua 

ilmu ini memiliki entitas yang berbeda yang tidak dapat diselaraskan. Mereka 

menganggap keduanya memiliki area yang berbeda, dan juga memiliki objek formal dan 

material yang berbeda, metode penelitian, kriteria kebenaran dan status masing-masing 

teori.17 Setidaknya ada berbagai pola hubungan antara agama dan sains: Yang pertama 

adalah konflik (konflik); asumsi bahwa antara agama dan sains tidak sesuai. Kedua 

adalah independensi, asumsinya adalah bahwa tidak ada hubungan antara ilmu agama 

dengan ilmu pengetahuan. Ketiga adalah dialog, ada interaksi antara agama dan sains. 

Keempat adalah gagasan bahwa pengetahuan agama dan sains adalah satu kesatuan 

sebagai satu kesatuan (waḥdat al-‘ulūm). 

Itulah alasan mengapa pemikir muslim mendorong integrasi antara sains agama 

dengan sains; seperti Fazlur Rahman, yang memandang pentingnya pendekatan 

antropologis dalam studi Islam, Abdul Karim Soroush menyatakan bahwa studi dan 

sains Islam keduanya memiliki karakteristik relatif, karena keduanya merupakan hasil 

interpretasi manusia, Ibrahim M. Abu Rabi yang menggerakkan kebutuhan untuk 

pendekatan historis, hermeneutik dan dialog antara agama dan isu-isu kontemporer, 

Abdullah Saeed dan Jasser Auda mendorong perlunya ijtihād yang segar dan progresif 

menerapkan metode ilmu pengetahuan modern bahkan Nidhal Guessoum dalam 

bukunya, Pertanyaan Kuantum Islam: Rekonsiliasi Tradisi Islam dan ilmu pengetahuan 

modern menyatakan bahwa para teolog harus mendorong para ilmuwan untuk 

menginformasikan temuan mereka kepada para sarjana agama sebagai bagian dari harta 

 
16The Metaphysics Research Lab, “The Unity of Science,”....., 11. 
17M. Zaenuddin, “Paradigma Pendidikan Islam Holistik”, Jurnal Ulumuna, Vol. XV, No. 1, (2011), 81. 



Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan… 

 

 Volume. 13, Number. 2 Juli 2020  82  

agama. Jika tidak maka peran agama akan terancam dan digantikan oleh sains di masa 

depan.18 

2. Waḥdat al-‘Ulūm Menurut al-Ghazali 

a. Waḥdat al-‘Ulūm di Sisi Epistemologi 

Epistemologi adalah cabang filsafat yang membahas sifat ilmu 

pengetahuan, sumbernya serta validitasnya. Epistemologi adalah pengetahuan 

sistematis tentang sains.19 Dalam Islam, tidak ada perbedaan antara sains dan 

pengetahuan. Islam hanya menggunakan istilah ‘ilm untuk keduanya. Kata ‘ilm 

dapat didefinisikan dalam hal mengetahui hal-hal sesuai dengan hal itu sendiri. 

Dengan demikian tidak ada perbedaan antara pengetahuan dan sains, keduanya 

mengamati sifat sebenarnya dari objek tersebut. 

Secara etimologis, ‘ilm berarti mengetahui, kata‘ ilm berasal dari bahasa 

Arab 'alima, ya'lamu, ilman yang berarti mengetahui atau mencari tahu. Imam al-

Ghazali mendefinisikan sains sebagai berikut: al-‘ilm ma'rifat al-shay '‘alā mā huwa 

bihi.20 Ini berarti" sains mengetahui sesuatu (objek) sesuai dengan hal itu sendiri ". 

Definisi ini mendukung gagasan bahwa ada korespondensi antara subjek dan 

objek. Ada kecocokan antara pengetahuan subjek dengan kondisi obyektif pada 

suatu objek. 

Sejalan dengan Imam al-Ghazali, Mulla Sadra menyatakan bahwa sains 

adalah memperoleh esensi objek ke realitas yang terpisah dari keberadaan atau 

bentuknya, karena perolehan yang esensial dan formal.21 Untuk Sadra, ada 

persyaratan untuk pengetahuan sejati; pertama, sains harus bisa mengetahui esensi 

objek yang bebas dari keberadaan atau bentuk luar objek. Kedua, pengetahuan 

harus sesuai dengan kemampuan persepsi subjek baik intrinsik atau formal. Ilmu 

seperti itu disebut ilmu yang diperoleh yang diperoleh subjek melalui konsepsi 

pemikiran. Imam al-Ghazali juga mengakui pengetahuan gnostik (‘ilm 

mukāshafah), ladunī atau ḥuḍurī (pengetahuan saat ini). Dia menyatakan bahwa 

 
18Nidhal Guessoum, Islam Question: Reconciling Muslim Tradition & Modern Science cited by Prof. Dr. 

M. Amin Abdullah., presented in Pentaloka at Hotel Horison, (Semarang, Oktober 9th, 2014), 95. 
19Imam Wahyudi, Pengantar Epistemologi, 1. 
20Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, Iḥyā’ ‘Ulum al-Din, (Semarang. Thoha Putra, n.d.), Vol. I, 29. 
21Mulla Sadra, Mafātiḥ al-Ghayb, (Teheran: Academy of Philosophy, 1984), 108. 



Mohammad Usman 

 
 

 
 

83  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

‘ilm mukāshafah terjadi melalui penerangan cahaya pada hati yang murni, sebagai 

hasilnya hati mengetahui penampilan kebenaran (al-Ḥaqq).22 Penampilannya jelas 

dan nyata tanpa ada keraguan di dalamnya. Pengetahuan ini hanya muncul dalam 

jiwa murni manusia. 

Mulla Sadra juga menyatakan definisi lain tentang sains. Dia mengatakan 

bahwa pengetahuan adalah potensi manusia atau kemampuan untuk 

menggambarkan persepsi objek.23 Dalam buku al-Ḥikmah al-Muta'āliyyah, Sadra 

juga menegaskan bahwa pengetahuan adalah gambaran dari keberadaan objek 

dalam persepsi manusia. Sadra mendefinisikan pengetahuan sebagai kehadiran citra 

diri tentang objek. Definisi ini menunjukkan kesatuan antara objek (al-ma'lūm) dan 

subjek (al-'ālim). Imam al-Ghazali hanya menyetujui pengetahuan yang benar; 

pengetahuan untuk mengungkapkan objek dengan benar tanpa kesalahan dan 

kesalahan.24 Pengetahuan ini hanya diperoleh melalui pencahayaan. Bi nūr 

qadhafahu Allāh Ta‘ālā fi 'l-ṣadr wa dhālika al-nūr huwa miftāḥ akthar al-ma‘ārif.25 

(melalui cahaya yang diterangi oleh Allah di dalam hati dan cahaya adalah kunci 

bagi sebagian besar pengetahuan). 

Dari uraian yang disebutkan di atas dapat dilihat bahwa menurut al-Ghazali 

esensi pengetahuan adalah cahaya. Lebih jauh, Imam al-Ghazali menjelaskan 

makna cahaya. Bagi orang awam, cahaya merujuk pada sesuatu yang mungkin 

dilihat, itu juga menyebabkan hal lain yang mungkin untuk diamati; seperti 

matahari.26 Bagi orang-orang yang dipilih (ahl al-khawāṣ), cahaya didefinisikan 

sebagai jiwa yang memiliki kekuatan untuk mengetahui objek (al-rūh al-baṣīrah). 

Jiwa memiliki kekuatan untuk mengenalnya dan objek nyata (al-mudrikah) alih-alih 

cahaya yang menerangi objek tersebut. Sedangkan untuk orang-orang tertentu 

(khawāṣ al-khawāṣ), terang yang sebenarnya adalah Tuhan, sedangkan terang 

lainnya bukanlah apa-apa. Dia mengatakan bahwa anna al-nūr al-Ḥaqq huwa Allāh 

 
22al-Ghazali, Iḥyā’, Vol. I, 21. 
23Mula Sadra, al-Madhāhir al-Ilāhiyyah, (Qumm: Maktab al-‘Alam al-Islami, 1377 H.), 89. 
24Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, al-Munqidh min al-Ḍalāl, (Mesir: Ali Shabih wa Auladuh, 1952), 

26.  
25al-Ghazali, al-Munqidh, 31. 
26al-Ghazali, al-Munqidh, 120. 



Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan… 

 

 Volume. 13, Number. 2 Juli 2020  84  

Ta'ālā wa anna isma al-nūr li ghayrihi majāzun makhdhūn lā haqīqata lahu).27 Imam 

al-Ghazali tidak menyangkal bahwa potensi persepsi manusia untuk mengenali 

objek tersebut, tetapi persepsi manusia memiliki keterbatasan dibandingkan 

dengan kekuatan cahaya kecerdasan manusia ('aql). Akal Manusia mampu 

mengenal dirinya sendiri dan orang lain, mampu menangkap objek yang sangat 

dekat dan sangat jauh, dapat melihat benda di balik tabir, dapat menangkap aspek 

indera batin. Akal mampu mengetahui objek yang tak tersentuh, tahu objek lebih 

akurat daripada mata.28 Selanjutnya, kemampuan intelek mungkin tertipu oleh 

berbagai imajinasi dan pendapat. Untuk menyelamatkan pikiran dari pengaruh 

berbagai imajinasi sangat sulit (wa fī tajrīdihi amrun aẓīmun).29 Intelek akan bebas 

dari pengaruh imajinasi dan yang lainnya setelah mati. Pada saat itu, tabir pikiran 

manusia terbuka (mukāshafah) dan akhirnya bahkan akal budi manusia dapat 

mengetahui berbagai rahasia dan juga ditunjukkan sepanjang perbuatan mereka.30 

Lebih lanjut, Imam al-Ghazali menjelaskan bahwa hati atau jiwa adalah 

tempat pengetahuan baik itu pengetahuan saat ini maupun pengetahuan yang 

diperoleh.31 Kedua jenis pengetahuan itu ada di hati. Pengetahuan pertama adalah 

rahmat ilahi, sedangkan yang kedua diperoleh dengan upaya manusia; seperti studi, 

observasi dan lain-lain. Bagi Imam al-Ghazali, pengetahuan saat ini adalah rahmat 

ilahi, jadi itu tergantung pada kehendak Tuhan.32 Pada dasarnya, hubungan antara 

fisika dan metafisika seperti hubungan antara benda-benda yang digambarkan di 

cermin dan gambarnya. Dengan demikian, gambar di cermin itu seperti sesuatu 

yang ada di alam (fisik), tidak lain adalah kenyataan yang sebenarnya ada di ranah 

metafisika. Dengan demikian, pengamatan langsung terhadap sesuatu lebih 

meyakinkan daripada mengetahui sesuatu melalui gambarnya. Jadi ‘ilm mukāshafah 

adalah pengetahuan yang paling mulia. Ini adalah kualitas pengetahuan tertinggi.33 

 
27al-Ghazali, al-Munqidh, 119. 
28al-Ghazali, al-Munqidh, 121 -127. 
29al-Ghazali, Mishkāt, 127. 
30al-Ghazali, Mishkāt, 128. Lihat QS. Qaf [50]: 22. 
31Muhamad Arif, Adab Pergaulan Dalam Perspektif Al-Ghazâlî: Studi Kitab Bidâyat Al-Hidâyah, Jurnal 

Islamuna 6 (1) 2019 http://dx.doi.org/10.19105/islamuna.v6i1.2246, 64-79. 
32al-Ghazali, Mishkāt, 128. Lihat QS. Qaf [50]: 22. 
33al-Ghazali, Iḥyā’, Vol. I, 20. 

http://dx.doi.org/10.19105/islamuna.v6i1.2246


Mohammad Usman 

 
 

 
 

85  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

Yang paling atas adalah pengetahuan para nabi, karena mereka dapat mengetahui 

realitas hal itu melalui proses pembukaan kasyf (tankasyif lahu kulla al-ḥaqā'iq) 

tanpa usaha apa pun. Itu adalah rahmat ilahi dan itu juga terjadi dalam waktu yang 

sangat singkat. Akhirnya, hamba akan dekat dengan Tuhan dalam arti makna dan 

esensi dan karakter, bukan dalam arti tempat dan jarak (qurban bi 'l-ma'nā wa al-

haqīqah wa al-ṣifah la bi' l -makān wa al-masāfah).34 

Secara umum, ada tiga paradigma pengetahuan; rasionalisme, empirisme, 

dan intuitionisme atau wahyu. Imam al-Ghazali dalam Iḥyā 'Ulūm al-Dīn membagi 

menjadi dua sumber pengetahuan; alasan dan wahyu. Pengetahuan yang berasal 

dari alasan disebut pengetahuan rasional (‘ilm ghayir al-shar‘iyyah) sedangkan 

pengetahuan yang berasal dari para nabi disebut pengetahuan agama (‘ilm al-

shar‘iyyah).35 Klasifikasi pengetahuan ini diikuti oleh Mula Sadra dalam bukunya 

Iksīr al-‘Ārifīn.36 

Secara umum, objek adalah sumber pengetahuan. Objek adalah sesuatu 

yang dapat ditemukan oleh subjek. Hanya eksistensi yang mungkin menjadi objek 

nyata. Semua keberadaan (wujūd) memiliki dua dimensi; yang pertama adalah 

dimensi bagian dalam (disebut sebagai metafisika) dan dimensi kedua adalah 

dimensi bagian luar (disebut sebagai fisika). Hubungan antara dimensi luar dan 

dalam dari keberadaan itu seperti isi dan penutup atau kulit. Dimensi batin dari 

keberadaan berada di alam malaikat ('ālam al-malakūt), sedangkan dimensi 

eksternal dari keberadaan adalah alam nyata ('ālam al-shahādah). Dengan demikian, 

setiap yang ada di dunia malaikat memiliki manifestasi nyata di dunia ini, di sisi 

lain, semua yang ada di dunia malaikat ini ada di dunia ini.37 

Keberadaan (wujūd) adalah dasar dari realitas, jelas dan jelas, sehingga tidak 

mungkin untuk mendefinisikan suatu keberadaan karena keberadaannya tidak 

mungkin dibatasi oleh kata-kata atau apa pun. Keberadaan (wujūd) adalah apa yang 

kami temukan. Ini mencakup segala sesuatu yang ditemukan baik dalam bentuk 

 
34al-Ghazali, Iḥyā’, Vol.3, 8. 
35al-Ghazali, Iḥyā’, Vol. I, 72-74. 
36Mulla, Sadra, Iksīr al-‘Ārifīn, (Tokyo: Jami’ah Tokyo, 1984), 133. 
37Mufid, Fathul, “Epistemologi Mulla Sadra ...”, 148-149. 



Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan… 

 

 Volume. 13, Number. 2 Juli 2020  86  

tindakan, semua kausalitas, semua ide, imajinasi dan lain-lain. Wujūd (keberadaan) 

dalam istilah epistemologi Islam menentang mahiyah (esensi). Wujūd (keberadaan) 

adalah realitas objektif, sedangkan mahiyah (esensi) adalah gagasan realitas objektif 

khususnya. Setiap entitas harus memiliki mahiyah (esensi), karena mahiyah (esensi) 

tidak mungkin tanpa (keberadaan) dan tidak harus sebaliknya. 

Menurut Imam al-Ghazali, wujūd (keberadaan) terdiri dari empat 

tingkatan. Yang pertama adalah keberadaan di Lawh al-Makhfūẓ; itu adalah 

keberadaan sesuai dengan tekad Tuhan. Hanya Tuhan yang tahu keberadaan ini 

bagi Tuhan adalah Zat yang Mengetahui hal yang gaib dan nyata. Manusia 

mendapatkan pengetahuan ini melalui proses wahyu. Yang ketiga adalah wujūd 

khayalī (keberadaan imajinatif); itu adalah gambaran di benak manusia. Keempat 

adalah wujūd al-‘aqlī (keberadaan rasional); yaitu keberadaan yang berasal dari 

imajinasi ke dalam hati jenis manusia.38 Tingkat pertama dan kedua adalah 

keberadaan spiritual dan metafisik, sedangkan yang ketiga dan keempat adalah 

fisik.39 

Sebagai seorang filsuf dan mistikus, Imam Ghazali mengakui kekuatan akal 

dan intuisi (dhawq) sebagai sumber pengetahuan. Selanjutnya, Imam al-Ghazali 

mengakui gradasi kualitas dan validitas sains. Pertama pengetahuan yang diperoleh 

dengan mengikuti yang lain (taqlid). Mengikuti pendapat orang lain adalah jenis 

sains terendah. Yang kedua adalah pengetahuan tentang alasannya. Imam al-

Ghazali menjelaskan bahwa alasannya adalah sumber dan prinsip ilmu 

pengetahuan. Pengetahuan untuk pikiran adalah seperti buah dari pohon, matahari 

dan cahayanya dan penglihatan dan matanya.40 Pernyataan itu menegaskan bahwa 

sains tidak akan ada tanpa alasan. Lebih lanjut, al-Ghazali mengakui bahwa 

manusia memiliki kemampuan berbeda untuk mendapatkan ilmu. Secara umum, 

semua orang memiliki pengetahuan primer: seperti kemampuan untuk 

membedakan antara hal-hal yang mungkin dan tidak mungkin. Selain itu, pikiran 

manusia memiliki kemampuan berbeda untuk menguasai dan mengendalikan 

 
38al-Ghazali, Iḥyā’, Vol. II, 20. 
39al-Ghazali, Iḥyā’, Vol. II, 20. 
40al-Ghazali, Iḥyā’, Vol. I, 82-83. 



Mohammad Usman 

 
 

 
 

87  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

nafsu. Akibatnya, manusia memiliki kemampuan berbeda dalam memahami objek. 

Pikiran manusia seperti lampu. Meskipun cahayanya satu tetapi kualitas dan 

warnanya banyak.41 Yang ketiga adalah pengetahuan tentang penebangan. 

Pengetahuan ini lebih akurat dan tepercaya. Ini adalah hasil persatuan antara subjek 

dan objek (wujdan). Pada akhirnya, al-Ghazali menyatakan bahwa pengetahuan 

lebih dipercaya daripada iman, sedangkan penebangan lebih tinggi daripada sains.42 

Imam al-Ghazali menjelaskan lima alasan mengapa hati tidak memiliki 

kekuatan untuk menerangi kebenaran. Yang pertama adalah karena kualitas hati 

tidak sempurna. Kedua, hati itu kotor dan penuh nafsu. Ketiga, hati menghadap ke 

yang lain selain Allah. Keempat, hati terselubung oleh pengetahuan. Kelima, hati 

tidak tahu arah yang benar (al-jahl bi 'l-jihat).43 Jika hati bebas dari lima hal yang 

disebutkan di atas, hati tahu realitas keberadaan karena hati itu ilahi, dewa (amr 

rabbanī) dan mulia.44 

Kemampuan manusia untuk mengungkapkan esensi sesuatu tergantung 

pada kualitas kecerdasan yang dimiliki oleh jenis manusia. Bagi Imam al-Ghazali, 

kecerdasan manusia memiliki lima tingkatan: Pertama adalah kecerdasan yang 

inderawi (ihsāsī); kecerdasan untuk mengenali objek melalui indera. Kecerdasan ini 

adalah kecerdasan primer yang dimiliki oleh semua hewan. Yang kedua adalah 

kecerdasan imajinatif (imajiner); Kemampuan menyerap dan menyimpan gambar 

yang dikenali melalui indera. Ketiga adalah kecerdasan rasional (‘aqlī); yaitu 

kemampuan intelektual dalam memahami makna benda itu. Ini adalah esensi dari 

jenis manusia. Keempat adalah kecerdasan berpikir (fikri); Yakni kemampuan 

intelektual untuk menemukan inovasi kreatif dan pengetahuan baru. Yang terakhir 

adalah intelek murni atau nubuat. Kecerdasan ini akan mendapatkan iluminasi 

Tuhan dan akhirnya memiliki pengetahuan ilahi (al-ma‘ārif al-rabbaniyyah). Akal 

ini memiliki kemampuan untuk memahami objek metafisik, menyatakan tanpa 

alasan (thara wara 'al-'aql). Kecerdasan terakhir yang dimiliki oleh para nabi dan 

 
41al-Ghazali, Iḥyā’, Vol. I, 87-88. 
42al-Ghazali, Mishkāt, 167. 
43al-Ghazali, Iḥyā’, Vol. III, 13. 
44al-Ghazali, Iḥyā’, Vol. III, 14. 



Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan… 

 

 Volume. 13, Number. 2 Juli 2020  88  

orang suci, itu diberikan oleh Tuhan. Semua kecerdasan di atas adalah cahaya yang 

menyebabkan objek diketahui.45 

b. Waḥdat al-‘Ulūm di Sisi Ontologi 

Menurut Aristoteles, ontologi adalah teori atau studi tentang keberadaan 

(eksistensi) sebagai dasar dari semua realitas. Ontologi identik dengan metafisika, 

studi filosofis untuk mengungkapkan sifat asli asli (real nature) dari objek untuk 

menentukan makna, struktur dan prinsip benda itu. Bagi Imam Muhammad al-

Ghazali, pengetahuan adalah salah satu karakter Tuhan. Dalam buku Iḥyā ’Ulūm 

al-Dīn, ia menyatakan: al-‘ilm ma'rifat al-shay’ ‘alā mā huwa bihi. Wa huwa min 

ṣifātillāh ta‘ālā. Fakayfa yakūnū al-shay'i 'ilman wa yakūnū ma'a kawnihi' ilman 

madhmūman.46 Artinya: "Pengetahuan adalah mengetahui sesuatu sesuai dengan 

hal itu sendiri. Ia memiliki sifat Tuhan, Yang Mahatinggi. Bagaimana mungkin itu 

apa yang disebut pengetahuan sementara itu buruk. “Kemudian al-Ghazali 

menegaskan bahwa semua ilmu adalah pengetahuan bergengsi. 

Menurut Al Qur'an, Tuhan tahu segalanya.47 "Bahkan" Dia tahu yang tak 

terlihat, semua yang ada di samudera dan di darat, dedaunan dan benih yang jatuh 

basah dan kering semuanya diketahui Tuhan.48 "Tuhan tahu segala sesuatu oleh-

Nya pengetahuan. Pengetahuan mungkin tidak dibatasi secara substantif oleh 

batas-batas, karena sains dapat menembus semua batasan.49 Semua sains adalah 

sains Tuhan, sedangkan Dzat Tuhan tidak dapat diketahui, kecuali sejauh rahmat 

Tuhan kepada Dzat Tuhan-Nya yang diperkenalkan melalui nama dan atributnya.50 

Sains adalah salah satu atribut Tuhan yang menunjukkan bahwa pengetahuan 

ontologis adalah kesatuan dengan Tuhan. Karakter Tuhan menyatu dengan Tuhan 

(lā hiya lā huwa walā hiya ghayiruhu). Karena al-Ghazali, Tuhan adalah Terang dan 

pengetahuan juga terang. Kualitas pengetahuan tergantung pada kualitas untuk 

 
45al-Ghazali, Mishkāt, 165-167. 
46al-Ghazali, Iḥyā’, Vol. I, 29. 
47QS. al-Nisa’ [4]: 176. 
48QS. al-An’am [6]: 59 
49William C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge, (New York: State University of New York Press, 

1989), 148. 
50William C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge, 153-152. 



Mohammad Usman 

 
 

 
 

89  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

mendekati sumber pengetahuan, Tuhan. Nabi berkata bahwa "Tuhan memiliki 

tujuh kerudung yang tersusun dari terang dan gelap, anggaplah jika semua 

kerudung terbuka dari apa pun yang dapat dilihat akan terbakar dengan kemuliaan 

wajah-Nya."51 

Lebih jauh, Imam al-Ghazali membagi manusia menjadi empat 

karakteristik; orang-orang yang terselubung oleh kegelapan, orang-orang 

terselubung oleh kegelapan dan cahayanya secara bersamaan, orang-orang 

terselubung oleh cahaya saja dan yang terakhir adalah orang yang datang ke 

Realitas Cahaya (Tuhan). Kelompok pertama dibagi menjadi kelompok-kelompok 

ateis; yaitu bahwa naturalisme yang mengakui hukum kodrat adalah tatanan alam 

itu sendiri. Kelompok orang-orang yang sibuk dengan urusan hidupnya dan 

jiwanya terselubung kotor dan bernafsu.52 Kelompok kedua terselubung oleh 

cahaya dan kegelapan. Secara umum mereka dapat diklasifikasikan menjadi tiga 

kategori; pertama, orang terselubung oleh kegelapan indera, imajinasi dan cahaya 

ilahi. Kelompok ketiga terselubung oleh cahaya. Kelompok ini dibagi menjadi tiga 

macam. teolog pertama yang tahu arti kodrat Allah tetapi ia percaya bahwa Allah 

adalah penggerak kodrat. Kedua adalah teolog yang mengakui sifat Allah dan ia 

percaya bahwa malaikat adalah penggerak makhluk. Ketiga percaya bahwa Tuhan 

adalah penggerak semua makhluk melalui perintah-Nya kepada malaikat. Mereka 

semua terselubung oleh cahaya pengetahuan mereka. Kelompok terakhir adalah 

orang yang mencapai Tuhan. Dalam keadaan ini, manusia kehilangan kesadarannya 

(fanā ') dan bersatu dengan Tuhan.53 

c. Waḥdat al-‘Ulūm di Sisi Aksiologi 

Aksiologi adalah bagian dari filsafat sains yang mempertanyakan bagaimana 

manusia menggunakan ilmunya. Aksiologi adalah istilah yang berasal dari bahasa 

Yunani yang berarti "nilai" dan logo yang berarti "teori" atau "sains". Imam al-

Ghazali memberi nilai tinggi pada sains. Penilaian didasarkan pada wahyu dan 

alasannya. Al-Ghazali mengutip banyak ayat Al-Qur'an dan beberapa hadits dan 

 
51al-Ghazali, Mishkāt, 175. 
52al-Ghazali, Mishkāt, 177-179. 
53al-Ghazali, Mishkāt, 183-185. 



Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan… 

 

 Volume. 13, Number. 2 Juli 2020  90  

kata-kata ulama yang terkait dengan keutamaan sains. Selain itu, manusia itu 

mencintai sesuatu karena tiga macam alasan; dicintai karena alasan lain, dicintai 

karena intinya, dicintai karena kedua alasan secara bersamaan. Uang dicintai bukan 

karena esensinya, tetapi untuk orang lain. Kebahagiaan di akhirat dan untuk 

melihat Tuhan di akhirat dicintai oleh esensi mereka. Tubuh dan sains yang sehat 

dicintai karena kedua alasan. Itulah sebabnya sains dikategorikan sebagai sesuatu 

yang sangat berharga.54 

Karena sains sangat mulia dan bermanfaat bagi manusia, maka Imam al-

Ghazali mengharuskan orang untuk mencari ilmu. Jika suatu sains diperlukan dan 

harus dimiliki oleh setiap individu, maka sains menjadi sains menjadi pengetahuan 

wajib baginya. Jika pengetahuan seperti itu diperlukan untuk kehidupan sosial, 

maka mencari pengetahuan itu wajib untuk semua anggota masyarakat. Wajib ini 

tidak terkait dengan masalah agama, tetapi tergantung pada kebutuhan seseorang 

atau kelompok untuk kesejahteraan sosialnya.55 Al-Ghazali membagi pengetahuan 

menjadi dua; pengetahuan seumur hidup, itu adalah ilmu yang berurusan dengan 

masalah yang berkaitan dengan masalah biasa; sebagai ilmu arsitektur, perdagangan 

dan aritmatika, dan sebagainya. Kedua adalah pengetahuan tentang akhirat. 

Pengetahuan ini mengatur dan mengarahkan manusia untuk menyelamatkan 

mereka di akhirat. Pengetahuan ini mencakup metode untuk mengelola dan 

memurnikan hati dan pengetahuan saat ini. 

Dari sisi aksiologi, al-Ghazali mengklasifikasikan sarjana Islam menjadi dua 

kelompok; sarjana duniawi dan sarjana akhirat. Divisi ini didasarkan pada motivasi 

mereka yang berbeda. Sarjana duniawi mencari kekayaan, sedangkan sarjana saleh 

mencari kesenangan Tuhan. Imam al-Ghazali menggambarkan karakteristik-

karakteristik para ulama yang saleh sebagai berikut: (a) Mereka adalah ahli dalam 

ibadah (ābidan). (b) Mereka adalah orang pertapa (zāhidan). (c) Mereka menguasai 

 
54al-Ghazali, Iḥyā’, Vol. I, 13. 
55al-Ghazali, Iḥyā’, Vol. I, 15-16. 



Mohammad Usman 

 
 

 
 

91  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

pengetahuan akhirat. (d) Mereka mengerti tentang manfaat berada di dunia. (e) 

Mereka adalah orang yang tulus.56 

Secara terperinci, al-Ghazali menyebut karakteristik para ulama sebagai 

berikut: pertama mereka tidak menggunakan sains untuk menemukan kekayaan 

dunia, karena orang yang memiliki pengetahuan akan tahu bahwa dunia tidak 

berharga. Kedua, mereka hanya memperoleh pengetahuan yang bermanfaat. 

Ketiga, mereka tidak suka pakaian mewah, makanan, dan aksesori hidup lainnya. 

Keempat, mereka menjauh dari penguasa untuk menjaga kemurnian hati mereka. 

Kelima, mereka sangat berhati-hati dalam fatwa mereka. Keenam, mereka lebih 

cenderung ke ilmu dalam; ilmu yang berhubungan dengan cara membersihkan hati, 

mengetahui ilmu akhirat dan yang lainnya. Ketujuh, mereka selalu berusaha keras 

memperkuat keyakinan agama mereka. Kedelapan, mereka sedih dan diam karena 

mereka sangat takut kepada Tuhan. Sikap seperti itu tercermin dalam pakaian, 

perilaku, keheningan, ucapan, dan sebagainya. Kesembilan, mereka lebih percaya 

pada pengetahuan yang berasal dari hati dibandingkan dengan ilmu teoritis dalam 

buku ini. Kesepuluh, mereka menjauhi ajaran sesat; mereka mempertahankan 

tindakan mereka sesuai dengan perilaku teman-teman nabi.57 

Diketahui bahwa konsep persatuan sains dalam pemikiran Imam al-Ghazali 

adalah keseluruhan konsep holistik dan integratif. Ini melibatkan semua aspek filsafat 

sains; yaitu ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Secara ontologis, pengetahuan adalah 

salah satu sifat Tuhan. Tidak mungkin untuk dipisahkan dari Esensi-Nya; atribut bukan 

Tuhan tetapi bukan yang lain. Secara epistemologis, esensi pengetahuan adalah cahaya 

dan cahaya sejati adalah Tuhan. Cahaya ini menerangi hati manusia. Ada dua metode 

untuk pengetahuan: Yang pertama adalah melalui proses iluminasi cahaya Allah ke 

dalam hati. Yang kedua adalah melalui pengoptimalan indra. 

Secara aksiologis, semua ilmu memiliki tujuan akhir yang sama. Al-Ghazali 

selalu mengumpulkan pengetahuan (al-‘ilm), kondisi hati (al-ḥāl) dan tindakan (al-

‘amal) dalam satu konsep. Konsep waḥdat al-‘ulūm al-Ghzali tidak sama dengan 

 
56al-Ghazali, Iḥyā’, Vol. I, 25. 
57al-Ghazali, Iḥyā’, Vol. I, 60-72. 



Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan… 

 

 Volume. 13, Number. 2 Juli 2020  92  

konsep tawḥīd al-‘ulūm; karena konsep waḥdat al-‘ulūm tidak diperlukan adalah 

islamisasi ilmu karena sains tidak dapat dipisahkan dari Hakikat Tuhan. Waḥdat al-

‘ulūm berbeda dari islamisasi dan integrasi sains seperti yang dikandung oleh Isma'il 

Raji al-Faruqi,58 Naquib al-Attas,59 Amin Abdullah dan lainnya. Baik islamisasi dan 

integrasi mengakui dikotomi sains. Islamisasi ilmu, integrasi dan interkoneksi adalah 

metode dan proses menuju kesatuan ilmu (waḥdat al-‘ulūm). 

Konsep waḥdat al-‘ulūm bertumpu pada kebenaran dan keyakinan bahwa 

semua pengetahuan berasal dari Tuhan. Tuhan memberikan pengetahuan-Nya kepada 

manusia melalui dua cara; Pidato dan ciptaan-Nya. Keduanya memiliki fungsi yang 

sama; keduanya adalah simbol Kebenaran (al-Ḥaqq). Keduanya berisi ayat-ayat 

muḥkamat (diperbaiki) dan juga ayat-ayat yang tidak jelas (mutashābihāt). Klasifikasi 

ayat-ayat Al-Qur'an (āyāt qur’ānī) dan ayat-ayat alami (āyāt kawnī) menjadi muḥkamat 

dan mutashābihāt masih dapat diperdebatkan di kalangan cendekiawan Islam. Hal ini 

disebabkan oleh perbedaan kualitas ulama Islam dalam memahami pengajaran dan 

sains Islam. Oleh karena itu, kesatuan sains membutuhkan perlakuan yang sama antara 

ayat-ayat Alquran dan ayat-ayat kauni. Karena kebenaran itu satu, sedangkan Quran 

dan alam mengandung simbol atau tanda kebenaran. Pendekatan ini disebut oleh Theo 

- antropho centris. 

Waḥdat al-‘ulūm menyangkal pemisahan antara pengetahuan ilmiah dan agama. 

Pengetahuan adalah hasil dari proses mengetahui atau memahami objek. Sedangkan 

objeknya adalah objek fisika atau metafisika. Benda-benda fisika dapat diketahui oleh 

akal manusia melalui indra mereka, sedangkan benda metafisik diperoleh melalui 

iluminasi dari cahaya Tuhan melalui optimalisasi kecerdasan spiritual (roh) yang 

dimiliki oleh manusia. Karena itu, manusia memiliki dua kemampuan; kemampuan 

untuk menangkap objek yang berada di area kecerdasan (alūr al-‘aql) dan kemampuan 

untuk menangkap objek yang berada di luar alasan (warū warā ’al-‘aql). Waḥdat al-

‘ulūm mengakui kecerdasan dan wahyu manusia sebagai sumber pengetahuan. 

 
58Ismali Raji al-Faruqi, Islamisasi Pengetahuan, translated by Anas Mahyuddin, (Bandung: Pustaka, 

1984), 98. 
59Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism, (Kuala Lumpur: ISTAC, 1933), 174. 



Mohammad Usman 

 
 

 
 

93  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

Akibatnya, waḥdat al-‘ulūm akan memimpin peradaban manusia secara harmonis 

untuk kesejahteraan manusia, karena konsep waḥdat al-‘ulūm melakukan upaya serius 

untuk menyatukan semua aspek pengetahuan; epistemologi, ontologi dan aksiologi. 

Untuk menolak dikotomi sains dan agama, waḥdat al-‘ulūm menawarkan 

strategi dan solusi alternatif. Strategi ini mencakup beberapa tahap: Pertama adalah 

tahap pengobatan yang adil terhadap pengetahuan agama dan pengetahuan ilmiah. 

Pada fase ini, keduanya dipandang sebagai ilmu yang diproduksi oleh pikiran manusia, 

sehingga ada aspek rasionalitas di keduanya. Tahap selanjutnya adalah dialog antara 

ilmu-ilmu agama dengan ilmu-ilmu lain melalui proses integrasi dan interkoneksi untuk 

pendatang baru di bidang sains. Ilmu baru ini tidak cukup tetapi harus muncul dalam 

bentuk tindakan. 

Pengetahuan ilmu Islam adalah merupakan pengetahuan yang teori-teorinya 

disusun berdasarkan Al-Qur’an dan Hadits ( ayat-ayat qauliyah)yang di dukung oleh 

hasil peneliatian terhadap ayat-ayat kauniyah, atau sebaliknya hasil penelitian terhadap 

ayat-ayat kauniyah (empiris) dikonsultasikan dengan ayat-ayat qauliyah.60  

Salah satu objek yang dipelajari dalam sebuah pendidikan adalah ilmu 

pengetahuan. Ilmu bersifat memperbaharui dirinya ber dasarkan penemuan-penemuan 

baru, kritik-kritik dan korelasikorelasi yang selalu dipakai untuk memperbaiki apa yang 

dicapai oleh suatu ilmu. Ilmu terus hidup dan dan berkembang, ilmu tidak boleh 

berhenti dan tiap hasil bersifat sementara. Pembaharuan terusmenerus dalam ilmu 

bukan merupakan hal yang tabu.61 Kata science pun dapat diterjemahkan sebagai ilmu, 

dengan syarat bahwa ilmu dalam epistemologi Islam tidak dibatasi pada hanya pada 

bidangbidang fisik seperti dalam epistemologi Barat.62 

Ilmu pengetahuan atau sains pada dasarnya adalah hasil temuan dari berbagai 

hukum atau ketentuan yang terdapat di alam jagat raya hasil temuan tersebut kemudian 

diuji dan disusun dalam teori, dan teori tersebuat kemudian diuji dan disusun secara 

 
60Muhaimin, M.A., Pemikiran dan Aktualisasi Pengembangan Pendidikan Islam, (Jakarta: raja Grafindo 

Persada, 2011), 163. 
61S.I Poerradisastra, Sumbangan Islam Kepada Ilmu Dan Peradaban Modern, Pengantar Ajip Rosidi, 

(Jakarta: Komunitas Bambu, 2008), 3. 
62Mulyadhi Kartanegara, Menembus Batas Waktu Panorama Filsafat Islam, (Bandung: Mizan, 2005), 57-

58. 



Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan… 

 

 Volume. 13, Number. 2 Juli 2020  94  

sistematis hingga menjadi ilmu pengetahuan.63 Berbagai macam ilmu yang lahir setelah 

adanya perumusan dalam teori dan dikaji dan disusun secara sistematis sehingga 

menjadi ilmu-ilmu baru. Namun, berbagai temuan tersebut terjadi karena di alam jagat 

raya tersebut sudah ada hukum-hukum atau ketetapan yang ditetapkan Tuhan.64 

Dalam pola ilmu pendidikan umat Islam terdapat dua pola besar yang 

mempengaruhi pemikiran Islam. Pertama adalah pola pemikiran yang bersifat 

tradisional, yang selalu mendasarkan diri pada wahyu, yang kemudian berkembang 

menjadi pola pemikiran sufistis dan mengembangkan pola pendidikan sufi. Kedua 

adalah pola pemikiran yang rasional, yang mementingkan akal pikiran, menimbulkan 

pola pendidikan empiris rasional. Pada masa jayanya pendidikan Islam, kedua pola 

pendidikan tersebut menghiasi dunia Islam, sebagai dua pola yang berpadu dan saling 

melengkapi. Setelah pola pemikiran rasional diambil alih pengembangannya oleh dunia 

Barat (Eropa) dan dunia Islampun meninggalkan pola berpikir tersebut, maka dalam 

dunia Islam tinggal pola pemikiran sufistis. Karena sifat sufistis yang sangat 

memperhatikan kehidupan batin, sehingga mengabaikan perkembangan dunia material 

mengakibatkan pendidikan dan kebudayaan Islam mengalami kemunduran atau dapat 

dikatakan pendi dikan Islam mengalami kemandegan.65 

Kehancuran total yang dialami oleh kota Baghdad dan Granada sebagai pusat-

pusat pendidikan dan kebudayaan Islam menandai runtuhnya sendi-sendi pendidikan 

dan kebuadayaan Islam. Kehancuran dan kemunduran-kemunduran yang aialami oleh 

umat Islam, terutama dalam bidang kehidupan intelektual dan material dan beralihnya 

secara drastis pusat-pusat kebudayaan dari dunia Islam ke Eropa, menimbulkan rasa 

lemah dari dan putus asa di kalangan masyarakat kaum muslimin. Kebekuan intelektual 

dalam kehidupan kaum muslimin yang di warnai dengan berkembangnya berbagai 

macam aliran Sufi yang karena terlalu toleran terhadap ajaran mistik yang berasal dari 

agama lain, telah memunculkan berbagai macam tarikat yang menyimpang jauh dari 

ajaran Islam.66 

 
63Abuddin Nata,  Pemikiran Pendidikan Islam & Barat, (Jakarta: Raja Grafindo Persada: 2013), 121. 
64Nata, Pemikiran Pendidikan Islam & Barat, 121. 
65Zuhairini, Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 2011), 109. 
66Zuhairini, Sejarah Pendidikan Islam, 112-115. 



Mohammad Usman 

 
 

 
 

95  Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 

C. Simpulan 

Konsep persatuan sains (waḥdat al-‘ulūm) mengembalikan posisi sains dalam posisi 

suci dan benar; Sains adalah cahaya yang datang dari Terang Cahaya (Allah), itu harus 

diterapkan dengan niat tulus untuk kesenangan Tuhan. Konsep waḥdat al-‘ulūm al-Ghazali 

mencakup tiga aspek utama dari filsafat ilmu; ontologi, epistemologi dan aksiologi. 

Persatuan adalah satu sebagai keseluruhan; seperti tiga sudut dalam segitiga. Dengan 

demikian konsep kesatuan ilmu akan menyebabkan Islam rahmatan li-al’ālamīn. Kesatuan 

sains membutuhkan kerja serius dan kesabaran. Untuk implementasi, perlu strategi 

bertahap; mulai dari perlakuan yang sama terhadap sains, dialog di antara sains, integrasi 

dan interkoneksi, dan akhirnya kesatuan sains. Dalam pola ilmu pendidikan umat Islam 

terdapat dua pola besar yang mempengaruhi pemikiran Islam. Pertama adalah pola 

pemikiran yang bersifat tradisional, yang selalu mendasarkan diri pada wahyu, yang 

kemudian berkembang menjadi pola pemikiran sufistis dan mengembangkan pola 

pendidikan sufi. Kedua adalah pola pemikiran yang rasional, yang mementingkan akal 

pikiran, menimbulkan pola pendidikan empiris rasional. Pada masa jayanya pendidikan 

Islam, kedua pola pendidikan tersebut menghiasi dunia Islam, sebagai dua pola yang 

berpadu dan saling melengkapi. Setelah pola pemikiran rasional diambil alih 

pengembangannya oleh dunia Barat (Eropa) dan dunia Islampun meninggalkan pola 

berpikir tersebut, maka dalam dunia Islam tinggal pola pemikiran sufistis. Karena sifat 

sufistis yang sangat memperhatikan kehidupan batin, sehingga mengabaikan perkembangan 

dunia material mengakibatkan pendidikan dan kebudayaan Islam mengalami kemunduran 

atau dapat dikatakan pendi dikan Islam mengalami kemandegan. 

D. Daftar Pustaka 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC, 1933. 
Al-Faruqi, Ismail Raji. Islamisasi Pengetahuan (Islamization of Science), Terj. Anas Mahyuddin, 

Bandung: Pustaka, 1984. 

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad, al-Munqidh min ’l-Ḍalal (The Rescuers from Straying). 
Mesir: Ali Shabih wa Auladuh, 1952. 

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad, Ihya’ Ulum al-Din (Living of Islamic Science), Vol. I, II, 
III & IV, Semarang: Thoha Putra, n.d., 

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad. Mishkat al-Anwar wa Maṣafat al-Asrar (Lantern of Light 
and Secrets Refinary). Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1986. 

Arif, Muhamad. Adab Pergaulan Dalam Perspektif Al-Ghazali: Studi Kitab Bidayat Al-
Hidayah. Jurnal Islamuna 6, no. 1 (2019) 
http://dx.doi.org/10.19105/islamuna.v6i1.22 

Asy’ari, Musa. Filsafat Islam Kajian Ontologis. Epistemologis dan Aksiologis dan Perspektif 
(Philosophyof Islam: Ontological, Epistemological and Axiological Study and Perspective). 
Yogyakarta: LESFI, 1992. 

Chittick, C. William. The Sufi Path of Knowledge. New York: State University of New York 
Press, 1989. 

http://dx.doi.org/10.19105/islamuna.v6i1.22


Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan… 

 

 Volume. 13, Number. 2 Juli 2020  96  

Fakhry, Majid. a History of Islamic Philosophy. New York: Columbia University, 1987. 
Galison, P. The Americanization of Unity of Science. Deadalus 127:  Winter, 1998. 
Garber, D. Descartes’ Metaphysical Physics. Chicago: University of Chicago Press, 1992. 
Gaukroger, S. Descartes’ System of Natural Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press, 

2002. 
Ha’iry Yazdi, Mehdi. Ilmu Hudhuri: Prinsip Epistemologi dalam Filsafat Islam (Science of Presence: 

Principle of Epistemolgy in Islamic Philosophy). Bandung: Mizan, n.d. 
Hamdi, Ahmad Zainul. Tujuh Filosof Muslim: Pembuka Pintu Gerbang Filsafat Barat dan Moderen 

(Seven of Islamic Philosophers: The Gate Opener of Western and Modern Philosophy) 
Yogyakarta: LKiS Pelangi Aksara, 2004. 

Ibn Sina, Abu Ali. Aḥwal al-Nafs (The Conditions of Ego), translated by M.S Nasrullah. 
Bandung: Pustaka Hidayah, 2009. 

Ibn Sina, Abu Ali. Kitab al-Isharat wa al-Tanbihat (The Book of Signs and Warnings). Kairo: n.p, 
1960. 

Kitcher, P. “Projecting the Order of Nature” in Kant’s Philosophy of Physical Science, R.E. 
Butts (eds.), Dordrecht: D. Reidel Publishing Company, 1986. 

Mufid, Fathul. “Epistemologi Mulla Sadra: Kajian tentang Ilmu Husuli dan Ilmu 
Huduri”. Disertasi, Program Pascasarjana IAIN Walisongo Semarang, 2012. 

Mulyadhi Kartanegara. Menembus Batas Waktu Panorama Filsafat Islam. Bandung: Mizan, 
2005. 

Sadra, Mulla. al-Madhāhir al-Ilāhiyyah (The Phenomena of God). Qumm: Maktab al-‘Alam al-
Islami, 1377 H. 

Sadra, Mulla. Iksir al-‘arifīn (The Elixir of the Gnostics). Tokyo: Jami’ah Tokyo, 1984. 

Sadra, Mulla. Mafātiḥ al-Ghayb (The Keys of Supernatural). Teheran: Academy of 
Philosophy, 1984. 

S.I Poerradisastra. Sumbangan Islam Kepada Ilmu Dan Peradaban Modern, Pengantar Ajip 
Rosidi. Jakarta: Komunitas Bambu, 2008. 

The Metaphysics Research Lab. “The Unity of Science.” The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy 3. Stanford: Stanford University, 2014. 

Nata, Abuddin. Pemikiran Pendidikan Islam & Barat. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2013. 
Muhaimin. Pemikiran dan Aktualisasi Pengembangan Pendidikan Islam. Jakarta: raja Grafindo 

Persada, 2011. 
Wahyudi, Imam. Pengantar Epistemologi (Introduction to Epistemology). Yogyakarta: LIMA, 

2007. 
Wood, A. and S.S. Hahn. The Cambridge History of Philosophy in Nineteenth Century (1790-

1870). Cambridge: Cambridge University Press, 2011. 
Zaenuddin, M., “Paradigma Pendidikan Islam Holistik” (Paradigm of Holistic Islamic 

Education)” in Jurnal Ulumuna 15, no. 1 (2011). 
 

 


