k1ol

Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam

Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan...

Fikroh : Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam
Volume. 13, Numbert. 2, Juli 2020
p-ISSN : 2087-7501, e-ISSN : 2715-4459
Hlm : 74-96
Journal Home Page : https://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fikroh

DIALEKTIKA ISLAM DAN ILMU PENGETAHUAN
(Studi Wahdat al-‘Ulim Menurut al-Ghazali)

Mohammad Usman
STAI Miftahul Ulum Pamekasan

mohammadusman@gmail.com

Abstract

The dichotomy of sciences cansed both the positive and negative effects for development of
civilizations; such as poverty, economic colonialism and debumanization. Therefore, the unity
of sciences is an interesting and important to be discussed for developing a new and prosperous
civilization. This paper discussed the unity of sciences according to Imam al-Ghazali (d.
1111) and its urgency to the issue of human life. For al-Ghazali, science must be unified in
the aspects of ontology, epistemology, and axiology. These three aspects of knowledge united in
one entity; such as three angles in a triangle. From the pespective of ontology, knowledge comes
Sfrom God and cannot be separated from God, so all sciences are commendable.
Epistemologically, the nature of science is the light coming from the illumination light of God.
Science can be obtained by optimizing the function of reason and through revelation or
inspiration. The validity of science is depended on how and sources used to obtain it.
Knowledge is not for knowledge, but knowledge for human prosperity. To realize the concept
of the unity of sciences it is needed a hard work, patience and many-stage processes; namely
equal  treatment on  scientific and religious knowledge, dialogne, integration and
interconnection between science and the end is the unity of sciences. Science is everything as a
point of view from all aspects both from the aspect of ontology, epistomology, and axiology
becanse the basis of al-Ghazali's view in the book of ihyanlumuddin is explained, that
science is basically only one, that is knowledge of all from God.

Keywords: Science, Civilization, Human
Abstrak

Dikotomi ilmu menyebabkan efek positif dan negatif untuk pengembangan
peradaban; seperti kemiskinan, kolonialisme ekonomi dan dehumanisasi. Oleh
karena itu, kesatuan ilmu adalah hal yang menarik dan penting untuk dibahas
untuk mengembangkan peradaban baru dan sejahtera. Artikel ini membahas
kesatuan ilmu menurut Imam al-Ghazali (w. 1111) dan urgensinya terhadap
masalah kehidupan manusia. Bagi al-Ghazali, sains harus disatukan dalam

Volume. 13, Number. 2 Juli 2020 74



Mohammad Usman

aspek ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Ketiga aspek pengetahuan ini
disatukan dalam satu entitas; seperti tiga sudut dalam segitiga. Dari sudut
pandang ontologi, pengetahuan berasal dari Tuhan dan tidak dapat dipisahkan
dari Tuhan, sehingga semua ilmu terpuji. Secara epistemologis, sifat sains
adalah cahaya yang berasal dari cahaya penerangan Allah. Ilmu dapat diperoleh
dengan mengoptimalkan fungsi nalar dan melalui wahyu atau inspirasi.
Validitas sains tergantung pada bagaimana dan sumber yang digunakan untuk
mendapatkannya. Pengetahuan bukan untuk pengetahuan, tetapi pengetahuan
untuk kesejahteraan manusia. Untuk merealisasikan konsep kesatuan ilmu
diperlukan kerja keras, kesabaran, dan banyak tahapan proses; yaitu perlakuan
yang sama pada ilmu pengetahuan dan agama, dialog, integrasi dan interkoneksi
antara sains dan akhirnya adalah kesatuan ilmu. Ilmu adalah segalanya sebagai
sudut pandang dari segala aspek baik dari segi ontologi, epistomologi,dan
aksiologi karena pad dasarnya dalam pandangan al-Ghazali dalam buku
thyaulumuddin dijelasakan ,bahwa ilmu pada dasarnya hanya ada satu yaitu ilmu
semua dari tuhan.

Kata kunci: Ilmu Pengetahuan, Peradaban, Manusia

A. Pendahuluan

Perdebatan tentang masalah epistemologi memiliki akar yang sangat panjang.
Perdebatan terjadi di Yunani Kuno. Contoh Heraclitus, berpendapat bahwa alam semesta
selalu berubah dan dunia selalu bergerak. Implikasi dari ideologi ini adalah bahwa
kebenaran yang menjadi subjek studi ilmiah akan selalu berubah dan kebenaran hanya
bersifat duniawi dan tidak abadi. Parmenides bahkan mempertanyakan apa yang ditangkap
oleh indera. Dia menolak hasil persepsi yang ditangkap oleh indera sebagai pengetahuan,
kalau tidak, dia hanya menerima satu-satunya kebenaran yang nyata; dalam bentuk konsep
yang dimiliki oleh pikiran; seperti 7 + 4 = 11. Baginya, kebenaran didasarkan pada indera,
karena salju putih tidak memiliki dasar kejelasan dan ketidakpastian." Pendapat seperti itu
diikuti oleh Plato. Dia menyatakan bahwa ada ide di luar jangkauan indera, itu tetap, tidak
berubah, dan abadi.

Plato dikritik oleh Aristoteles. Menurut Aristoteles, istilah dan pengertian bukanlah
hasil dari universal bawaan tetapi keduanya adalah hasil dari proses pengamatan manusia

yang panjang. Aristoteles mengakui keterbatasan indera dalam memahami realitas objek,

‘Imam Wahyudi, Pengantar Epistemologi, (Yogyakarta: LIMA, 2007), 87.
2Mufid Fathul, “Epistemologi Mulla Sadra: Kajian tentang Ilmu Husuli dan Ilmu Huduri.” (Disertasi,
IAIN Walisongo Semarang, Semarang 2012), 103.

75 Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan...

tetapi pengamatan dan penyelidikan berulang kali menyebabkan pikiran memiliki
kemampuan untuk mengabstraksikan objek dari objek konkret.” Selanjutnya, ada gerakan
yang dipelopori oleh Neo Platonisme. Plotinus mencoba menggabungkan pendapat Plato
dan Aristoteles. Plotinus lebih condong pada pendapat Plato. Baginya, The One adalah
basis dari segalanya. Yang Esa adalah asal, yang sempurna, menjadi Penyebab Pertama dari
semua yang ada. Pendapat semacam itu diikuti oleh para filsuf Islam; seperti al-Farabi, Ibnu
Sina, al-Suhrawardi al-Magqtul dan lainnya.

Upaya-upaya untuk integrasi antara sains dan agama telah dibahas oleh para filsuf
Islam Islam sebagai, pertama, Abu Nasr al-Farabi (870-950 M), yang dikenal sebagai Guru
Kedua. Al-Farabi sangat terkenal dengan upayanya untuk menyelaraskan paradigma Plato
dan Aristoteles. Al-Farabi berpendapat Aristoteles bahkan menyangkal keberadaan ide-ide
Plato, tetapi ia merasa sulit untuk memahami penyebab pertama alam semesta. Dia sulit
dalam memahami masalah bentuk ilahi.* Yang kedua adalah Ibnu Sina. Sebagai seorang
filsuf muslim, ia mensintesis epistemologi Platonis dan Aristotelian dengan ide-ide filosofis
yang didasarkan pada firman Allah dalam Al-Qur'an Surat al-Nur ayat 35. Berdasarkan isi
ayat tersebut, Ibnu Sina menyatakan bahwa manusia memiliki kemampuan menerima.
(quwwat isti'dadiyyah) yang disamakan dengan ceruk (mishkat) yang dapat memancarkan
cahaya. Selanjutnya, pikiran manusia memiliki kekuatan lain untuk memperoleh
pengetahuan melalui persepsi. Kemampuan ini diilustrasikan oleh Tuhan sebagai lentera (al-
misbah). Munculnya manifestasi primer adalah fondasi untuk bentuk sekunder yang
dipahami oleh pikiran manusia. Ini adalah kemampuan pikiran manusia sebagai gelas
(zujajah). Proses akuisisi dapat melalui bentuk utama dari perenungan yang disebut sebagai
pohon zaitun (shajarah zaytunah) atau pemikiran mendalam yang digambarkan sebagai
minyak dari pohon zaitun. Kemuliaan tertinggi dari kemampuan pikiran manusia
digambarkan sebagai kemampuan minyak ilahi (zayt) yang tampaknya bersinar meskipun
tidak tersentuh oleh api (yakadu zaytuha yud'T walaw tamsashu al-nar).” Meskipun Imam al -

Ghazali melalui bukunya Tahafut al-Falasifah, mengecam keras para filsuf Muslim

SMusa Asy’ari, Filsafat Islam Kajian Ontologis, Epistemologis dan Aksiologis dan Perspektif,
(Yogyakarta: LESFI, 1992), 23-24.

“Mehdi Ha’iry Yazdi, Ilmu Hudhuri: Prinsip Epistemologi dalam Filsafat Islam, (Bandung: Mizan,
1994), 29-30.

SIbn Sina, Kitab al-Isharat wa al-Tanbihat, (Kairo: 1060), Vol.2, 390.

Volume. 13, Number. 2 Juli 2020 76



Mohammad Usman

sebelumnya termasuk Avicenna, tetapi dia setuju dengan interpretasi Avicenna terhadap

Surat al-Nur: 35.° Konsep Cahaya menjadi prinsip dasar kesatuan ilmu pengetahuan.

B. Hasil dan Pembahasan
1. Diskursus Tentang Wahdat al-‘Ulim

Konsep kosmologi sejak Yunani pra-Sokrates, terutama dalam pertanyaan yang
mana (satu) dan banyak (banyak) menyiratkan perdebatan epistemologis di antara para
ilmuwan. Para filsuf memiliki pandangan berbeda tentang keberadaan dunia ini.
Parmenides memandang dunia sebagai "zat statis", di sisi lain, Heraclitus mengira
dunia selalu berubah (menjadi), Empedocles memandang dunia terdiri dari empat
unsur, Democritus berpendapat bahwa dunia itu atom. Pythagoras menganggap bahwa
dunia adalah angka, Plato menganggapnya sebagai bentuk dan Aristoteles
menganggapnya sebagai kategori. Menurut Plato, pengetahuan adalah satu, sedangkan
keragaman pengetahuan adalah bagian dari yang satu. Karena itu, Plato mengakui
bahasa, seni, dan lainnya sebagai bagian dari pengetahuan.’

Dalam sejarah sains Islam, wacana pengetahuan juga muncul. Al-Kindi, yang
dikenal sebagai bapak filsuf muslim, berpendapat bahwa pengetahuan manusia dapat
diklasifikasikan menjadi dua, yaitu pengetahuan indera yang berasal dari indera dan
pengetahuan ide. Pengetahuan pertama yang terkait dengan objek empiris. Pengamatan
manusia menyebabkan konsep manusia objek dan gambar disimpan di fakultas retensi
untuk dipertahankan dan diabadikan. Sebaliknya, ide-ide pengetahuan terkait dengan
objek non-material, kebenaran berdasarkan inferensi logis dan tak terhindarkan dari
prinsip intuisi. Objek pengetahuan rasional juga dikaitkan dengan bentuk-bentuk lain
yang dicapai melalui abstraksi objek-objek yang sensoris.” Pembagian yang dilakukan
oleh al-Kindi di atas sebenarnya berdasarkan pada sumber pengetahuan yang berbeda
dan bukan pada sifat ilmu itu sendiri, karena keduanya mencoba menggambarkan

objek apa adanya.

Al-Ghazali elaborates the concept of Light in his Mishkat al-Anwar wa Masafat al-Asrar, (Beirut:‘ Alam
al-Kutub, 1986), 54.

"The Metaphysics Research Lab, “The Unity of Science,” The Stanford Encyclopedia of Philosophy,
Stanford: Stanford University, 2014, 3.

8Majid Fakhry, a History of Islamic Philosophy, (New York: Columbia University, 1987), 116-117.

77 Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan...

Al-Farabi membagi pengetahuan menjadi tiga jenis; ilmu fisika, filsafat dan
psikologi. Pertama, objek ilmu fisika adalah fisik manusia; seperti panas, dingin, bau,
lihat dan rasakan. Kedua, Psikologi adalah ilmu yang berhubungan dengan kemampuan
jiwa; ilmu yang dihasilkan oleh kemampuan imajinasi manusia, seperti kekuatan
imajinatif atau imajinasi untuk menggabungkan atau memisahkan seluruh kesan di sana
menghasilkan potongan-potongan, dan hasilnya bisa benar dan bisa salah. Ketiga,
filsafat (ilm al-'aqli) adalah ilmu yang didasarkan pada kekuatan pemikiran yang
memungkinkan manusia untuk memahami berbagai istilah, sehingga mereka dapat
membedakan antara yang mulia dan yang tidak berguna, baik dan buruk dan nilai-nilai
lainnya. dan makna.” Konsep emanasi yang diusung oleh al-Farabi juga menunjukkan
kemampuan manusia untuk memperoleh pengetahuan yang berasal dari jalan malaikat
(angelic) melalui kapasitas ide-ide manusia. Ini menunjukkan bahwa realitas sains
(haqiqat al-‘ulim) tidak dapat dipisahkan dati kenyataan materi yang sebagai hasil dari
proses emanasi.

Ibnu Sina berpendapat bahwa pengetahuan adalah abstraksi dalam memahami
bentuk objek. Dia menyatakan bahwa ilmu sejati dapat diperoleh melalui akal. Selain
itu, Ibnu Sina juga memiliki teori jiwa yang dimurnikan (al-Rah al-Muqaddas) yang
memiliki hubungan dengan Jiwa Universal melalui proses inspirasi dan wahyu."
Setelah Ibnu Sina, Imam al-Ghazali juga membahas masalah pengetahuan di Ihya
‘Ulum al-Din. Secara umum, Imam al-Ghazali mengakui keberadaan dua sumber
pengetahuan; yaitu alasan dan inspirasi atau wahyu. Wacana tentang sains berlanjut
setelah Imam al-Ghazali; seperti al-Suhrawardi Maqtul, Ibn Arabi, Mulla Sadra dan
ulama lainnya.

Wacana ilmiah tidak pernah berhenti dan berlanjut bahkan selama zaman
kebangkitan. Pada akhir abad ke-16, Francis Bacon menyatakan bahwa kesatuan sains
adalah hasil dari pengorganisasian objek material yang ditemukan dalam bentuk

piramida dengan tingkat generalisasi yang berbeda-beda, ini diklasifikasikan menurut

®Ahmad Zainul Hamdi, Tujuh Filosof Muslim: Pembuka Pintu Gerbang Filsafat Barat dan Moderen,
(Yogyakarta: LKiS, 2004), 76-77.

OAbu Ali lon Sina, Ahwal al-Nafs, translated by M.S Nasrullah, (Bandung: Pustaka Hidayah, 2009), 167-
168.

Volume. 13, Number. 2 Juli 2020 78



Mohammad Usman

disiplin ilmu yang berkaitan dengan manusia. kemampuan. Sesuai dengan Pythagoras,
Galileo menyatakan bahwa Kitab Alam (Hukum Alam) ditulis oleh Tuhan dalam
bahasa simbol matematika dan kebenaran geometris. Pada abad ke-17, dan
sistematisasi filsafat mekanis Newton yang didasarkan pada konsep-konsep dasar dan
hukum mekanika pertama menjadi kerangka kerja yang paling menjanjikan untuk
penyatuan filsafat alam.

Menurut monoteisme Kristen, pengetahuan mencerminkan gagasan bahwa
dunia diatur oleh hukum yang ditentukan oleh Tuhan. Dari tradisi ini muncul upaya
penyatuan ilmu etimologi seperti yang disusun pada abad keenam oleh Andalusia
Isadora, Uskup Seville, karya-karya Catalan Ramon Llull pada Abad Pertengahan dan
karya-karya Peter Ramos Prancis selama Renaissance. Llull memperkenalkan ikon
pohon dan hutan sebagai deskripsi organisasi yang mewakili berbagai disiplin ilmu,
termasuk hukum, kedokteran, teologi, dan logika. Meskipun demikian, semua
pengetahuan bersatu dalam pengetahuan rahasia penciptaan.

Bagi Descartes dan Leibniz," sebagai Ramon Llull, kesatuan ilmu ditentukan
oleh aturan analisis menjadi elemen-elemen ide, dan sintesis dalam kombinasi. Menurut
Descartes, ilmu geometri, dengan alasan demonstratif sederhana dan jelas, adalah
paradigma untuk tujuan menyatukan semua pengetahuan. Menurutnya, metafisika
adalah akar, fisika adalah pohon dan cabangnya adalah ilmu mekanik, kedokteran, dan
moral. Selain itu, Kant menyatakan bahwa persatuan adalah prinsip dari rule of reason,
pedoman ideal ilmu empiris, proses penyelidikan untuk menyelesaikan berdasarkan
konsep dan prinsip-prinsip empiris (konsep dan prinsip-prinsip pemahaman dan
realisasi fenomena empiris).”” Gagasan Kant menetapkan kerangka acuan untuk diskusi
tentang penyatuan ilmu-ilmu di Jerman yang dipikirkan sepanjang abad kesembilan

belas."

1D. Garber, Descartes’ Metaphysical Physics, (Chicago: University of Chicago Press, 1992), dan S.
Gaukroger, Descartes’ System of Natural Philosophy, (Cambridge: Cambridge University Press , 2002).
12p_ Kitcher, “Projecting the Order of Nature” in Kant’s Philosophy of Physical Science, R.E. Butts (eds.),
(Dordrecht: D. Reidel Publishing Company, 1986), 56-57.

13A. Wood, and S.S. Hahn., The Cambridge History of Philosophy in Nineteenth Century (1790-1870),
(Cambridge: Cambridge University Press, 2011), 90.

79 Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan...

Wilhelm Ostwald menyatakan bahwa abad ke-20 adalah "abad monistik". Pada
tahun 1904, psikolog Jerman dan profesor Harvard Hugo Munsterberg mengadakan
kongres berjudul "Unity of Knowledge". Pembicara yang diundang adalah Ostwald,
Ludwig Boltzmann, Ernest Rutherford, Edward Lamington Nichols, Paul Langevin
dan Henri Poincaré. Pada tahun 1911, Komite Internasional yang dipimpin oleh
Ostwald's Monism mengadakan pertemuan pertamanya di Hamburg. Dua tahun
kemudian Ostwald menerbitkan sebuah monograf berjudul "Monisme sebagai
Peradaban obyektif" (monisme sebagai Tujuan Peradaban). Pada tahun 1912, Mach,
Felix Klein, David Hilbert, Einstein, dan yang lainnya menandatangani sebuah
manifesto yang ditujukan untuk pengembangan pandangan komprehensif dunia
berdasarkan penyatuan ilmu pengetahuan. Pada abad ke-20, kesatuan sains menjadi
tema khas filsafat empirisme. Pengikut kekaisaran logis, yang dikenal sebagai logika
positivistik dan khususnya anggota pendiri lingkaran Wina mengadopsi "kesatuan ilmu
tanpa metafisika", sebuah model penyatuan yang didasarkan pada demarkasi antara
sains dan metafisika: kesatuan metode dan bahasa dalam semua ilmu.

Pada akhir Kongres Filsafat Internasional, yang diadakan di Praha pada bulan
September 1934, Erath mengusulkan serangkaian Kongres Internasional untuk
Persatuan Ilmu Pengetahuan. Kongres ini berlangsung di Paris, 1935; Kopenhagen,
1936; Paris, 1937; Cambridge, Inggris, 1938; Cambridge, Massachusetts, 1939 dan
Chicago, 1941. Untuk kegiatan kongres dan organisasi, Neurath mendirikan The Unity
of Science Institute pada tahun 1936."

Setelah Perang Dunia II, diskusi tentang persatuan sains melibatkan para filsuf
dan ilmuwan pada diskusi kelompok Inter-ilmuwan yang diadakan di Cambridge,
Massachusetts. Kelompok ini diikuti oleh para ilmuwan dari berbagai disiplin ilmu, dari
para ahli mekanika kuantum (Kemble dan Van Vleck), cyberneticians (Wiener) dan
ekonom (Motgenstern).” Pada akhir 1960-an, Michael Polanyi dan Marjorie G.
mengorganisir serangkaian konferensi yang didanai oleh Ford Foundation, yang

berfokus pada tema kesatuan ilmu. Karakter umum mereka adalah interdisipliner dan

4The Metaphysics Research Lab, “The Unity of Science,”....., 9.
15p, Galison, The Americanization of Unity of Science, (Deadalus: Winter, 1998), 127.

Volume. 13, Number. 2 Juli 2020 80



Mohammad Usman

anti-reduksionis. Kelompok ini awalnya merupakan kelompok diskusi yang disebut
"Kelompok Studi tentang Yayasan Kesatuan Budaya" tetapi kemudian berubah
menjadi "Kelompok Studi Kesatuan Pengetahuan." Pada saat itu sejumlah lembaga AS
dan internasional telah mempromosikan proyek-proyek antar-disiplin di bidang
akademik."®

Dalam sejarah intelektual Islam modern, pemisahan antara agama dan ilmu
pengetahuan terjadi. Bahkan beberapa masyarakat Islam masih berpikir bahwa kedua
ilmu ini memiliki entitas yang berbeda yang tidak dapat diselaraskan. Mereka
menganggap keduanya memiliki area yang berbeda, dan juga memiliki objek formal dan
material yang berbeda, metode penelitian, kriteria kebenaran dan status masing-masing
teori.'” Setidaknya ada berbagai pola hubungan antara agama dan sains: Yang pertama
adalah konflik (konflik); asumsi bahwa antara agama dan sains tidak sesuai. Kedua
adalah independensi, asumsinya adalah bahwa tidak ada hubungan antara ilmu agama
dengan ilmu pengetahuan. Ketiga adalah dialog, ada interaksi antara agama dan sains.
Keempat adalah gagasan bahwa pengetahuan agama dan sains adalah satu kesatuan
sebagai satu kesatuan (wahdat al-‘ulam).

Itulah alasan mengapa pemikir muslim mendorong integrasi antara sains agama
dengan sains; seperti Fazlur Rahman, yang memandang pentingnya pendekatan
antropologis dalam studi Islam, Abdul Karim Soroush menyatakan bahwa studi dan
sains Islam keduanya memiliki karakteristik relatif, karena keduanya merupakan hasil
interpretasi manusia, Ibrahim M. Abu Rabi yang menggerakkan kebutuhan untuk
pendekatan historis, hermeneutik dan dialog antara agama dan isu-isu kontemporer,
Abdullah Saeed dan Jasser Auda mendorong perlunya ijtihad yang segar dan progresif
menerapkan metode ilmu pengetahuan modern bahkan Nidhal Guessoum dalam
bukunya, Pertanyaan Kuantum Islam: Rekonsiliasi Tradisi Islam dan ilmu pengetahuan
modern menyatakan bahwa para teolog harus mendorong para ilmuwan untuk

menginformasikan temuan merecka kepada para sarjana agama sebagai bagian dari harta

16The Metaphysics Research Lab, “The Unity of Science,”....., 11.
M. Zaenuddin, “Paradigma Pendidikan Islam Holistik”, Jurnal Ulumuna, Vol. XV, No. 1, (2011), 81.

81

Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan...

agama. Jika tidak maka peran agama akan terancam dan digantikan oleh sains di masa

depan.'

2. Wahdat al-“Uliim Menurut al-Ghazali

a. Wahdat al-“Ulim di Sisi Epistemologi

Epistemologi adalah cabang filsafat yang membahas sifat imu
pengetahuan, sumbernya serta validitasnya. Epistemologi adalah pengetahuan
sistematis tentang sains.”” Dalam Islam, tidak ada perbedaan antara sains dan
pengetahuan. Islam hanya menggunakan istilah ‘ilm untuk keduanya. Kata ‘m
dapat didefinisikan dalam hal mengetahui hal-hal sesuai dengan hal itu sendiri.
Dengan demikian tidak ada perbedaan antara pengetahuan dan sains, keduanya
mengamati sifat sebenarnya dari objek tersebut.

Secara etimologis, ‘ilm berarti mengetahui, kata® ilm berasal dari bahasa
Arab 'alima, ya'lamu, ilman yang berarti mengetahui atau mencari tahu. Imam al-
Ghazali mendefinisikan sains sebagai berikut: al-ilm ma'rifat al-shay “ala ma huwa
bihi.”’ Ini berarti" sains mengetahui sesuatu (objek) sesuai dengan hal itu sendiri ".
Definisi ini mendukung gagasan bahwa ada korespondensi antara subjek dan
objek. Ada kecocokan antara pengetahuan subjek dengan kondisi obyektif pada
suatu objek.

Sejalan dengan Imam al-Ghazali, Mulla Sadra menyatakan bahwa sains
adalah memperoleh esensi objek ke realitas yang terpisah dari keberadaan atau
bentuknya, karena perolehan yang esensial dan formal.”® Untuk Sadra, ada
persyaratan untuk pengetahuan sejati; pertama, sains harus bisa mengetahui esensi
objek yang bebas dari keberadaan atau bentuk luar objek. Kedua, pengetahuan
harus sesuai dengan kemampuan persepsi subjek baik intrinsik atau formal. Ilmu
seperti itu disebut ilmu yang diperoleh yang diperoleh subjek melalui konsepsi
pemikiran. Imam al-Ghazali juga mengakui pengetahuan gnostik (im

mukashafah), laduni atau huduri (pengetahuan saat ini). Dia menyatakan bahwa

8Nidhal Guessoum, Islam Question: Reconciling Muslim Tradition & Modern Science cited by Prof. Dr.

M. Amin Abdullah., presented in Pentaloka at Hotel Horison, (Semarang, Oktober 9th, 2014), 95.
¥Ilmam Wahyudi, Pengantar Epistemologi, 1.

2 Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, 1iya’ ‘Ulum al-Din, (Semarang. Thoha Putra, n.d.), Vol. I, 29.

ZMulla Sadra, Mafatih al-Ghayb, (Teheran: Academy of Philosophy, 1984), 108.

Volume. 13, Number. 2 Juli 2020

82



Mohammad Usman

‘ilm mukashafah terjadi melalui penerangan cahaya pada hati yang murni, sebagai
hasilnya hati mengetahui penampilan kebenaran (al-Haqq).” Penampilannya jelas
dan nyata tanpa ada keraguan di dalamnya. Pengetahuan ini hanya muncul dalam
jiwa murni manusia.

Mulla Sadra juga menyatakan definisi lain tentang sains. Dia mengatakan
bahwa pengetahuan adalah potensi manusia atau kemampuan untuk
menggambarkan persepsi objek.” Dalam buku al-Hikmah al-Muta'aliyyah, Sadra
juga menegaskan bahwa pengetahuan adalah gambaran dari keberadaan objek
dalam persepsi manusia. Sadra mendefinisikan pengetahuan sebagai kehadiran citra
diri tentang objek. Definisi ini menunjukkan kesatuan antara objek (al-ma'lam) dan
subjek (al-'alim). Imam al-Ghazali hanya menyetujui pengetahuan yang benar;
pengetahuan untuk mengungkapkan objek dengan benar tanpa kesalahan dan
kesalahan.”* Pengetahuan ini hanya diperoleh melalui pencahayaan. Bi nir
qadhafahu Allah Ta‘la fi 'l-sadr wa dhalika al-ntr huwa miftah akthar al-ma‘arif.”
(melalui cahaya yang diterangi oleh Allah di dalam hati dan cahaya adalah kunci
bagi sebagian besar pengetahuan).

Dari uraian yang disebutkan di atas dapat dilihat bahwa menurut al-Ghazali
esensi pengetahuan adalah cahaya. Lebih jauh, Imam al-Ghazali menjelaskan
makna cahaya. Bagi orang awam, cahaya merujuk pada sesuatu yang mungkin
dilihat, itu juga menyebabkan hal lain yang mungkin untuk diamati; seperti
matahari.”® Bagi orang-orang yang dipilih (ahl al-khawas), cahaya didefinisikan
sebagai jiwa yang memiliki kekuatan untuk mengetahui objek (al-ruh al-basirah).
Jiwa memiliki kekuatan untuk mengenalnya dan objek nyata (al-mudrikah) alih-alih
cahaya yang menerangi objek tersebut. Sedangkan untuk orang-orang tertentu
(khawas al-khawas), terang yang sebenarnya adalah Tuhan, sedangkan terang

lainnya bukanlah apa-apa. Dia mengatakan bahwa anna al-nur al-Haqq huwa Allah

223]-Ghazali, lhya’, Vol. 1, 21.
BMula Sadra, al-Madhahir al-Ilahiyyah, (Qumm: Maktab al-*Alam al-Islami, 1377 H.), 89.
2Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, al-Mungidh min al-Dalal, (Mesir: Ali Shabih wa Auladuh, 1952),

26.

53l-Ghazali, al-Mungidh, 31.
%63l-Ghazali, al-Mungidh, 120.

83

Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan...

Ta'ala wa anna isma al-nir li ghayrihi majazun makhdhtn 12 haqiqata lahu).”” ITmam
al-Ghazali tidak menyangkal bahwa potensi persepsi manusia untuk mengenali
objek tersebut, tetapi persepsi manusia memiliki keterbatasan dibandingkan
dengan kekuatan cahaya kecerdasan manusia ('aql). Akal Manusia mampu
mengenal dirinya sendiri dan orang lain, mampu menangkap objek yang sangat
dekat dan sangat jauh, dapat melihat benda di balik tabir, dapat menangkap aspek
indera batin. Akal mampu mengetahui objek yang tak tersentuh, tahu objek lebih
akurat daripada mata.®® Selanjutnya, kemampuan intelek mungkin tertipu oleh
berbagai imajinasi dan pendapat. Untuk menyelamatkan pikiran dari pengaruh
berbagai imajinasi sangat sulit (wa fi tajridihi amrun azimun).” Intelek akan bebas
dari pengaruh imajinasi dan yang lainnya setelah mati. Pada saat itu, tabir pikiran
manusia terbuka (mukashafah) dan akhirnya bahkan akal budi manusia dapat
mengetahui berbagai rahasia dan juga ditunjukkan sepanjang perbuatan mereka.”
Lebih lanjut, Imam al-Ghazali menjelaskan bahwa hati atau jiwa adalah
tempat pengetahuan baik itu pengetahuan saat ini maupun pengetahuan yang
diperoleh.” Kedua jenis pengetahuan itu ada di hati. Pengetahuan pertama adalah
rahmat ilahi, sedangkan yang kedua diperoleh dengan upaya manusia; seperti studi,
observasi dan lain-lain. Bagi Imam al-Ghazali, pengetahuan saat ini adalah rahmat
ilahi, jadi itu tergantung pada kehendak Tuhan.” Pada dasarnya, hubungan antara
fisika dan metafisika seperti hubungan antara benda-benda yang digambarkan di
cermin dan gambarnya. Dengan demikian, gambar di cermin itu seperti sesuatu
yang ada di alam (fisik), tidak lain adalah kenyataan yang sebenarnya ada di ranah
metafisika. Dengan demikian, pengamatan langsung terhadap sesuatu lebih
meyakinkan daripada mengetahui sesuatu melalui gambarnya. Jadi ‘im mukashafah

adalah pengetahuan yang paling mulia. Ini adalah kualitas pengetahuan tertinggi.”

27al-Ghazali, al-Mungidh, 119.

23l-Ghazali, al-Mungidh, 121 -127.

2al-Ghazali, Mishkat, 127.

%al-Ghazali, Mishkat, 128. Lihat QS. Qaf [50]: 22.

$IMuhamad Arif, Adab Pergaulan Dalam Perspektif Al-Ghazali: Studi Kitab Bidayat Al-Hidayah, Jurnal
Islamuna 6 (1) 2019 http://dx.doi.org/10.19105/islamuna.v6il.2246, 64-79.

%2al-Ghazali, Mishkat, 128. Lihat QS. Qaf [50]: 22.

33al-Ghazali, 1hya’, Vol. 1, 20.

Volume. 13, Number. 2 Juli 2020 84


http://dx.doi.org/10.19105/islamuna.v6i1.2246

Mohammad Usman

Yang paling atas adalah pengetahuan para nabi, karena mereka dapat mengetahui
realitas hal itu melalui proses pembukaan kasyf (tankasyif lahu kulla al-haqa'iq)
tanpa usaha apa pun. Itu adalah rahmat ilahi dan itu juga terjadi dalam waktu yang
sangat singkat. Akhirnya, hamba akan dekat dengan Tuhan dalam arti makna dan
esensi dan karakter, bukan dalam arti tempat dan jarak (qurban bi 'l-ma'na wa al-
haqiqah wa al-sifah la bi' | -makan wa al-masafah).*

Secara umum, ada tiga paradigma pengetahuan; rasionalisme, empirisme,
dan intuitionisme atau wahyu. Imam al-Ghazali dalam Thya 'Ulum al-Din membagi
menjadi dua sumber pengetahuan; alasan dan wahyu. Pengetahuan yang berasal
dari alasan disebut pengetahuan rasional (ilm ghayir al-shar‘iyyah) sedangkan
pengetahuan yang berasal dari para nabi disebut pengetahuan agama (‘ilm al-
shar‘iyyah).” Klasifikasi pengetahuan ini diikuti oleh Mula Sadra dalam bukunya
Tkstr al-‘Arifin.*

Secara umum, objek adalah sumber pengetahuan. Objek adalah sesuatu
yang dapat ditemukan oleh subjek. Hanya eksistensi yang mungkin menjadi objek
nyata. Semua keberadaan (wujud) memiliki dua dimensi; yang pertama adalah
dimensi bagian dalam (disebut sebagai metafisika) dan dimensi kedua adalah
dimensi bagian luar (disebut sebagai fisika). Hubungan antara dimensi luar dan
dalam dari keberadaan itu seperti isi dan penutup atau kulit. Dimensi batin dari
keberadaan berada di alam malaikat (alam al-malakat), sedangkan dimensi
eksternal dari keberadaan adalah alam nyata (‘alam al-shahadah). Dengan demikian,
setiap yang ada di dunia malaikat memiliki manifestasi nyata di dunia ini, di sisi
lain, semua yang ada di dunia malaikat ini ada di dunia ini.”’

Keberadaan (wujud) adalah dasar dari realitas, jelas dan jelas, sehingga tidak
mungkin untuk mendefinisikan suatu keberadaan karena keberadaannya tidak
mungkin dibatasi oleh kata-kata atau apa pun. Keberadaan (wujud) adalah apa yang

kami temukan. Ini mencakup segala sesuatu yang ditemukan baik dalam bentuk

%4al-Ghazali, lhya’, Vol.3, 8.

%al-Ghazali, 1hya’, Vol. |, 72-74.

Mulla, Sadra, Iksir al- ‘Arifin, (Tokyo: Jami’ah Tokyo, 1984), 133.
$"Mufid, Fathul, “Epistemologi Mulla Sadra ...”, 148-149.

85

Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan...

tindakan, semua kausalitas, semua ide, imajinasi dan lain-lain. Wujud (keberadaan)
dalam istilah epistemologi Islam menentang mahiyah (esensi). Wujud (keberadaan)
adalah realitas objektif, sedangkan mahiyah (esensi) adalah gagasan realitas objektif
khususnya. Setiap entitas harus memiliki mahiyah (esensi), karena mahiyah (esensi)
tidak mungkin tanpa (keberadaan) dan tidak harus sebaliknya.

Menurut Imam al-Ghazali, wujud (keberadaan) terdiri dari empat
tingkatan. Yang pertama adalah keberadaan di Lawh al-Makhfaz; itu adalah
keberadaan sesuai dengan tekad Tuhan. Hanya Tuhan yang tahu keberadaan ini
bagi Tuhan adalah Zat yang Mengetahui hal yang gaib dan nyata. Manusia
mendapatkan pengetahuan ini melalui proses wahyu. Yang ketiga adalah wujad
khayalt (keberadaan imajinatif); itu adalah gambaran di benak manusia. Keempat
adalah wujud al-‘aqli (keberadaan rasional); yaitu keberadaan yang berasal dari
imajinasi ke dalam hati jenis manusia.”® Tingkat pertama dan kedua adalah
keberadaan spiritual dan metafisik, sedangkan yang ketiga dan keempat adalah
fisik.”

Sebagai seorang filsuf dan mistikus, Imam Ghazali mengakui kekuatan akal
dan intuisi (dhawq) sebagai sumber pengetahuan. Selanjutnya, Imam al-Ghazali
mengakui gradasi kualitas dan validitas sains. Pertama pengetahuan yang diperoleh
dengan mengikuti yang lain (taqlid). Mengikuti pendapat orang lain adalah jenis
sains terendah. Yang kedua adalah pengetahuan tentang alasannya. Imam al-
Ghazali menjelaskan bahwa alasannya adalah sumber dan prinsip imu
pengetahuan. Pengetahuan untuk pikiran adalah seperti buah dari pohon, matahari
dan cahayanya dan penglihatan dan matanya.*’ Pernyataan itu menegaskan bahwa
sains tidak akan ada tanpa alasan. Lebih lanjut, al-Ghazali mengakui bahwa
manusia memiliki kemampuan berbeda untuk mendapatkan ilmu. Secara umum,
semua orang memiliki pengetahuan primer: seperti kemampuan untuk
membedakan antara hal-hal yang mungkin dan tidak mungkin. Selain itu, pikiran

manusia memiliki kemampuan berbeda untuk menguasai dan mengendalikan

%8al-Ghazali, 1hya’, Vol. 1, 20.
%al-Ghazali, 1hya’, Vol. 1, 20.
40al-Ghazali, 1hya’, Vol. 1, 82-83.

Volume. 13, Number. 2 Juli 2020 86



Mohammad Usman

nafsu. Akibatnya, manusia memiliki kemampuan berbeda dalam memahami objek.
Pikiran manusia seperti lampu. Meskipun cahayanya satu tetapi kualitas dan
warnanya banyak. Yang ketiga adalah pengetahuan tentang penebangan.
Pengetahuan ini lebih akurat dan tepercaya. Ini adalah hasil persatuan antara subjek
dan objek (wujdan). Pada akhirnya, al-Ghazali menyatakan bahwa pengetahuan
lebih dipercaya daripada iman, sedangkan penebangan lebih tinggi daripada sains.*

Imam al-Ghazali menjelaskan lima alasan mengapa hati tidak memiliki
kekuatan untuk menerangi kebenaran. Yang pertama adalah karena kualitas hati
tidak sempurna. Kedua, hati itu kotor dan penuh nafsu. Ketiga, hati menghadap ke
yang lain selain Allah. Keempat, hati terselubung oleh pengetahuan. Kelima, hati
tidak tahu arah yang benar (al-jahl bi 'ljihat).” Jika hati bebas dari lima hal yang
disebutkan di atas, hati tahu realitas keberadaan karena hati itu ilahi, dewa (amr
rabbani) dan mulia.*

Kemampuan manusia untuk mengungkapkan esensi sesuatu tergantung
pada kualitas kecerdasan yang dimiliki oleh jenis manusia. Bagi Imam al-Ghazali,
kecerdasan manusia memiliki lima tingkatan: Pertama adalah kecerdasan yang
inderawi (thsasi); kecerdasan untuk mengenali objek melalui indera. Kecerdasan ini
adalah kecerdasan primer yang dimiliki oleh semua hewan. Yang kedua adalah
kecerdasan imajinatif (imajiner); Kemampuan menyerap dan menyimpan gambar
yang dikenali melalui indera. Ketiga adalah kecerdasan rasional (‘agli); yaitu
kemampuan intelektual dalam memahami makna benda itu. Ini adalah esensi dari
jenis manusia. Keempat adalah kecerdasan berpikir (fikri); Yakni kemampuan
intelektual untuk menemukan inovasi kreatif dan pengetahuan baru. Yang terakhir
adalah intelek murni atau nubuat. Kecerdasan ini akan mendapatkan iluminasi
Tuhan dan akhirnya memiliki pengetahuan ilahi (al-ma‘arif al-rabbaniyyah). Akal
ini memiliki kemampuan untuk memahami objek metafisik, menyatakan tanpa

alasan (thara wara 'al-'aql). Kecerdasan terakhir yang dimiliki oleh para nabi dan

4lal-Ghazali, 1hya’, Vol. |, 87-88.
“2al-Ghazali, Mishkat, 167.
%al-Ghazali, 1hya’, Vol. 111, 13.
#al-Ghazali, 1hya’, Vol. 11, 14.

87

Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan...

orang suci, itu diberikan oleh Tuhan. Semua kecerdasan di atas adalah cahaya yang
menyebabkan objek diketahui.”
b. Wahdat al-“‘Ulam di Sisi Ontologi

Menurut Aristoteles, ontologi adalah teori atau studi tentang keberadaan
(eksistensi) sebagai dasar dari semua realitas. Ontologi identik dengan metafisika,
studi filosofis untuk mengungkapkan sifat asli asli (real nature) dari objek untuk
menentukan makna, struktur dan prinsip benda itu. Bagi Imam Muhammad al-
Ghazali, pengetahuan adalah salah satu karakter Tuhan. Dalam buku Thya Ulam
al-Din, ia menyatakan: al-ilm ma'rifat al-shay’ ‘ala ma huwa bihi. Wa huwa min
sifatillah ta‘ala. Fakayfa yakunu al-shay'i 'ilman wa yakana ma'a kawnihi' ilman
madhmiman.* Artinya: "Pengetahuan adalah mengetahui sesuatu sesuai dengan
hal itu sendiri. Ia memiliki sifat Tuhan, Yang Mahatinggi. Bagaimana mungkin itu
apa yang disebut pengetahuan sementara itu buruk. “Kemudian al-Ghazali
menegaskan bahwa semua ilmu adalah pengetahuan bergengsi.

Menurut Al Qur'an, Tuhan tahu segalanya.”” "Bahkan" Dia tahu yang tak
terlihat, semua yang ada di samudera dan di darat, dedaunan dan benih yang jatuh
basah dan kering semuanya diketahui Tuhan.” "Tuhan tahu segala sesuatu oleh-
Nya pengetahuan. Pengetahuan mungkin tidak dibatasi secara substantif oleh
batas-batas, karena sains dapat menembus semua batasan.” Semua sains adalah
sains Tuhan, sedangkan Dzat Tuhan tidak dapat diketahui, kecuali sejauh rahmat
Tuhan kepada Dzat Tuhan-Nya yang diperkenalkan melalui nama dan atributnya.”
Sains adalah salah satu atribut Tuhan yang menunjukkan bahwa pengetahuan
ontologis adalah kesatuan dengan Tuhan. Karakter Tuhan menyatu dengan Tuhan
(12 hiya la huwa wala hiya ghayiruhu). Karena al-Ghazali, Tuhan adalah Terang dan

pengetahuan juga terang. Kualitas pengetahuan tergantung pada kualitas untuk

*al-Ghazali, Mishkat, 165-167.

“al-Ghazali, 1hya’, Vol. 1, 29.

47QS. al-Nisa’ [4]: 176.

#QS. al-An’am [6]: 59

“William C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge, (New York: State University of New York Press,
1989), 148.

SOwilliam C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge, 153-152.

Volume. 13, Number. 2 Juli 2020 88



Mohammad Usman

mendekati sumber pengetahuan, Tuhan. Nabi berkata bahwa "Tuhan memiliki
tujuh kerudung yang tersusun dari terang dan gelap, anggaplah jika semua
kerudung terbuka dari apa pun yang dapat dilihat akan terbakar dengan kemuliaan
wajah-Nya."”!

Lebih jauh, Imam al-Ghazali membagi manusia menjadi empat
karakteristik; orang-orang yang terselubung oleh kegelapan, orang-orang
terselubung oleh kegelapan dan cahayanya secara bersamaan, orang-orang
terselubung oleh cahaya saja dan yang terakhir adalah orang yang datang ke
Realitas Cahaya (Tuhan). Kelompok pertama dibagi menjadi kelompok-kelompok
ateis; yaitu bahwa naturalisme yang mengakui hukum kodrat adalah tatanan alam
itu sendiri. Kelompok orang-orang yang sibuk dengan urusan hidupnya dan
jiwanya terselubung kotor dan bernafsu.”® Kelompok kedua terselubung oleh
cahaya dan kegelapan. Secara umum mereka dapat diklasifikasikan menjadi tiga
kategori; pertama, orang terselubung oleh kegelapan indera, imajinasi dan cahaya
ilahi. Kelompok ketiga terselubung oleh cahaya. Kelompok ini dibagi menjadi tiga
macam. teolog pertama yang tahu arti kodrat Allah tetapi ia percaya bahwa Allah
adalah penggerak kodrat. Kedua adalah teolog yang mengakui sifat Allah dan ia
percaya bahwa malaikat adalah penggerak makhluk. Ketiga percaya bahwa Tuhan
adalah penggerak semua makhluk melalui perintah-Nya kepada malaikat. Mereka
semua terselubung oleh cahaya pengetahuan mereka. Kelompok terakhir adalah
orang yang mencapai Tuhan. Dalam keadaan ini, manusia kehilangan kesadarannya
(fana ") dan bersatu dengan Tuhan.”

c. Wahdat al-‘Ulim di Sisi Aksiologi

Aksiologi adalah bagian dari filsafat sains yang mempertanyakan bagaimana
manusia menggunakan ilmunya. Aksiologi adalah istilah yang berasal dari bahasa
Yunani yang berarti "nilai" dan logo yang berarti "teori" atau "sains". Imam al-
Ghazali memberi nilai tinggi pada sains. Penilaian didasarkan pada wahyu dan

alasannya. Al-Ghazali mengutip banyak ayat Al-Qur'an dan beberapa hadits dan

5131-Ghazali, Mishkat, 175.
5231-Ghazali, Mishkat, 177-179.
53al-Ghazali, Mishkat, 183-185.

89

Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan...

kata-kata ulama yang terkait dengan keutamaan sains. Selain itu, manusia itu
mencintai sesuatu karena tiga macam alasan; dicintai karena alasan lain, dicintai
karena intinya, dicintai karena kedua alasan secara bersamaan. Uang dicintai bukan
karena esensinya, tetapi untuk orang lain. Kebahagiaan di akhirat dan untuk
melihat Tuhan di akhirat dicintai oleh esensi mereka. Tubuh dan sains yang sehat
dicintai karena kedua alasan. Itulah sebabnya sains dikategorikan sebagai sesuatu
yang sangat berharga.”

Karena sains sangat mulia dan bermanfaat bagi manusia, maka Imam al-
Ghazali mengharuskan orang untuk mencari ilmu. Jika suatu sains diperlukan dan
harus dimiliki oleh setiap individu, maka sains menjadi sains menjadi pengetahuan
wajib baginya. Jika pengetahuan seperti itu diperlukan untuk kehidupan sosial,
maka mencari pengetahuan itu wajib untuk semua anggota masyarakat. Wajib ini
tidak terkait dengan masalah agama, tetapi tergantung pada kebutuhan seseorang
atau kelompok untuk kesejahteraan sosialnya.” Al-Ghazali membagi pengetahuan
menjadi dua; pengetahuan seumur hidup, itu adalah ilmu yang berurusan dengan
masalah yang berkaitan dengan masalah biasa; sebagai ilmu arsitektur, perdagangan
dan aritmatika, dan sebagainya. Kedua adalah pengetahuan tentang akhirat.
Pengetahuan ini mengatur dan mengarahkan manusia untuk menyelamatkan
mereka di akhirat. Pengetahuan ini mencakup metode untuk mengelola dan
memurnikan hati dan pengetahuan saat ini.

Dari sisi aksiologi, al-Ghazali mengklasifikasikan sarjana Islam menjadi dua
kelompok; sarjana duniawi dan sarjana akhirat. Divisi ini didasarkan pada motivasi
mereka yang berbeda. Sarjana duniawi mencari kekayaan, sedangkan sarjana saleh
mencari kesenangan Tuhan. Imam al-Ghazali menggambarkan karakteristik-
karakteristik para ulama yang saleh sebagai berikut: (a) Mercka adalah ahli dalam

ibadah (abidan). (b) Mereka adalah orang pertapa (zahidan). (c) Mereka menguasai

%4al-Ghazali, lhya’, Vol. 1, 13.
S5al-Ghazali, 1hya’, Vol. I, 15-16.

Volume. 13, Number. 2 Juli 2020 90



Mohammad Usman

pengetahuan akhirat. (d) Mereka mengerti tentang manfaat berada di dunia. (e)
Mereka adalah orang yang tulus.”

Secara terperinci, al-Ghazali menyebut karakteristik para ulama sebagai
berikut: pertama mereka tidak menggunakan sains untuk menemukan kekayaan
dunia, karena orang yang memiliki pengetahuan akan tahu bahwa dunia tidak
berharga. Kedua, mereka hanya memperoleh pengetahuan yang bermanfaat.
Ketiga, mereka tidak suka pakaian mewah, makanan, dan aksesori hidup lainnya.
Keempat, mereka menjauh dari penguasa untuk menjaga kemurnian hati mereka.
Kelima, mereka sangat berhati-hati dalam fatwa mereka. Keenam, mereka lebih
cenderung ke ilmu dalam; ilmu yang berhubungan dengan cara membersihkan hati,
mengetahui ilmu akhirat dan yang lainnya. Ketujuh, mereka selalu berusaha keras
memperkuat keyakinan agama mereka. Kedelapan, mereka sedih dan diam karena
mereka sangat takut kepada Tuhan. Sikap seperti itu tercermin dalam pakaian,
perilaku, keheningan, ucapan, dan sebagainya. Kesembilan, mereka lebih percaya
pada pengetahuan yang berasal dari hati dibandingkan dengan ilmu teoritis dalam
buku ini. Kesepuluh, mereka menjauhi ajaran sesat; mercka mempertahankan
tindakan mereka sesuai dengan perilaku teman-teman nabi.”’

Diketahui bahwa konsep persatuan sains dalam pemikiran Imam al-Ghazali
adalah keseluruhan konsep holistik dan integratif. Ini melibatkan semua aspek filsafat
sains; yaitu ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Secara ontologis, pengetahuan adalah
salah satu sifat Tuhan. Tidak mungkin untuk dipisahkan dari Esensi-Nya; atribut bukan
Tuhan tetapi bukan yang lain. Secara epistemologis, esensi pengetahuan adalah cahaya
dan cahaya sejati adalah Tuhan. Cahaya ini menerangi hati manusia. Ada dua metode
untuk pengetahuan: Yang pertama adalah melalui proses iluminasi cahaya Allah ke
dalam hati. Yang kedua adalah melalui pengoptimalan indra.

Secara aksiologis, semua ilmu memiliki tujuan akhir yang sama. Al-Ghazali
selalu mengumpulkan pengetahuan (al-ilm), kondisi hati (al-hal) dan tindakan (al-

‘amal) dalam satu konsep. Konsep wahdat al-‘ulum al-Ghzali tidak sama dengan

S6al-Ghazali, 1hya’, Vol. |, 25.
Sal-Ghazali, 1hya’, Vol. I, 60-72.

91

Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan...

konsep tawhid al-‘ulum; karena konsep wahdat al-‘ulum tidak diperlukan adalah
islamisasi ilmu karena sains tidak dapat dipisahkan dari Hakikat Tuhan. Wahdat al-
‘ulim berbeda dari islamisasi dan integrasi sains seperti yang dikandung oleh Isma'il
Raji al-Faruqi,® Naquib al-Attas,” Amin Abdullah dan lainnya. Baik islamisasi dan
integrasi mengakui dikotomi sains. Islamisasi ilmu, integrasi dan interkoneksi adalah
metode dan proses menuju kesatuan ilmu (wahdat al-‘ulum).

Konsep wahdat al-‘ulum bertumpu pada kebenaran dan keyakinan bahwa
semua pengetahuan berasal dari Tuhan. Tuhan memberikan pengetahuan-Nya kepada
manusia melalui dua cara; Pidato dan ciptaan-Nya. Keduanya memiliki fungsi yang
sama; keduanya adalah simbol Kebenaran (al-Haqq). Keduanya berisi ayat-ayat
muhkamat (diperbaiki) dan juga ayat-ayat yang tidak jelas (mutashabihat). Klasifikasi
ayat-ayat Al-Qut'an (ayat qur’ani) dan ayat-ayat alami (ayat kawni) menjadi muhkamat
dan mutashabihat masih dapat diperdebatkan di kalangan cendekiawan Islam. Hal ini
disebabkan oleh perbedaan kualitas ulama Islam dalam memahami pengajaran dan
sains Islam. Oleh karena itu, kesatuan sains membutuhkan perlakuan yang sama antara
ayat-ayat Alquran dan ayat-ayat kauni. Karena kebenaran itu satu, sedangkan Quran
dan alam mengandung simbol atau tanda kebenaran. Pendekatan ini disebut oleh Theo
- antropho centris.

Wahdat al-‘ulam menyangkal pemisahan antara pengetahuan ilmiah dan agama.
Pengetahuan adalah hasil dari proses mengetahui atau memahami objek. Sedangkan
objeknya adalah objek fisika atau metafisika. Benda-benda fisika dapat diketahui oleh
akal manusia melalui indra mereka, sedangkan benda metafisik diperoleh melalui
iluminasi dari cahaya Tuhan melalui optimalisasi kecerdasan spiritual (roh) yang
dimiliki oleh manusia. Karena itu, manusia memiliki dua kemampuan; kemampuan
untuk menangkap objek yang berada di area kecerdasan (alur al-‘aql) dan kemampuan
untuk menangkap objek yang berada di luar alasan (wart wara ’al-‘aql). Wahdat al-

‘ulam mengakui kecerdasan dan wahyu manusia sebagai sumber pengetahuan.

8|smali Raji al-Farugi, Islamisasi Pengetahuan, translated by Anas Mahyuddin, (Bandung: Pustaka,
1984), 98.
%9Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism, (Kuala Lumpur: ISTAC, 1933), 174.

Volume. 13, Number. 2 Juli 2020 92



Mohammad Usman

Akibatnya, wahdat al-‘ulim akan memimpin peradaban manusia secara harmonis
untuk kesejahteraan manusia, karena konsep wahdat al-‘ulim melakukan upaya setius
untuk menyatukan semua aspek pengetahuan; epistemologi, ontologi dan aksiologi.

Untuk menolak dikotomi sains dan agama, wahdat al-‘ulim menawarkan
strategi dan solusi alternatif. Strategi ini mencakup beberapa tahap: Pertama adalah
tahap pengobatan yang adil terhadap pengetahuan agama dan pengetahuan ilmiah.
Pada fase ini, keduanya dipandang sebagai ilmu yang diproduksi oleh pikiran manusia,
sehingga ada aspek rasionalitas di keduanya. Tahap selanjutnya adalah dialog antara
lmu-ilmu agama dengan ilmu-ilmu lain melalui proses integrasi dan interkoneksi untuk
pendatang baru di bidang sains. Ilmu baru ini tidak cukup tetapi harus muncul dalam
bentuk tindakan.

Pengetahuan ilmu Islam adalah merupakan pengetahuan yang teori-teorinya
disusun berdasarkan Al-Qur’an dan Hadits ( ayat-ayat qauliyah)yang di dukung oleh
hasil peneliatian terhadap ayat-ayat kauniyah, atau sebaliknya hasil penelitian terhadap
ayat-ayat kauniyah (empiris) dikonsultasikan dengan ayat-ayat qauliyah.”

Salah satu objek yang dipelajari dalam sebuah pendidikan adalah ilmu
pengetahuan. Ilmu bersifat memperbaharui dirinya ber dasarkan penemuan-penemuan
baru, kritik-kritik dan korelasikorelasi yang selalu dipakai untuk memperbaiki apa yang
dicapai oleh suatu ilmu. Ilmu terus hidup dan dan berkembang, ilmu tidak boleh
berhenti dan tiap hasil bersifat sementara. Pembaharuan terusmenerus dalam ilmu
bukan merupakan hal yang tabu.® Kata science pun dapat diterjemahkan sebagai ilmu,
dengan syarat bahwa ilmu dalam epistemologi Islam tidak dibatasi pada hanya pada
bidangbidang fisik seperti dalam epistemologi Barat.”

Ilmu pengetahuan atau sains pada dasarnya adalah hasil temuan dari berbagai
hukum atau ketentuan yang terdapat di alam jagat raya hasil temuan tersebut kemudian

diuji dan disusun dalam teori, dan teori tersebuat kemudian diuji dan disusun secara

®Muhaimin, M.A., Pemikiran dan Aktualisasi Pengembangan Pendidikan Islam, (Jakarta: raja Grafindo
Persada, 2011), 163.

61S.1 Poerradisastra, Sumbangan Islam Kepada llmu Dan Peradaban Modern, Pengantar Ajip Rosidi,
(Jakarta: Komunitas Bambu, 2008), 3.

82Mulyadhi Kartanegara, Menembus Batas Waktu Panorama Filsafat Islam, (Bandung: Mizan, 2005), 57-
58.

93 Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam



ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan...

sistematis hingga menjadi ilmu pengetahuan.” Berbagai macam ilmu yang lahir setelah
adanya perumusan dalam teori dan dikaji dan disusun secara sistematis sehingga
menjadi ilmu-ilmu baru. Namun, berbagai temuan tersebut terjadi karena di alam jagat
raya tersebut sudah ada hukum-hukum atau ketetapan yang ditetapkan Tuhan.**

Dalam pola ilmu pendidikan umat Islam terdapat dua pola besar yang
mempengaruhi pemikiran Islam. Pertama adalah pola pemikiran yang bersifat
tradisional, yang selalu mendasarkan diri pada wahyu, yang kemudian berkembang
menjadi pola pemikiran sufistis dan mengembangkan pola pendidikan sufi. Kedua
adalah pola pemikiran yang rasional, yang mementingkan akal pikiran, menimbulkan
pola pendidikan empiris rasional. Pada masa jayanya pendidikan Islam, kedua pola
pendidikan tersebut menghiasi dunia Islam, sebagai dua pola yang berpadu dan saling
melengkapi. Setelah pola pemikiran rasional diambil alih pengembangannya oleh dunia
Barat (Eropa) dan dunia Islampun meninggalkan pola berpikir tersebut, maka dalam
dunia Islam tinggal pola pemikiran sufistis. Karena sifat sufistis yang sangat
memperhatikan kehidupan batin, sehingga mengabaikan perkembangan dunia material
mengakibatkan pendidikan dan kebudayaan Islam mengalami kemunduran atau dapat
dikatakan pendi dikan Islam mengalami kemandegan.®

Kehancuran total yang dialami oleh kota Baghdad dan Granada sebagai pusat-
pusat pendidikan dan kebudayaan Islam menandai runtuhnya sendi-sendi pendidikan
dan kebuadayaan Islam. Kehancuran dan kemunduran-kemunduran yang aialami oleh
umat Islam, terutama dalam bidang kehidupan intelektual dan material dan beralihnya
secara drastis pusat-pusat kebudayaan dari dunia Islam ke Eropa, menimbulkan rasa
lemah dari dan putus asa di kalangan masyarakat kaum muslimin. Kebekuan intelektual
dalam kehidupan kaum muslimin yang di warnai dengan berkembangnya berbagai
macam aliran Sufi yang karena terlalu toleran terhadap ajaran mistik yang berasal dari
agama lain, telah memunculkan berbagai macam tarikat yang menyimpang jauh dari

ajaran Islam.*

83Abuddin Nata, Pemikiran Pendidikan Islam & Barat, (Jakarta: Raja Grafindo Persada: 2013), 121.
64Nata, Pemikiran Pendidikan Islam & Barat, 121.

85Zuhairini, Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 2011), 109.

86Zuhairini, Sejarah Pendidikan Islam, 112-115.

Volume. 13, Number. 2 Juli 2020 94



Mohammad Usman

C. Simpulan

Konsep persatuan sains (wahdat al-‘ulum) mengembalikan posisi sains dalam posisi
suci dan benar; Sains adalah cahaya yang datang dari Terang Cahaya (Allah), itu harus
diterapkan dengan niat tulus untuk kesenangan Tuhan. Konsep wahdat al-‘ulam al-Ghazali
mencakup tiga aspek utama dari filsafat ilmu; ontologi, epistemologi dan aksiologi.
Persatuan adalah satu sebagai keseluruhan; seperti tiga sudut dalam segitiga. Dengan
demikian konsep kesatuan ilmu akan menyebabkan Islam rahmatan li-al’alamin. Kesatuan
sains membutuhkan kerja serius dan kesabaran. Untuk implementasi, perlu strategi
bertahap; mulai dari perlakuan yang sama terhadap sains, dialog di antara sains, integrasi
dan interkoneksi, dan akhirnya kesatuan sains. Dalam pola ilmu pendidikan umat Islam
terdapat dua pola besar yang mempengaruhi pemikiran Islam. Pertama adalah pola
pemikiran yang bersifat tradisional, yang selalu mendasarkan diri pada wahyu, yang
kemudian berkembang menjadi pola pemikiran sufistis dan mengembangkan pola
pendidikan sufi. Kedua adalah pola pemikiran yang rasional, yang mementingkan akal
pikiran, menimbulkan pola pendidikan empiris rasional. Pada masa jayanya pendidikan
Islam, kedua pola pendidikan tersebut menghiasi dunia Islam, sebagai dua pola yang
berpadu dan saling melengkapi. Setelah pola pemikiran rasional diambil alih
pengembangannya oleh dunia Barat (Eropa) dan dunia Islampun meninggalkan pola
berpikir tersebut, maka dalam dunia Islam tinggal pola pemikiran sufistis. Karena sifat
sufistis yang sangat memperhatikan kehidupan batin, sehingga mengabaikan perkembangan
dunia material mengakibatkan pendidikan dan kebudayaan Islam mengalami kemunduran

atau dapat dikatakan pendi dikan Islam mengalami kemandegan.

D. Daftar Pustaka

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. sk and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC, 1933.

Al-Faruqi, Ismail Raji. Iskamisasi Pengetabunan (Islamization of Science), Terj. Anas Mahyuddin,
Bandung: Pustaka, 1984.

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad, a/-Mungidh min ‘I-Dalal (The Rescuers from Straying).
Mesir: Ali Shabih wa Auladuh, 1952.

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad, Ihya’ Ulum al-Din (Living of Islamic Science), Vol. 1, 11,
III & 1V, Semarang: Thoha Putra, n.d.,

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad. Mzshkat al-Amwar wa MaSafat al-Asrar (Lantern of Light
and Secrets Refinary). Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1986.

Arif, Muhamad. Adab Pergaulan Dalam Perspektif Al-Ghazali: Studi Kitab Bidayat Al-
Hidayah. Jurnal Islamnna 0, no. 1 (2019)
http://dx.doi.org/10.19105/islamuna.v6il1.22

Asy’ari, Musa. Filsafat Islam Kajian Ontologis. Epistemologis dan Aksiologis dan  Perspektif
(Philosophyof Istam: Ontological, Epistemological and Axiological Study and Perspective).
Yogyakarta: LESFI, 1992.

Chittick, C. William. The Sufi Path of Knowledge. New York: State University of New York
Press, 1989.

95 Fikroh: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam


http://dx.doi.org/10.19105/islamuna.v6i1.22

ﬁ;ﬂ Pemikiran dan Pendidikan Islam

Dialetika Islam dan Ilmu Pengetahuan...

Fakhry, Majid. a History of Islamic Philosophy. New York: Columbia University, 1987.

Galison, P. The Americanization of Unity of Science. Deadalus 127: Winter, 1998.

Garber, D. Descartes’ Metaphysical Physics. Chicago: University of Chicago Press, 1992.

Gaukroger, S. Descartes’ System of Natural Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press,
2002.

Ha’iry Yazdi, Mehdi. I/mun Hudburi: Prinsip Epistemologi dalam Filsafat Islam (Science of Presence:
Principle of Epistenolgy in Islamic Philosophy). Bandung: Mizan, n.d.

Hamdi, Ahmad Zainul. Tujubh Filosof Muslin: Pembuka Pintu Gerbang Filsafat Barat dan Moderen
(Seven of Islamic Philosophers: The Gate Opener of Western and Modern Philosophy)
Yogyakarta: LKiS Pelangi Aksara, 2004.

Ibn Sina, Abu Ali. Ahwal al-Nafs (The Conditions of Ego), translated by M.S Nasrullah.
Bandung: Pustaka Hidayah, 2009.

Ibn Sina, Abu Ali. Kitab al-Isharat wa al-Tanbibat (The Book of Signs and Warnings). Kairo: n.p,
1960.

Kitcher, P. “Projecting the Order of Nature” in Kant's Philosophy of Physical Science, R.E.
Butts (eds.), Dordrecht: D. Reidel Publishing Company, 1986.

Mufid, Fathul. “Epistemologi Mulla Sadra: Kajian tentang Ilmu Husuli dan Ilmu
Huduri”. Disertasi, Program Pascasarjana IAIN Walisongo Semarang, 2012.

Mulyadhi Kartanegara. Menembus Batas Waktn Panorama Filsafat Islam. Bandung: Mizan,
2005.

Sadra, Mulla. ai-Madhabir al-Iiahiyyah (The Phenomena of God). Qumm: Maktab al-‘Alam al-
Islami, 1377 H.

Sadra, Mulla. 1ksir al-‘arifin (The Elixir of the Gnostics). Tokyo: Jami’ah Tokyo, 1984.

Sadra, Mulla. Mafatih al-Ghayb (The Keys of Supernatural). Teheran: Academy of
Philosophy, 1984.

S.I Poerradisastra. Sumbangan Isiam Kepada Ilmu Dan Peradaban Modern, Pengantar Ajip
Roszdr. Jakarta: Komunitas Bambu, 2008.

The Metaphysics Research Lab. “The Unity of Science.” The Stanford Encyclopedia of
Philosophy 3. Stanford: Stanford University, 2014.

Nata, Abuddin. Pemikiran Pendidikan Islam & Barat. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2013.

Muhaimin. Pewikiran dan Aktualisasi Pengenbangan Pendidikan Islam. Jakarta: raja Grafindo

Persada, 2011.
Wahyudi, Imam. Pengantar Epistemologi (Introduction to Epistemology). Yogyakarta: LIMA,
2007.

Wood, A. and S.S. Hahn. The Cambridge History of Philosophy in Nineteenth Century (1790-
1870). Cambridge: Cambridge University Press, 2011.

Zaenuddin, M., “Paradigma Pendidikan Islam Holistik” (Paradigm of Holistic Islamic
Education)” in Jurnal Ulnmuna 15, no. 1 (2011).

Volume. 13, Number. 2 Juli 2020 96



