
 
At-Thufuly: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini | p-ISSN  
Vol. 1. No.1 November 2020 | Hal 40-48 
 

 

Nanang Abdillah: [Religiusitas Spiritualitas Effect]  40 

RELIGIUSITAS SPIRITUALITAS EFFECT  DALAM  

FORMALISTIK PENDIDIKAN 
 

Nanang Abdillah1 
STAI Al-Azhar Menganti Gresik 

 
Abstract:. In simple terms, education is defined as an effort to give birth to 
educated people (being educated), who are normatively characterized by being 
critical, rational, social, pious, moral and respecting human values. If the world of 
education is then said to have contributed (not to say the most responsible) for the 
multi-dimensional crisis that hit this nation, it is none other than because social life 
and the world of education have close ties. Education as one of the social 
institutions, of course, cannot be separated from the mutual influence of culture. In 
this connection, observing the world of education is certainly not enough just by 
looking at the internal problems of education, for example from the perspective of 
the education component, but it cannot be done from various perspectives, for 
example cultural, social, economic, political, historical, philosophical and so on. . In 
fact, some of these things really determine the complexion or face of the world of 
education. This simple paper will look at a bit of our education world from a 
philosophical point of view. This is intended to find the root of the problem or the 
fundamental problem that "plays" in our education, so that we can then take a 
stand according to our respective positions. 

Keyword: Religion, Spirituality, Education 

Abstrak: Secara sederhana pendidikan dimaknai se bagai upaya untuk 
melahirkan manusia terdidik (being educated), yang secara normatif bercirikan 
kritis, rasional, social, bertaqwa, bermoral dan menghargai nilai-nilai 
kemanusiaan. Jika dunia pendidikan kemudian disebut-sebut ikut mempunyai 
andil (untuk tidak mengatakan paling bertanggung jawab) terhadap terjadinya 
krisis multi dimensional yang melanda bangsa ini, itu tak lain karena kehidupan 
social dan dunia pendidikan memiliki tali-temali yang erat. Pendidikan sebagai 
salah satu pranata social, sudah tentu tidak bisa lepas dari keterpengaruhan 
saling budaya. Sehubungan dengan itu, mengamati dunia pendidikan tentu  tidak 
cukup hanya dengan melihat problem internal pendidikan, misalnya dari sudut 
pandang komponen pendidikan, tetapi tidak bisa  tidak, harus dengan berbagai 
perspektif, misalnya budaya, social, ekonomi, politik, sejarah, filsafat dan lain-
lain. Bahkan beberapa hal ini sangat menentukan corak atau wajah dunia 
pendidikan. Makalah sederhana ini akan melihat serba sedikit dunia pendidikan 
kita dari sudut pandang kefilsafatan. Hal ini dimaksudkan untuk menemukan 
akar persoalan atau problem mendasar  yang ‘bermain’ dalam dunia pendidikan 
kita, agar kemudian kita dapat mengambil sikap sesuai dengan posisi masing-
masing. 

Kata kunci : Religi, Spiritualitas, Pendidikan 
 

 
1 STAI Al-Azhar Menganti Gresik, Email: nanangabdillah2020@gmail.com 



41 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020 

PENDAHULUAN

Praktek pendidikan di Indonesia, secara historis, sebenarnya telah muncul 

sejak zaman Hindu-Budha, yaitu dengan system asrama. Kemudian setelah masuknya 

agama Islam di Nusantara, pendidikan terus mengalami perkembangan, yaitu dengan 

system pesantren dan madrasah. Sementara praktis pendidikan dengan system 

sekolah, jelas baru muncul pada zaman colonial, yang sudah tentu tidak luput dari 

pengaruh pemikiran serta praktek pendidikan Barat yang dibawa oleh kolonialisme 

(Karel, 1986: 5-7), yakni oleh Spanyol Portugis dan terutama belanda. Sejak saat itu, 

dengan berdalil siviliasi (civilization), barat mulai terlibat secara sistematis 

penanaman budaya dan tradisi Barat di satu sisi, dan pemikiran budaya dan tradisi 

Indonesia baik langsung maupun tidak langsung pada sisi lain. Setelah Indonesia 

merdeka praktek pendidikan terlihat relative lebih mencerminkan budaya Khas 

Indonesia, meski hanya didukung dengan piranti keras yang serba pas-pasan, tak lain 

karena kuatnya modal non-material yang memiliki, yakni semangat, dedaksi, 

kebanggaan, gengsi okal dan nasional serta  ideology yang cukup tinggi. Namun 

semua ini mengalami perubahan besar-besaran selama lebih dari 30 tahun 

pemerintahan Orde Baru yang menempatkan perubahan ekonomi dan industri 

sebagai prioritas terpenting  pertumbuhan pranata pendidikan pada segi ‘badaniah’ 

menjadi penting- bersamaan dengan mekarnya militerisme dan maskulinisme–dan di 

tunjang oleh berbagai bantuan dari negeri-negeri blok barat. 

Sebagai Negara yang sedang berkembang, Indonesia memang tidak lepas dari 

ketergantungan Negara-negara barat, denmgan kemajuan dan supremasinya di 

bidang ilmu pengetahuan dan teknologi, yang memang sejak masa pencerahan 

mengalami perkembangan yang sangat pesat, dimana lahir berbagai temuan dan 

paradigma baru dibidang ilm, dan terutama ilmu ‘fisika’ alam. Heliosentris temuan 

Nicolaus Copernicus (1473-1543) dibidang ilmu astronomi dan yang meruntuhkan 

paradigma geosentris, disusul Galileo Galilie (1564-1642) yang menemukan hokum 

gerak dalam kecepatan, bahkan Newton (1642-1727) dengan kegigihannya selalu 

dan selalu mendapat temuan-temuan yang baru dibidang fisika (yaitu apa yang 

sekarang di kenal dengan hokum alam). Maka tak ayal lagi jika ilmu fisika (untuk 

tidak mengatakan paradigma Newton) merupakan paradigma ‘primadona’ yang 

masih tetap dominan, bahkan sampai saat ini. 



Nanang Abdillah: [Religiusitas Spiritualitas Effect]  42 

Rasionalisme dan ilmu pengetahuan inilah sebenarnya pemicu perkembangan 

teknologi dan iondustri di eropa yang menggiurkan  bangsa timur dan Negara-negara 

berkembang, termasuk Indonesia. Disinilah kemudian tanpa terasa, Barat menjadi 

standar kemajuan, menjadi “guru” yang harus di gugu dan ditiru. Maka tak heran jika 

tradisi kebudayaan barat atau-dalam bahasa Hasan Hanafi- “kesadaran Eropa” cukup 

mewarnai kehidupan bangsa Indonesia. Supremasi barat ini semakin menemukan 

momentumnya sejak isju globalisasi dihembuskan, yang ditandai denbgan kecepatan 

arus informasi dan transportasi yang didukung oleh kecanggihan teknologi. 

Globalisasi menjadi ‘senjata’ ampuh babgi barat untuk melakukan hegemoni dalam 

berbagai lapangan kehidupan, terutama ekonomi politik dan sains-teknologi. Atau 

mungkin lebih tepat disebut sebagai ‘virus’ yang dengan perlahan tapi pasti, 

memporak-porandakan kekuatan dan energi timur sebagai bangsa. 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

SUPREMASI LOGIKA ‘MONSTER’ BARAT 

Globalisasi memang juga menyadarkan Negara berkembang akan 

ketertinggalannya di bidang teknologi dan ekonomi, bahkan pada sisi tertentu 

menjajikan dan memberikan peluang-peluang penting bagi bagi kehidupan social 

ekonnomi. Makanya ham;pir seluruh energi terkuras untuk mengejar 

ketertinggalan itu, sampai-sampai melupakan ukuran kemampuannya. Sampai 

saat ini, janganlah dibandingkan dengan Negara Barat, Indonesia sebenarnya 

dibandingkan dengan Negara-negara berkembang lainnya saja, masih jauh 

ketinggalan dalam teknologi dan ekonomi. Namun yang menjadi keprihatinan 

kita disini adalah apa yang disebut life Style sebagai ekses berkiblat pada Barat 

itu. Life Style,  budaya dan kesadaran Barat yang diwarnai sikap materislistik, 

hidonistik, konsumtivisme, keserba longgaran hubungan laki-laki perempuan, 

kuljtur kekerasan, dan lain-lain. Kemudian menjadi hal yang tidak 

terbendungkan lagi. 

Demikian pola hidup Barat telah menjadi semacam ‘makhluk besar’ yang 

sudah sangat sulit untuk dihindari. Inilah yang penulis sebut dengan logika 

‘monster’, yakni suatu kerangka berfikir umum dimana seseorang sulit untuk 

mennghindar dan melepaskan diri dari logika itu, seakan tidak punya pilihan lain, 

baik dalam berfikir, bersikap maupun bertindak. Sepertinya hanya ada satu 

logika dalam hidup ini. Pendidikan sebagai salah satu pranata social, tampaknya 



43 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020 

juga terjerat oleh arus perubahan social yang memang cukup memprihatinkan 

ini. Di antara pengaruh budaya (pendidikan) Barat yang sangat membekas di 

dalam praksis pendidikan Indonesia adalah budaya intelektualisme dan 

verbalkisme, dua hal yang masih terus mendominasi berbagai praktek 

pendidikan kita. Implikasi budaya tersebut masih meninggalkan bekas yang 

sangat mendalam antara lain antara lain kebudayaan pendidikan yang 

mendewakan ijazah formal (tilaar, 1999 :106) Praktek tersebut yanbg dinegeri 

bekas penjajah sendiri sudah mulai ditinggalkan, tetapi di Indonesia masih terus 

berkembang subur. 

Budaya intelektualisme juga membawa pendidikan kedalam apa yang 

disebut paulofreire sebagai pendidikan system bank (banking system), dimana 

tugas pendidikan adalah menyodorkan fakta kedalam diri peserta didik sebagai 

system hafalan atau apa yang kita kenal dengan (biar agak lebih keren) transfer 

of knowledge. Kalau dalam teori pendidikan ada dikenal tiga domain ; kognittif, 

afekhtif, dan psikomotorik, maka domain pertama telah mengalahkan domain 

lainnya. Selain itu, sebagai bisa scientism (untuk tidak mengatakan 

eurocantrisem) pendidikan kita juga lebih menenkankan ilmu pengetahuan alam 

(fisika, biologi, termasuk kedokteran) disbanding dengan ilmu-ilmu social atau 

humaniora, apalagi ilmu agama. Memang pembangunan nasional dewasa ini 

sanbgat membutuhkan banyak dalam bidang sains dan teknologi, namun bukan 

berarti ilmu-ilmu social, humaniora dan ilmu agama tidak punya andil dan 

kontribusi untuk pembangunan bangsa ini.  

Faktor lain yang memperkuat budaya demikian adalah pengagruh 

developmentarism, dimana semua diarahkan kepada pencapaian target-target 

kuantitatif dalam rangka pembangunan. Disini kemudian bisa dilihaht,kebijakan 

selama orde baru yang sangat menekankan pembangunan, terugtama sekhtor 

ekonomi, maka tak heran jika pendidikan nasional dijadikan sarana pencapaian 

target-target ekonomi, sehingga pembangunan sumber daya manusia terabaikan. 

Budaya pendidikan yang hanya menekankan aspek kognitif dan intelektualisme 

ini juga membawa kepada metodologi pendidikan yang verbalistik. Proses 

belajahr mengajar menjadi bersifat monolog dan tidak ada ruang bagi 

pengembangan analisi berfikir dan mengeluarkan pendapat. Kalaupun ada, tidak 

serta merta memiliki pengaruh terhadap prilaku, sikap dan polahidup sebagai 



Nanang Abdillah: [Religiusitas Spiritualitas Effect]  44 

insane berpendidikan (education komuniti), kecualki tambah pintar. Situasi 

proses belajar mengajar menjadi sangat gersang, menakutkan, mengekang, jauh 

dari kehalusan spiritualitas. Tak heran, jika seketika dinyatakan tamat atau lulus, 

merekapun merasa terbebas dan bahkan ada yang merayakan kebebasanya 

dengan berbuat anarkis Budaya pendidikan yang sangat intelektualitas, 

verbalistis dan monolog itu semakin diperparah oleh sikap hidup bangsa 

Indonesia yang cenderung veodalistik dan birokratik. Kedua hal ini pada 

gilirannya sangat menekankan corak administrasi dan management pendidikan 

kita, yang syarat dengan ABS, KKN, dan sebagainya.  

SUATU KEPRIHATINAN YANG WAJAR 

Proses dan budaya pendidikan yang formalistic dan demi htargegt-target 

jangka pendek yang hanya membuat proses dehumanisasi menjadi semakin 

parah, yang pada gilirannya menghasilkan out put yang asing terhadap 

bangsanya, bahkan asing pada dirinya sendiri. Demikian juga menekankan aspek 

kognitif dan badanhya dengan mengabaikan aspek kejiwaan dasn spiritualitas, 

menjadikan pendidikan sebagai wahana robotisasi ; manusia tak berperasaan, 

maka wajar sebagian elit bangsa ini, tidak punya sense of krisis, tega terhadap 

tangisan rakyat, memploitasi rakyagt untuk kepentingan pribadi dan 

kelompoknya, bahkan mempertontonkan sikap arogan terhadap rakyatnya.    

Namun yang terpenting adalah, bahwa pertumbuhan kepribadian, peserta 

didik menjadi tidak seimbang. Pertumbuhan kemampuan intelegensi (ini pun 

banyak kalangan masih menyangsikan!) tidak didukung oleh pertumbuhan 

emosional dan spiritual, dua hal yang diabaikan dalam kehiodupan modernitas – 

Barat. Maka bisa dipahami, jika dalam kehidupan yang serba formalistic robotic 

ini, ada keprihatinan untuk mencari pola hidup dan pola pikir yang lain sebagai 

alternative, sekaligus untuk menemukan kembali kepribadian dan jati diri 

manusia, sebagai makhluk jasmani dan rohani; sebagai makhluk yang berfikir 

sekaligus berperasaan dan bertransendensi.  

Dalam sejarah pemikiran Islam, tidak sulit menemukan contoh tentang 

upaya mencari pola hidup alternative, kagrena pada umumnya tradisi sufisme 

memberikan cukup pelajaran bagi kita akan sebuah usaha agar keluar dari 

jeratan pola hidup formalisme. Bahwa pilihan hidupmistik, kecuali memang 

merupakan experience, ialah lahir sebagai efek samping dari kejenuhan 



45 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020 

formalisme. Hal ini nampak jelas dalam kehidupan hasan al-Basry, seorang 

ulama’ yang disebut-sebut sebagai cikal bakal munculnya tradisi sufisme dalam 

islam. Hasan al-Basry, sebagaimana dimaklumi, memilih hidup sebagai jahid atau 

abid karena jenuh terhadap formalisme, dalam hal ini, perdebatan yang berlarut-

larut disekitar subsesi sepeninggal Ali bin Abi thalib, yang sudah tentu disertai 

klaim-klaim dengan teologis dan hukum.  

Kemunculan tokoh al-Suhrawardi di  abad pertengahan, juga bias disebut 

sebagai reaksi terhadap  dominasi kehidupan yang formalisme, yaitu situasi 

perang (dalam hal ini perang salib) dari sisi polkam, yang juga dibarengi klaim-

klaim teologis dan hokum sebagai pembenaran, dan yang terpenting adalah 

logika peripatetic, yang merupakan satu-satunya kerangka berpikir kala itu. 

Inilah  logika monster itu. Seiring dengan itu, soal “validitas pengetahuan” 

menjadi persoalan yang sangat krusial, dimana pemegang otoritas satu-satunya 

adalah epistemology ‘khas’ peripatetic, yang bercirikan kebenaran (logika) 

formal, problem definisi, abstraksi dan berujung dengan terma al-insan 

hanyawan  al-nathiq makanya pengetahuan itu dapat dicari (mathlub) meski 

tentang sesuatu yang tidak dapat di serap (al-sya’i al-ghaib). 

Beberapa hal ini, sebagaimana banyak disinggung di  atas, sangat terbiasa 

didalam dunia pendidikan  nasional kita. Misalnya dengan menekankan atribut-

atribut formal : title kesarjanaan, ijazah, NEM, sifat ujian yang sabngat formal, 

simplifikasi (mungkin juga reduksi) ilmu hanya dengan definisi-definisi 

penekanan pada  aspek kognitif, bahkan pola hidup dan pengajaran yang lebih 

memperhatikan manusia sebagai mahluk jasmani, dst. Belum lagi pengaruh dari 

formalisme situasi politik yang terus ‘memanas’, isu disintegrasi bangsa dengan 

membawa persoalan agama, baik skala local, regional, maupun global. Munculnya 

Suhrawardi jelas sebagai ‘interupsi’, kritik dan koreksi bagi logika peripatetic 

dengan segala karakteristiknya. Meski yang cukup panjang; perihal pendidikan, 

beberapa  guru dan aliran filsafat yang menpe ngaruhinya. Bahkan iapun 

melakukan meditasi dan berhalwat, namun sekali lagi, harus diakui bahwa 

puncak dari semua itu adalah ia ingin menunjukkan bahwa opola hidup itu tidak 

hanya satu dan karenanya ia mengajukan konsep alternatifnya. 

Menurut Suhrawardi, proses keilmuan logis-formal peripatetic 

mengandung kelemahan, meski tidak perlu semua dibuang. Ia kemudian 



Nanang Abdillah: [Religiusitas Spiritualitas Effect]  46 

mensyaratkan 3 hal untuk memperoleh pengetahuan yang valid, yaitu kesadaran-

diri subyek (self consciusness: ana’iyah), kehadiran realitas obyek (al-sya’i al-

hadir) dan terang cahaya, yang ketiga-tiganya sekaligus dalam bentuknya yang  

fisik maupun nonfisik (materi maupun imateri). Inilah langkah yang dapat 

mengantar manusia memperoleh pengetahuan yang sebenarnya, melampaui 

konsep atau definisi (kasyf al-mahjub). Inilah ‘ilmu bukan idrak, inilah tariff 

bukan hadd (tahdid). Dan inilah  al-hikmah al-isroqiyah tawarannya. Pelajaran 

yang dapat diambil dari sini adalah, bahwa tiga hal yang ditawarkan  suhrawardi 

layak mendapat perhatian dari dunia pendidikan kita, lebih-lebih pendidikan 

islam, yaitu dalam wujud suatu format yang memberikan porsi cukup pada aspek 

rohani: e mosi, intuisi dan spiritual dengan tanpa meninggalkan aspek intelegensi 

dan kemampuan kognitif. Maka bidang pendidikan, seperti agama, etika, sejarah, 

kesenian layak mendapat perhatian serius. 

URGENSI RELIGIUSITAS–SPIRITUALITAS DALAM PENDIDIKAN KITA 

Beberapa bidang pendidikan  di atas, selama ini bukan sama sekali  tidak 

ada, tetapi menurut penulis masih sangat formalistik ,atau religiusitas dan 

spiritualitas (sebagai wilayah esoteric agama) menjadi hilang dengan kekuatan 

wilayah teologis dan hukum; keluhuran dan kedalaman etika direduksi  menjadi 

larangan dan perintah yang berwujud suatu betiket; bidang sejarah sudah sangat 

didominasi  oleh sejarah ( maka pertumpahan darah saat susksesi, serang-

menyerang antar kawan dengan dibumbui pembenaran hukum, selalu mewarnai 

bidang sejarah). Sementara bidang kesenian, yang diharapkan dapat ‘mendidik’ 

kehalusan budi, tampaknya juga kurang mendapatkan perhatian dan biasanya 

dimasukkan pada kegiatan ekstra. Yang menarik pada pendidikan islam, bidang 

kesenian, yang dalam hal ini, sering disebut kesenian islam, pada tatraf tertentu 

rupanya juga tersandung  tuduhan ‘TBC’ 9 thayyul,  bid’ah dan churafat, dalam 

istilah Munir Mulkhan). 

Oleh karena itu, perhatian serius yang penulis maksudkan adalah 

keberanian untuk menumbuhkan kesadaran dalam meraih kembali jati diri yang 

hilang dengan melakukan redefinisi terhadap beberapa hal diatas khususnya dan 

umumnya terhadap pola hidup kita. Disinilah pendidikan spiritualitas agama 

perlu mendapatkan perhatian serius sekaligus menemukan momen tumnya. 

Untuk itu, sekali lagi tradisi ‘irfani dari para sufi layak mendapat apresiasi, meski 



47 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020 

juga dituntut adanya  cara pandang dan perspektif yang baru. Memberikan porsi 

pada aspek religiusitas, spiritualitas-irfani, dan ‘domain’ efektif  merupakan 

wujud dari reformasi di dalam dunia pendidikan, yang memang selama ini telah 

menjadi keprihatinan banyak pakar dan pemerhati pendidikan kita. Dr. 

Muhaimin, MA misalnya (Tipe Filsafat) rekonstruksi social teosentris dalam 

pendidikan islam di Indonesia (Muhaimin, 2002) dimana pada irfani atau 

Muhaimin sendiri menyebut-aspek taqorrub. Relevansi dan siknifikansi aspek-

aspek ini dalam dunia pendidikan nasional kita sat ini antara lain bahwa:  

a. Bangsa Indonesia yang religius dengan pengakuan terhadap ketuhanan 

yang maha esa, mengharuskan bangsa ini bersikap teosentris; 

b. Kondisi Bangsa Indonesia yang pluralis, baik bagi suku, ras, bahasa, tradisi, 

kultur, maupun agama, dimana “sekat-sekat” ini bisa saja menjadi factor 

pemicu terjadinya konflik ; 

c. Bangsa Indonesia yang terus mempersiapkan SDM unggul, yang memiliki 

sikap produktif, kompetetif serta canggih sekaligus punya kesadaran akan 

pentingnya hidup bersama dan keluhuran moral.  

Kondisi bangsa yang demikian ini sudah tentu memerlukan dukungan 

pola hidup dan kesadaran yang batini, fitri, hanafiyah, samhah, beberapa hal yang 

hanya bisa ditemukan pada tradisi irfani. Dengan kekuatan al-Ru’yah, al-

Mubasyiroh, intuisi al-Dzauq atau psikopnosis, pola hidup ini melampaui (Kasyf 

al-Maljub) sekat-sekat formalisme lahiryah baik dalam bentuk bahasa, agama, 

ras, etnik, kulit, golongan, kultur, tradisi, dll. Yang tentu saja ikut andil 

merenggangkang hubungan interpersonal antar umat manusia. Sikap, kesadaran 

dan pola hidup spiritualitas-esoterik yang lintas bahasa, kultur dan tradisi inilah 

yang perlu dikembang dalam dunia dan system pendidikan kita. Sudah tentu, ini 

menjadi tugas setiap pribadi, tugas setiap lembaga pendidikan, dan tudas kita 

semua. 

KESIMPULAN 

Budaya pendidikan kita yang lebih bersifat formalistic dan menekankan aspek 

kognitif-intelektualistik sebagai konsekuensi berkiblat pada gaya hidup modernitas-

Barat memang telah berdampak lahirnya manusia-manusia robotik yang asing bagi  

diri dan bangsanya sendiri.  Namun menghindar kemajuan teknologi adalah sikar 

yang ti dak relistik dan lari dari persoalan umat. Maka kita perlu terus berpacu dalam 



Nanang Abdillah: [Religiusitas Spiritualitas Effect]  48 

bekarya dengan tetap membina dan mengasah segenap kemampuan kita sebagai 

manusia secara seimbang. Menurut penulis, disinilah proses pendidikan yang 

menekankan aspek spiritualitas menemukan momentumnya. Dan inilah “PR” besar 

kita semua. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. Amin. (2002). “Al-Taal’wil al-‘Ilmi: Ke Arah Perubahan Paradigma Penafsiran Kitab 

Suci.” Jurnal Media Inovasi, 2. 

Delfgauw, Bernard. (1992). Sejarah Ringkas Filsafat Barat. Terj. Soejono Soemargono. 

Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Freire, Paulo. (1990). Pedagogy of the Opperessed. Boston: Allyn & Bacon. 

Hanafi, Hasan. (2000). Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat. Jakarta: Paramadina. 

Haryanto, Ariel. (2000) “Industrialisasi Pendidikan” dalam Basis Nomor 07-08 Tahun ke-49. 

Jalal, Fasli dan Dedis Supardi Supriadi. (2001). Reformasi Pendidikan dalam Konteks Otonomi 

Daerah. Yogyakarta: Adicita Karya Nusa. 

Muhaimin. (2002). Filsafat Pendidikan Islam Indonesia, Suatu Kajian tipologis. Yogyakarta: IAIN 

Sunan Kalijaga Pers. 

Rayyan, Muhammad Ali Abu. Tt. Ushul al Falsafah al-Ishraqiyyah ‘inda  Syihab al-Din al-

Suhrawardi. Iskandariyah: Dar al-Ma’arifah al-Jami’ah. 

Schimel, Annimarie. (2000). Dimensi Mistik dalam Islam. Terj. Supardi Djoko Damono, et. al., 

Jakarta: Pustaka Firdaus. 

Semiawan, Conny R. “Relevansi Kurikulum Pendidikan Masa Depan” dalam Basis Nomor 07-08, 

tahun Ke-49, Juli-Agustus 2000. 

Simuh. (1997). Tasawuf dan Perkembangannya dalam Islam. Yogyakarta: Rajawali Press. 

Steenbrink, Karel A. (1986). Pesantren Nasional: Kajian Pendidikan Masa Depan. Bandung: PT 

Remaja Rosda Karya. 

Tilaar. HAR. (1999). Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat Madani Indonesia, Strategi 

Reformasi Pendidikan Nasional. Bandung: PT Remaja Rosda Karya. 

---------------. (1992). Manajemen Pendidikan Nasional: Kajian Pendidikan Masa Depan. 

Bandung: PT Remaja Rosda Karya. 

Ziai, Hossein. (1990). Knowledge and Illumination: A Study of Suhrawardi’s Hikmat al-Ishraq. 

Georgia: Brown Univercity. 

 


