At-Thufuly: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini | p-ISSN
Vol. 1. No.1 November 2020 | Hal 40-48

RELIGIUSITAS SPIRITUALITAS EFFECT DALAM
FORMALISTIK PENDIDIKAN

Nanang Abdillah?
STAI Al-Azhar Menganti Gresik

Abstract:. In simple terms, education is defined as an effort to give birth to
educated people (being educated), who are normatively characterized by being
critical, rational, social, pious, moral and respecting human values. If the world of
education is then said to have contributed (not to say the most responsible) for the
multi-dimensional crisis that hit this nation, it is none other than because social life
and the world of education have close ties. Education as one of the social
institutions, of course, cannot be separated from the mutual influence of culture. In
this connection, observing the world of education is certainly not enough just by
looking at the internal problems of education, for example from the perspective of
the education component, but it cannot be done from various perspectives, for
example cultural, social, economic, political, historical, philosophical and so on. . In
fact, some of these things really determine the complexion or face of the world of
education. This simple paper will look at a bit of our education world from a
philosophical point of view. This is intended to find the root of the problem or the
fundamental problem that "plays” in our education, so that we can then take a
stand according to our respective positions.

Keyword: Religion, Spirituality, Education

Abstrak: Secara sederhana pendidikan dimaknai se bagai upaya untuk
melahirkan manusia terdidik (being educated), yang secara normatif bercirikan
kritis, rasional, social, bertagwa, bermoral dan menghargai nilai-nilai
kemanusiaan. Jika dunia pendidikan kemudian disebut-sebut ikut mempunyai
andil (untuk tidak mengatakan paling bertanggung jawab) terhadap terjadinya
krisis multi dimensional yang melanda bangsa ini, itu tak lain karena kehidupan
social dan dunia pendidikan memiliki tali-temali yang erat. Pendidikan sebagai
salah satu pranata social, sudah tentu tidak bisa lepas dari keterpengaruhan
saling budaya. Sehubungan dengan itu, mengamati dunia pendidikan tentu tidak
cukup hanya dengan melihat problem internal pendidikan, misalnya dari sudut
pandang komponen pendidikan, tetapi tidak bisa tidak, harus dengan berbagai
perspektif, misalnya budaya, social, ekonomi, politik, sejarah, filsafat dan lain-
lain. Bahkan beberapa hal ini sangat menentukan corak atau wajah dunia
pendidikan. Makalah sederhana ini akan melihat serba sedikit dunia pendidikan
kita dari sudut pandang kefilsafatan. Hal ini dimaksudkan untuk menemukan
akar persoalan atau problem mendasar yang ‘bermain’ dalam dunia pendidikan
kita, agar kemudian kita dapat mengambil sikap sesuai dengan posisi masing-
masing.

Kata kunci : Religi, Spiritualitas, Pendidikan

1 STAI Al-Azhar Menganti Gresik, Email: nanangabdillah2020@gmail.com

Nanang Abdillah: [Religiusitas Spiritualitas Effect] 40



PENDAHULUAN

Praktek pendidikan di Indonesia, secara historis, sebenarnya telah muncul
sejak zaman Hindu-Budha, yaitu dengan system asrama. Kemudian setelah masuknya
agama Islam di Nusantara, pendidikan terus mengalami perkembangan, yaitu dengan
system pesantren dan madrasah. Sementara praktis pendidikan dengan system
sekolah, jelas baru muncul pada zaman colonial, yang sudah tentu tidak luput dari
pengaruh pemikiran serta praktek pendidikan Barat yang dibawa oleh kolonialisme
(Karel, 1986: 5-7), yakni oleh Spanyol Portugis dan terutama belanda. Sejak saat itu,
dengan berdalil siviliasi (civilization), barat mulai terlibat secara sistematis
penanaman budaya dan tradisi Barat di satu sisi, dan pemikiran budaya dan tradisi
Indonesia baik langsung maupun tidak langsung pada sisi lain. Setelah Indonesia
merdeka praktek pendidikan terlihat relative lebih mencerminkan budaya Khas
Indonesia, meski hanya didukung dengan piranti keras yang serba pas-pasan, tak lain
karena kuatnya modal non-material yang memiliki, yakni semangat, dedaksi,
kebanggaan, gengsi okal dan nasional serta ideology yang cukup tinggi. Namun
semua ini mengalami perubahan besar-besaran selama lebih dari 30 tahun
pemerintahan Orde Baru yang menempatkan perubahan ekonomi dan industri
sebagai prioritas terpenting pertumbuhan pranata pendidikan pada segi ‘badaniah’
menjadi penting- bersamaan dengan mekarnya militerisme dan maskulinisme-dan di
tunjang oleh berbagai bantuan dari negeri-negeri blok barat.

Sebagai Negara yang sedang berkembang, Indonesia memang tidak lepas dari
ketergantungan Negara-negara barat, denmgan kemajuan dan supremasinya di
bidang ilmu pengetahuan dan teknologi, yang memang sejak masa pencerahan
mengalami perkembangan yang sangat pesat, dimana lahir berbagai temuan dan
paradigma baru dibidang ilm, dan terutama ilmu ‘fisika’ alam. Heliosentris temuan
Nicolaus Copernicus (1473-1543) dibidang ilmu astronomi dan yang meruntuhkan
paradigma geosentris, disusul Galileo Galilie (1564-1642) yang menemukan hokum
gerak dalam kecepatan, bahkan Newton (1642-1727) dengan kegigihannya selalu
dan selalu mendapat temuan-temuan yang baru dibidang fisika (yaitu apa yang
sekarang di kenal dengan hokum alam). Maka tak ayal lagi jika ilmu fisika (untuk
tidak mengatakan paradigma Newton) merupakan paradigma ‘primadona’ yang

masih tetap dominan, bahkan sampai saat ini.

41 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020



Rasionalisme dan ilmu pengetahuan inilah sebenarnya pemicu perkembangan
teknologi dan iondustri di eropa yang menggiurkan bangsa timur dan Negara-negara
berkembang, termasuk Indonesia. Disinilah kemudian tanpa terasa, Barat menjadi
standar kemajuan, menjadi “guru” yang harus di gugu dan ditiru. Maka tak heran jika
tradisi kebudayaan barat atau-dalam bahasa Hasan Hanafi- “kesadaran Eropa” cukup
mewarnai kehidupan bangsa Indonesia. Supremasi barat ini semakin menemukan
momentumnya sejak isju globalisasi dihembuskan, yang ditandai denbgan kecepatan
arus informasi dan transportasi yang didukung oleh kecanggihan teknologi.
Globalisasi menjadi ‘senjata’ ampuh babgi barat untuk melakukan hegemoni dalam
berbagai lapangan kehidupan, terutama ekonomi politik dan sains-teknologi. Atau
mungkin lebih tepat disebut sebagai ‘virus’ yang dengan perlahan tapi pasti,

memporak-porandakan kekuatan dan energi timur sebagai bangsa.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
SUPREMASI LOGIKA ‘MONSTER’ BARAT

Globalisasi memang juga menyadarkan Negara berkembang akan
ketertinggalannya di bidang teknologi dan ekonomi, bahkan pada sisi tertentu
menjajikan dan memberikan peluang-peluang penting bagi bagi kehidupan social
ekonnomi. Makanya ham;pir seluruh energi terkuras untuk mengejar
ketertinggalan itu, sampai-sampai melupakan ukuran kemampuannya. Sampai
saat ini, janganlah dibandingkan dengan Negara Barat, Indonesia sebenarnya
dibandingkan dengan Negara-negara berkembang lainnya saja, masih jauh
ketinggalan dalam teknologi dan ekonomi. Namun yang menjadi keprihatinan
kita disini adalah apa yang disebut life Style sebagai ekses berkiblat pada Barat
itu. Life Style, budaya dan kesadaran Barat yang diwarnai sikap materislistik,
hidonistik, konsumtivisme, keserba longgaran hubungan laki-laki perempuan,
kuljtur kekerasan, dan lain-lain. Kemudian menjadi hal yang tidak
terbendungkan lagi.

Demikian pola hidup Barat telah menjadi semacam ‘makhluk besar’ yang
sudah sangat sulit untuk dihindari. Inilah yang penulis sebut dengan logika
‘monster’, yakni suatu kerangka berfikir umum dimana seseorang sulit untuk
mennghindar dan melepaskan diri dari logika itu, seakan tidak punya pilihan lain,
baik dalam berfikir, bersikap maupun bertindak. Sepertinya hanya ada satu

logika dalam hidup ini. Pendidikan sebagai salah satu pranata social, tampaknya

Nanang Abdillah: [Religiusitas Spiritualitas Effect] 42



juga terjerat oleh arus perubahan social yang memang cukup memprihatinkan
ini. Di antara pengaruh budaya (pendidikan) Barat yang sangat membekas di
dalam praksis pendidikan Indonesia adalah budaya intelektualisme dan
verbalkisme, dua hal yang masih terus mendominasi berbagai praktek
pendidikan kita. Implikasi budaya tersebut masih meninggalkan bekas yang
sangat mendalam antara lain antara lain kebudayaan pendidikan yang
mendewakan ijazah formal (tilaar, 1999 :106) Praktek tersebut yanbg dinegeri
bekas penjajah sendiri sudah mulai ditinggalkan, tetapi di Indonesia masih terus
berkembang subur.

Budaya intelektualisme juga membawa pendidikan kedalam apa yang
disebut paulofreire sebagai pendidikan system bank (banking system), dimana
tugas pendidikan adalah menyodorkan fakta kedalam diri peserta didik sebagai
system hafalan atau apa yang kita kenal dengan (biar agak lebih keren) transfer
of knowledge. Kalau dalam teori pendidikan ada dikenal tiga domain ; kognittif,
afekhtif, dan psikomotorik, maka domain pertama telah mengalahkan domain
lainnya. Selain itu, sebagai bisa scientism (untuk tidak mengatakan
eurocantrisem) pendidikan kita juga lebih menenkankan ilmu pengetahuan alam
(fisika, biologi, termasuk kedokteran) disbanding dengan ilmu-ilmu social atau
humaniora, apalagi ilmu agama. Memang pembangunan nasional dewasa ini
sanbgat membutuhkan banyak dalam bidang sains dan teknologi, namun bukan
berarti ilmu-ilmu social, humaniora dan ilmu agama tidak punya andil dan
kontribusi untuk pembangunan bangsa ini.

Faktor lain yang memperkuat budaya demikian adalah pengagruh
developmentarism, dimana semua diarahkan kepada pencapaian target-target
kuantitatif dalam rangka pembangunan. Disini kemudian bisa dilihaht,kebijakan
selama orde baru yang sangat menekankan pembangunan, terugtama sekhtor
ekonomi, maka tak heran jika pendidikan nasional dijadikan sarana pencapaian
target-target ekonomi, sehingga pembangunan sumber daya manusia terabaikan.
Budaya pendidikan yang hanya menekankan aspek kognitif dan intelektualisme
ini juga membawa kepada metodologi pendidikan yang verbalistik. Proses
belajahr mengajar menjadi bersifat monolog dan tidak ada ruang bagi
pengembangan analisi berfikir dan mengeluarkan pendapat. Kalaupun ada, tidak

serta merta memiliki pengaruh terhadap prilaku, sikap dan polahidup sebagai

43 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020



insane berpendidikan (education komuniti), kecualki tambah pintar. Situasi
proses belajar mengajar menjadi sangat gersang, menakutkan, mengekang, jauh
dari kehalusan spiritualitas. Tak heran, jika seketika dinyatakan tamat atau lulus,
merekapun merasa terbebas dan bahkan ada yang merayakan kebebasanya
dengan berbuat anarkis Budaya pendidikan yang sangat intelektualitas,
verbalistis dan monolog itu semakin diperparah oleh sikap hidup bangsa
Indonesia yang cenderung veodalistik dan birokratik. Kedua hal ini pada
gilirannya sangat menekankan corak administrasi dan management pendidikan

kita, yang syarat dengan ABS, KKN, dan sebagainya.

SUATU KEPRIHATINAN YANG WAJAR

Proses dan budaya pendidikan yang formalistic dan demi htargegt-target
jangka pendek yang hanya membuat proses dehumanisasi menjadi semakin
parah, yang pada gilirannya menghasilkan out put yang asing terhadap
bangsanya, bahkan asing pada dirinya sendiri. Demikian juga menekankan aspek
kognitif dan badanhya dengan mengabaikan aspek kejiwaan dasn spiritualitas,
menjadikan pendidikan sebagai wahana robotisasi ; manusia tak berperasaan,
maka wajar sebagian elit bangsa ini, tidak punya sense of krisis, tega terhadap
tangisan rakyat, memploitasi rakyagt untuk kepentingan pribadi dan
kelompoknya, bahkan mempertontonkan sikap arogan terhadap rakyatnya.

Namun yang terpenting adalah, bahwa pertumbuhan kepribadian, peserta
didik menjadi tidak seimbang. Pertumbuhan kemampuan intelegensi (ini pun
banyak kalangan masih menyangsikan!) tidak didukung oleh pertumbuhan
emosional dan spiritual, dua hal yang diabaikan dalam kehiodupan modernitas -
Barat. Maka bisa dipahami, jika dalam kehidupan yang serba formalistic robotic
ini, ada keprihatinan untuk mencari pola hidup dan pola pikir yang lain sebagai
alternative, sekaligus untuk menemukan kembali kepribadian dan jati diri
manusia, sebagai makhluk jasmani dan rohani; sebagai makhluk yang berfikir
sekaligus berperasaan dan bertransendensi.

Dalam sejarah pemikiran Islam, tidak sulit menemukan contoh tentang
upaya mencari pola hidup alternative, kagrena pada umumnya tradisi sufisme
memberikan cukup pelajaran bagi kita akan sebuah usaha agar keluar dari
jeratan pola hidup formalisme. Bahwa pilihan hidupmistik, kecuali memang

merupakan experience, ialah lahir sebagai efek samping dari kejenuhan

Nanang Abdillah: [Religiusitas Spiritualitas Effect] 44



formalisme. Hal ini nampak jelas dalam kehidupan hasan al-Basry, seorang
ulama’ yang disebut-sebut sebagai cikal bakal munculnya tradisi sufisme dalam
islam. Hasan al-Basry, sebagaimana dimaklumi, memilih hidup sebagai jahid atau
abid karena jenuh terhadap formalisme, dalam hal ini, perdebatan yang berlarut-
larut disekitar subsesi sepeninggal Ali bin Abi thalib, yang sudah tentu disertai
klaim-klaim dengan teologis dan hukum.

Kemunculan tokoh al-Suhrawardi di abad pertengahan, juga bias disebut
sebagai reaksi terhadap dominasi kehidupan yang formalisme, yaitu situasi
perang (dalam hal ini perang salib) dari sisi polkam, yang juga dibarengi klaim-
klaim teologis dan hokum sebagai pembenaran, dan yang terpenting adalah
logika peripatetic, yang merupakan satu-satunya kerangka berpikir kala itu.
Inilah logika monster itu. Seiring dengan itu, soal “validitas pengetahuan”
menjadi persoalan yang sangat krusial, dimana pemegang otoritas satu-satunya
adalah epistemology ‘khas’ peripatetic, yang bercirikan kebenaran (logika)
formal, problem definisi, abstraksi dan berujung dengan terma al-insan
hanyawan al-nathiq makanya pengetahuan itu dapat dicari (mathlub) meski
tentang sesuatu yang tidak dapat di serap (al-sya’i al-ghaib).

Beberapa hal ini, sebagaimana banyak disinggung di atas, sangat terbiasa
didalam dunia pendidikan nasional kita. Misalnya dengan menekankan atribut-
atribut formal : title kesarjanaan, ijazah, NEM, sifat ujian yang sabngat formal,
simplifikasi (mungkin juga reduksi) ilmu hanya dengan definisi-definisi
penekanan pada aspek kognitif, bahkan pola hidup dan pengajaran yang lebih
memperhatikan manusia sebagai mahluk jasmani, dst. Belum lagi pengaruh dari
formalisme situasi politik yang terus ‘memanas’, isu disintegrasi bangsa dengan
membawa persoalan agama, baik skala local, regional, maupun global. Munculnya
Suhrawardi jelas sebagai ‘interupsi’, kritik dan koreksi bagi logika peripatetic
dengan segala karakteristiknya. Meski yang cukup panjang; perihal pendidikan,
beberapa guru dan aliran filsafat yang menpe ngaruhinya. Bahkan iapun
melakukan meditasi dan berhalwat, namun sekali lagi, harus diakui bahwa
puncak dari semua itu adalah ia ingin menunjukkan bahwa opola hidup itu tidak
hanya satu dan karenanya ia mengajukan konsep alternatifnya.

Menurut Suhrawardi, proses keilmuan logis-formal peripatetic

mengandung kelemahan, meski tidak perlu semua dibuang. Ia kemudian

45 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020



mensyaratkan 3 hal untuk memperoleh pengetahuan yang valid, yaitu kesadaran-
diri subyek (self consciusness: ana’iyah), kehadiran realitas obyek (al-sya’i al-
hadir) dan terang cahaya, yang ketiga-tiganya sekaligus dalam bentuknya yang
fisik maupun nonfisik (materi maupun imateri). Inilah langkah yang dapat
mengantar manusia memperoleh pengetahuan yang sebenarnya, melampaui
konsep atau definisi (kasyf al-mahjub). Inilah ‘ilmu bukan idrak, inilah tariff
bukan hadd (tahdid). Dan inilah al-hikmah al-isroqiyah tawarannya. Pelajaran
yang dapat diambil dari sini adalah, bahwa tiga hal yang ditawarkan suhrawardi
layak mendapat perhatian dari dunia pendidikan kita, lebih-lebih pendidikan
islam, yaitu dalam wujud suatu format yang memberikan porsi cukup pada aspek
rohani: e mosi, intuisi dan spiritual dengan tanpa meninggalkan aspek intelegensi
dan kemampuan kognitif. Maka bidang pendidikan, seperti agama, etika, sejarah,

kesenian layak mendapat perhatian serius.

URGENSI RELIGIUSITAS-SPIRITUALITAS DALAM PENDIDIKAN KITA

Beberapa bidang pendidikan di atas, selama ini bukan sama sekali tidak
ada, tetapi menurut penulis masih sangat formalistik ,atau religiusitas dan
spiritualitas (sebagai wilayah esoteric agama) menjadi hilang dengan kekuatan
wilayah teologis dan hukum; keluhuran dan kedalaman etika direduksi menjadi
larangan dan perintah yang berwujud suatu betiket; bidang sejarah sudah sangat
didominasi oleh sejarah ( maka pertumpahan darah saat susksesi, serang-
menyerang antar kawan dengan dibumbui pembenaran hukum, selalu mewarnai
bidang sejarah). Sementara bidang kesenian, yang diharapkan dapat ‘mendidik’
kehalusan budi, tampaknya juga kurang mendapatkan perhatian dan biasanya
dimasukkan pada kegiatan ekstra. Yang menarik pada pendidikan islam, bidang
kesenian, yang dalam hal ini, sering disebut kesenian islam, pada tatraf tertentu
rupanya juga tersandung tuduhan ‘TBC’ 9 thayyul, bid’ah dan churafat, dalam
istilah Munir Mulkhan).

Oleh karena itu, perhatian serius yang penulis maksudkan adalah
keberanian untuk menumbuhkan kesadaran dalam meraih kembali jati diri yang
hilang dengan melakukan redefinisi terhadap beberapa hal diatas khususnya dan
umumnya terhadap pola hidup kita. Disinilah pendidikan spiritualitas agama
perlu mendapatkan perhatian serius sekaligus menemukan momen tumnya.

Untuk itu, sekali lagi tradisi ‘irfani dari para sufi layak mendapat apresiasi, meski

Nanang Abdillah: [Religiusitas Spiritualitas Effect] 46



juga dituntut adanya cara pandang dan perspektif yang baru. Memberikan porsi
pada aspek religiusitas, spiritualitas-irfani, dan ‘domain’ efektif merupakan
wujud dari reformasi di dalam dunia pendidikan, yang memang selama ini telah
menjadi keprihatinan banyak pakar dan pemerhati pendidikan kita. Dr.
Muhaimin, MA misalnya (Tipe Filsafat) rekonstruksi social teosentris dalam
pendidikan islam di Indonesia (Muhaimin, 2002) dimana pada irfani atau
Muhaimin sendiri menyebut-aspek taqorrub. Relevansi dan siknifikansi aspek-
aspek ini dalam dunia pendidikan nasional kita sat ini antara lain bahwa:

a. Bangsa Indonesia yang religius dengan pengakuan terhadap ketuhanan
yang maha esa, mengharuskan bangsa ini bersikap teosentris;

b. Kondisi Bangsa Indonesia yang pluralis, baik bagi suku, ras, bahasa, tradisi,
kultur, maupun agama, dimana “sekat-sekat” ini bisa saja menjadi factor
pemicu terjadinya konflik ;

c. Bangsa Indonesia yang terus mempersiapkan SDM unggul, yang memiliki
sikap produktif, kompetetif serta canggih sekaligus punya kesadaran akan
pentingnya hidup bersama dan keluhuran moral.

Kondisi bangsa yang demikian ini sudah tentu memerlukan dukungan
pola hidup dan kesadaran yang batini, fitri, hanafiyah, samhah, beberapa hal yang
hanya bisa ditemukan pada tradisi irfani. Dengan kekuatan al-Ru’yah, al-
Mubasyiroh, intuisi al-Dzauq atau psikopnosis, pola hidup ini melampaui (Kasyf
al-Maljub) sekat-sekat formalisme lahiryah baik dalam bentuk bahasa, agama,
ras, etnik, kulit, golongan, kultur, tradisi, dll. Yang tentu saja ikut andil
merenggangkang hubungan interpersonal antar umat manusia. Sikap, kesadaran
dan pola hidup spiritualitas-esoterik yang lintas bahasa, kultur dan tradisi inilah
yang perlu dikembang dalam dunia dan system pendidikan kita. Sudah tentu, ini
menjadi tugas setiap pribadi, tugas setiap lembaga pendidikan, dan tudas kita

semuad.

KESIMPULAN

Budaya pendidikan kita yang lebih bersifat formalistic dan menekankan aspek
kognitif-intelektualistik sebagai konsekuensi berkiblat pada gaya hidup modernitas-
Barat memang telah berdampak lahirnya manusia-manusia robotik yang asing bagi
diri dan bangsanya sendiri. Namun menghindar kemajuan teknologi adalah sikar

yang ti dak relistik dan lari dari persoalan umat. Maka kita perlu terus berpacu dalam

47 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020



bekarya dengan tetap membina dan mengasah segenap kemampuan kita sebagai
manusia secara seimbang. Menurut penulis, disinilah proses pendidikan yang
menekankan aspek spiritualitas menemukan momentumnya. Dan inilah “PR” besar

kita semua.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin. (2002). “Al-Taal 'wil al- ‘Ilmi: Ke Arah Perubahan Paradigma Penafsiran Kitab
Suci.” Jurnal Media Inovasi, 2.

Delfgauw, Bernard. (1992). Sejarah Ringkas Filsafat Barat. Terj. Soejono Soemargono.
Yogyakarta: Tiara Wacana.

Freire, Paulo. (1990). Pedagogy of the Opperessed. Boston: Allyn & Bacon.
Hanafi, Hasan. (2000). Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat. Jakarta: Paramadina.
Haryanto, Ariel. (2000) “Industrialisasi Pendidikan” dalam Basis Nomor 07-08 Tahun ke-49.

Jalal, Fasli dan Dedis Supardi Supriadi. (2001). Reformasi Pendidikan dalam Konteks Otonomi
Daerah. Yogyakarta: Adicita Karya Nusa.

Muhaimin. (2002). Filsafat Pendidikan Islam Indonesia, Suatu Kajian tipologis. Yogyakarta: IAIN
Sunan Kalijaga Pers.

Rayyan, Muhammad Ali Abu. Tt. Ushul al Falsafah al-Ishraqiyyah ‘inda Syihab al-Din al-
Suhrawardi. Iskandariyah: Dar al-Ma arifah al-Jami’ah.

Schimel, Annimarie. (2000). Dimensi Mistik dalam Islam. Terj. Supardi Djoko Damono, et. al.,
Jakarta: Pustaka Firdaus.

Semiawan, Conny R. “Relevansi Kurikulum Pendidikan Masa Depan” dalam Basis Nomor 07-08,
tahun Ke-49, Juli-Agustus 2000.

Simuh. (1997). Tasawuf dan Perkembangannya dalam Islam. Yogyakarta: Rajawali Press.

Steenbrink, Karel A. (1986). Pesantren Nasional: Kajian Pendidikan Masa Depan. Bandung: PT
Remaja Rosda Karya.

Tilaar. HAR. (1999). Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat Madani Indonesia, Strategi
Reformasi Pendidikan Nasional. Bandung: PT Remaja Rosda Karya.

--------------- . (1992). Manajemen Pendidikan Nasional: Kajian Pendidikan Masa Depan.
Bandung: PT Remaja Rosda Karya.

Ziai, Hossein. (1990). Knowledge and Illumination: A Study of Suhrawardi’s Hikmat al-1shraq.
Georgia: Brown Univercity.

Nanang Abdillah: [Religiusitas Spiritualitas Effect] 48



