
 
At-Thufuly: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini | p-ISSN  
Vol. 1. No.1 November 2020 | Hal 66-79 
 

 

Abdulloh Arif Mukhlas: [Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter]  66 

PENDIDIKAN ISLAM DALAM MEMBENTUK KARAKTER ANAK 
MILENIAL 

Abdulloh Arif Mukhlas1  
STAI Al-Azhar Menganti Gresik 

 
Abstract:. In the millennial era, character order is the foundation of social 
structures. A nation that is moral, is oriented to social welfare, is tough, 
competitive, is a nation that has a generation with character. A generation with 
character is to create a spirit of good character, based on a spirit of faith and piety 
to God Almighty, to create a safe and prosperous social life as the hope that the 
Pancasila philosophy aspires to. The phenomenon of moral crisis that occurs in 
society and in government circles is increasingly becoming the main reason for the 
importance of character education in world education. Criminal acts, injustice, 
corruption, violations of human rights, are concrete evidence that there has been a 
moral crisis and exemplary action in our nation. To make matters worse, those who 
are no longer feel ashamed of the wrongs done. The values of politeness and 
harmony which are the pride of the nation's culture are becoming weak and 
increasingly cause for concern along with the entry of global cultural values. So 
that the character and identity of this nation is increasingly unclear due to the 
increasingly erratic character of society. Through Islamic education, it is hoped 
that it can become a solution to realize the character orders of the nation's 
children. From educational institutions (informal), learning institutions in the 
community. All of these are the main forms of capital in an effort to order the 
nation's character. 

Keyword: Islamic Education, Character, Millennial 

Abstrak: Di era milenial, pembentukan karakter adalah pondasi dari bagunan 
sosial. Bangsa yang bermoral, berorientasi  kesejahteraan masyarakat, tangguh, 
kompetitif, adalah bangsa yang memiliki generasi yang berkarakter. Generasi 
yang berkarakter adalah generasi yang berjiwa akhlak karimah, berdasarkan 
jiwa yang iman dan takwa kepada Tuhan yang Maha Esa, menciptakan kehidupan 
sosial yang aman dan sejahtera sebagai harapan yang di cita-citakan palsafah 
Pancasila. Fenomena krisis moral yang terjadi ditengah masyarakat maupun di 
lingkungan pemerintah yang semakin memprihatinkan menjadi alasan utama 
pentingnya pendidikan karakter dalam dunia pendidikan. Tindakan kriminal, 
ketidak adilan, korupsi, pelangggaran HAM, adalah bukti kongkrit telah terjadi 
krisis moral dan keteladanan pada bangsa kita. Lebih parah lagi, mereka yang 
bersangkutan tidak ada lagi perasaan malu dengan kesalahan yang dilakukan. 
Nilai kesantunan dan kerukunan yang menjadi kebanggaan budaya bangsa 
menjadi lemah dan semakin memprihatinkan seiring dengan masuknya nilai-
nilai budaya global. Sehingga karakter dan jati diri bangsa ini semakin tidak jelas 
disebabkan oleh karakter masyarakat yang semakin tidak menentu. Melalui 
Pendidikan Islam diharapkan bisa menjadi sebuah solusi untuk mewujudkan 
pembentukan karakter anak bangsa. Dimulai dari pendidikan dalam keluarga 
(informal), lembaga institusi (formal) maupun kelompok-kelompok belajar di 
masyarakat (nonformal). Semua itu merupakan bentuk modal utama dalam 
usaha pembentukan karakter bangsa. 

 
1 STAI Al-Azhar Menganti Gresik, Email: abdullaharifmuklas@gmail.com 



67 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020 

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Karakter, Milenial 

 
PENDAHULUAN

Munculnya era generasi millennial ditandai dengan pesatnya arus 

perkembangan globalisasi yang melahirkan generasi gadget. Peralatan teknologi ini 

telah merasuki berbagai lini kehidupan, sehingga kehidupan masyarakat tidak 

satupun yang  bisa lepas dengan alat teknologi tersebut. Sehingga yang namanya 

gadget adalah peralatan yang telah menjadi bagian yang tak terpisahkan dari 

kehidupan (Naisbitt, Naisbitt, & Philips, 2002; Wahana, 2015). Pengaruh kecanggihan 

alat tersebut mampu menghipnotis semua lapisan masyarakat dengan berbagai 

kalangan sosial, siapapun, kapanpun dan dalam keadaan apapun. Arus perubahan 

tersebut tidak bisa dipungkiri dan juga dihindari. Sehingga tradisi dan tatanan sosial 

masa dulu sepenuhnya mangalami perubahan dan berbeda sama sekali dengan 

tradisi dan tuntutan masa kini.  

Peran orang tua dalam pendidikan keluarga yang dulunya bisa sepenuhnya 

memperhatikan anaknya, kini sudah mengalami gangguan dengan adanya kesibukan 

dalam dunia maya yang bisa melihat apa saja yang terkadang awalnya tidak 

terpikirkan. Anak-anak yang dulu bisa menjalin hubungan akrab dengan teman 

dalam bermain, kini lebih tertarik dengan sahabat yang tidak dikenal. Kesibukan 

waktu yang dibutuhkan untuk bermain di dunia maya menduduki peringkat 

terbanyak setelah waktu yang butuhkan untuk tidur. Bahkan terkadang lebih banyak 

daripada waktu tidur. Ketergantungan dengan gadget mempunyai pengaruh besar 

dalam Institusi pendidikan. Banyak sisi positifnya namun tidak kalah banyak sisi 

negatifnya.  

Untuk mencari solusi, telah dilakukan beberapa penelitian terdahulu tentang 

pendidikan islam dalam era milenial (Hidayat, 2018; Rafid, 2018), pendidikan 

karakter di era milenial (Akhsania, 2018; Lalo, 2018; Muslich, 2018) dan hubungan 

antara pendidikan islam dalam membentuk karakter (Basri, 2017) serta pendidikan 

islam (Almasri, 2016; Kasim & Husain, 2008; Sawaluddin, 2018). Namun, peranan 

pendidikan Islam terhadap anak-anak sebagai generasi penerus untuk memberikan 

edukasi dan filter terhadap perkembangan teknologi belum diungkapkan.  

Berdasarkan beberapa penelitian tersebut, Penelitian ini akan menganalisis 

persefektif pendidikan anak dalam membangun karakter bangsa dalam arus 



Abdulloh Arif Mukhlas: [Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter]  68 

 

globalisasi di era millenial. Pertanyaan mendasar dalam konteks penelitian ini adalah 

“bagaimanakah peran pendidikan islam dalam membentuk karakter anak milenial?” 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

PENDIDIKAN ISLAM 

Pendidikan adalah usaha sadar dan sistematis demi tercapainya 

kehidupan atau kemajuan yang lebih baik, demikian disampaikan oleh Naim dan 

Sauqi dalam bukunya Pendidikan Multikultural Konsep dan Aplikasi (Naim dan 

Sauqi, 2011: 30) Dalam pandangan Khaldun pendidikan merupakan gejala sosial 

yang menjadi ciri khas bawaan manusia karena tuntutan kehidupan dan tabiat 

dari bawaan akal (Khaldun, tt: 479). Sehingga pendidikan tidak selamanya dalam 

lembaga formal. 

Agama Islam sebagai agama yang mengatur kehidupan tidak terlepas 

dalam merumuskan sistem pendidikan. Tidak dipungkiri bahwa Islam memiliki 

kontribusi yang mapan untuk menyokong pembentukan karakter bangsa melalui 

pendidikan anak sebagai tunas penerus masa depan bangsa. Seperti terlihat pada 

sistem pengajaran pada pendidikan Islam dalam pemikiran al-Ghazali tentang 

konsep faktor-faktor pendidikan islam, meliputi; 

a. Tujuan menuntut ilmu  

Tujuan utama dalam menuntut ilmu adalah untuk memperoleh 

kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat. Sehingga landasan utama dalam 

bidang pendidikan adalah al-Qur'an dan Hadis. Untuk sekedar mendapatkan 

kebahagiaan hidup di dunia, banyak orang yang cukup dengan 

mengedepankan akal untuk mencapai keberhasilan. Namun dalam 

pendidikan Islam yang memiliki prinsip bahwa hidup di dunia ini adalah 

lahan untuk mencapai kebahagiaan di akhirat maka membutuhkan 

pedoman untuk bisa menyesuaikan dengan kehidupan akhirat ialah al-

Qur’an dan Hadits. Meskipun landasan utama dalam pendidikan Islam 

adalah al Qur’an dan Hadits, bukan berarti landasan berpikir pendidikan 

Islam tidak rasional. Keterbatasan  manusia yang menjadikan seringkali 

tidak bisa mengendalikan hawa nafsu dan terbatas untuk menilai maslahat 

yang menjadi prioritas. Sehingga apa yang dinilai baik justru tidak baik dan 

apa yang dinilai tidak baik justru itu yang baik. 



69 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020 

ئًا وَهُوَ  تَكْرَهُوا شَي ْ أَنْ  يَ عْلَمُ    وَعَسَى   ُ لَكُمْ وَاللَّه ئًا وَهُوَ شَرٌّ  لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُُِبُّوا شَي ْ خَيٌْْ 

 وَأنَْ تُمْ لا تَ عْلَمُون

Artinya: “boleh Jadi kamu membenci sesuatu, Padahal ia Amat baik bagimu, 
dan boleh Jadi (pula) kamu menyukai sesuatu, Padahal ia Amat buruk 
bagimu; Allah mengetahui, sedang kamu tidak mengetahui.” (QS Al Baqarah 
216) 

b. Niat seorang pendidik 

Seorang pendidik harus bisa menjadi tauladan bagi murid-muridnya 

serta mempunyai kompetensi dalam mengajar dan harus mendasari niat 

awalnya dalam mendidik untuk mendekatkan diri kepada Allah. Seorang 

pendidik bukan sekedar menyapaikan materi pelajaran, namun juga 

memberikan contoh yang baik terhadap anak didiknya. Sesuai dengan 

karakter nabi yang memberika suri tauladan terhadap umatnya. 

 حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَ رْجُو اللَّهَ وَالْيَ وْمَ الآخِرَ وَذكََرَ اللَّهَ كَثِيْاً لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِ رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ 

Artinya: “Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan 
yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan 
(kedatangan) hari kiamat dan Dia banyak menyebut Allah” (QS Al Ahzab, 
21) 

Tanggungjawab pendidik akan lebih besar jika apa yang dilakukan 

semata-mata karena amanat menyampaikan ilmu yang diketahui. 

 رواه البخاري فِ صحيحه "بَ لِ غوا عني ولو آية"

Artinya: “Sampaikan apa yang kamu dapatkan dari saya walaupun satu 
ayat” (HR Bukhari) (Ismail, tt: 1/27) 

Penguasaan materi yang akan ditransfer kepada anak didik mutlak 

dibutuhkan sebagai proses pembelajaran. Bahkan pesan yang disampaikan 

oleh al Qur’an juga bertanya kepada yang memiliki pengetahuan. Adapun 

metode penyampaian bisa beragam sesuai kebutuhan yang juga harus 

dikuasai oleh pendidik. 

تُمْ لَا تَ عْلَمُون  فاَسْألَُوا أهَْلَ الذ كِْرِ إِنْ كُن ْ

Artinya: “Maka bertanyalah kepada orang yang mempunyai pengetahuan 
jika kamu tidak mengetahui” (QS An Nahl, 43) 

c. Niat dan prilaku seorang pelajar 



Abdulloh Arif Mukhlas: [Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter]  70 

 

Anak didik dalam belajar harus mempunyai niat untuk mendekatkan 

diri kepada Allah, menjauhi maksiat, menghormati guru dan rajin belajar 

dengan mendalami pelajaran yang telah diberikan gurunya. Ilmu adalah 

milik Allah, maka untuk mendapatkan ilmu harus semata-mata karena Allah 

agar ilmu yang didapatkan akan membawa kebaikan. Ilmu itu bersih dan 

suci, sedangkan maksiat itu kotor dan tidak suci, karena itu maka ilmu tidak 

akan diberikan kepada hal yang berbau maksiat. Menghormati guru adalah 

bagian dari tahu diri dan rasa terima kasih kita terhadap orang yang telah 

memberikan pengertian. Orang yang tidak tahu rasa terima kasih adalah 

pangkal dari kesombongan yang akan mengantarkan menuju kerusakan. 

Kesombongan yang tertanam dalam hati akan menjauhkan hikmah yang 

dibawa oleh ilmu yang dipelajari. Rajin belajar agar pengetahuan yang 

didapatkan tidak sekedar sebuah pengalaman, namun bisa memahami 

filosofi dari setiap pengetahuan. 

d. Kurikulum 

Kurikulum sebagai alat pendidikan harus disesuaikan dengan 

perkembangan anak didik. Jiwa seseorang mengalami perkembangan 

sejalan dengan perkembangan fisik dan umurnya. Oleh karena itu beban 

yang siap ditanggung juga melalui proses perkembangan. Demikian juga 

kesiapan mental. Sehingga dalam dunia pendidikan juga harus ada 

penyesuaian. 

e. Pergaulan lingkungan. (Antony Putra 2016; 50-52) 

Anak didik harus dijauhkan dari pergaulan yang tidak baik, karena 

lingkungan yang jelek akan mempengaruhi perkembangan anak didik, 

terutama dilingkungan keluarga, sekolah atau masyarakat. Pergaulan 

dengan lingkungan adalah bagaikan institusi pendidikan tanpa guru. Apa 

yang dilihat, apa yang didengar akan diartikan dan diikuti sesuai dengan 

akal dan nafsu tanpa ada pengarahan. Sehingga keberadaan guru sangat 

dibutuhkan seperti yang disampaikan dalam syairnya sayyidina Ali yang 

menyampaikan pentingnya bimbingan guru dalam belajar. 

Dari uraian penjelasan yang bermuara dari pemikiran al Ghozali tersebut, 

pendidikan Islam tidak hanya bertujuan pencapaian peningkatan kecerdasan 

(akal) semata bagi peserta didik namun memiliki tujuan lebih dari itu ialah 



71 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020 

melahirkan Insan yang berakhlak mulia. Hal tersebut sesuai dengan tujuan utama 

terutusnya beliau Nabi  

 إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق 

Artinya: “Sesungguhnya saya diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia” 
(Yusuf, 2000: 8/576) 

لنا   فيه رحمة  قال  أحمد سئل إسحاق ما معنى الأخلاق قال يكون فِ الإنسان حياء يكون 

 يكون فيه سخاء يكون فيه تسامح هذا من أخلاق الله عز وجل

Artinya: “Ahmad berkata kepada kita, Ishaq ditanya tentang makna akhlak, 
beliau menjawab akhlak adalah apa yang ada dalam diri manusia dari rasa malu, 
yang ada dalam dirinya rasa kasih sayang, yang ada dalam dirinya sifat 
dermawan, yang ada dalam dirinya sikap toleransi, itu adalah bagian dari akhlak 
Allah ‘azza wa jalla” (Badruddin, 2006: 1/335).  

Akhlak dan karakter memiliki kasamaan dalam pengertian definitif. 

Keduanya diartikan sebagai suatu tindakan yang terjadi karena dorongan hati 

tanpa ada pertimbangan yang muncul dari pemikiran. Hal itu terjadi karena 

akhlak atau karakter terbentuk melalui pembiasaan yang selalu terulang 

sehingga menjadi sebuah kebiasaan. Pengertian tersebut dapat dipahami dari 

beberapa definisi berikut. Disampaikan dalam Pusat Bahasa Depdiknas bahwa 

karakter memiliki beberapa arti; tabiat, perilaku, budipekerti, keperibadian, 

bawaan, hati, jiwa, personalitas, sifat, temperamen, watak. Sedangkan 

berkarakter adalah bertabi’at, berperilaku, berkepribadian, bersifat, dan 

berwatak.  

Dalam pandangan Majid, fokus dan tujuan utama pendidikan karakter 

adalah tercapainya standar baku yaitu etika. Sehingga Majid mengartikan 

pendidikan karakter adalah sebuah upaya untuk membimbing perilaku manusia 

menuju standar-standar baku (Majid & Andayani, 2012). Namun kenyataannya 

perkembangan sosial anak didik dan penguatan kecakapan adalah termasuk 

sasaran dalam pendidikan karakter. 

Nilai-nilai pendidikan karakter yang dikembangkan di Indonesia yaitu 

bersumber dari agama, Pancasila, budaya, dan tujuan pendidikan nasional, yaitu: 

1) Religius, 2) Jujur, 3) Toleransi, 4) Disiplin, 5) Kerja Keras, 6) Kreativ, 7) 

Mandiri, 8) Demokratis, 9) Rasa Ingin Tahu, 10) Semangat Kebangsaan, 11) Cinta 

Tanah Air, 12) Menghargai Prestasi, 13) Bersahabat/Komunikatif, 14) Cinta 



Abdulloh Arif Mukhlas: [Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter]  72 

 

Damai, 15) Gemar Membaca, 16) Peduli Lingkungan, 17) Peduli Social, 18) 

Tanggung Jawab (Dalimunthe, 2015; Hamid & Sudira, 2013). Pada dasarnya, 

karakter baik seseorang tidak diciptakan oleh seseorang. Karena Allah telah 

membekali setiap anak yang lahir dengan karakter kebaikan. Yang ada manusia 

hanya menjaga, mengembangkan atau merusak karakter tersebut. 

وما جاء فِ الصحيحين، عن أبي هريرة، رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم  
 سانه"قال: "كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يُ هَوِ دانه ويُ نَصِ رانه ويُُجَ ِ 

Artinya: “Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, kedua orang tuanya yang 
menjadikan yahudi, nasrani dan majusi” (HR Bukhari Muslim) (Ismail, tt:  3/404). 

Hadits tersebut menjelaskan pentingnya peran orang tua. Sehingga rumah 

tangga dan keluarga adalah madrasah pertama untuk anak-anak dalam 

pendidikan karakter dan harus lebih diberdayakan. Hurlock menyampaikan 

bahwa keluarga adalah “Training Centre” dalam pengembangan fitrah atau jiwa 

beragama anak dan penanaman nilai-nilai karakter, bersamaan dengan 

perkembangan kepribadiaannya (Hurlock, 1986). Dalam proses pencapaian 

pembentukan karakter tersebut, dalam pendidikan Islam, tanggung jawab 

pertama dan utama adalah orang tua di dalam lingkungan rumah tangga. Orang 

tua dalam menanamkan nilai-nilai moral dan agama bisa diberikan sejak dini 

pada anak-anak mereka. Sehingga beban pembelajaran tidak hanya menjadi 

tanggungjawab bagi pendidik atau guru (Basri, 2017). 

 Keluarga merupakan bagian terkecil dalam kehidupan masyarakat 

hendaklah menjadi bagian terpenting dari pembelajaran utama anak-anak, 

disamping juga sebagai tempat kasih sayang dalam menjalani kehidupan. 

Sedangkan pendidikan karakter yang ada di sekolah, tidak semata-mata 

penyampaian pengetahuan materi semata, tatapi lebih dari itu, yaitu pembiasaan 

menjalin hubungan sosial yang bermoral, beretika, dan berbudi pekerti yang 

luhur. Penghormatan dan pemberian penghargaan terhadap yang berprestasi, 

atau memberikan sangsi maupun hukuman kepada yang melanggar adalah 

sebagai bagian dari pembelajaran agar disiplin dengan nilai-nilai kebenaran, 

mentradisikan nilai-nilai yang baik dan mencegah berlakunya nilai-nilai  yang 

buruk (Mini, 2017). Nilai-nilai karakter tersebut dapat dikembangkan dalam 

karakter anak-anak bangsa dalam praktek pendidikan (Informal, formal dan non 

formal), dengan pembiasaan perilaku yang diberikan contoh secara kontinu dan 



73 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020 

pengawasan secara serius oleh guru, orang tua maupun masyarakat. Karena 

karakter tidak terbentuk secara instan, tapi harus dilatih secara serius, 

proporsional dan membutuhkan waktu. . 

Menurut Fakhry Gaffar, pendidikan karakter memiliki tiga karakter ialah 

adanya proses transformasi nilai-nilai, ditumbuhkembangkan dalam kepribadian, 

menjadi satu dalam perilaku (Hasyim, 2015) Berbagai persoalan yang 

menyelimuti perkembangan dalam menghadapi kehidupan ini menimbulkan 

pertanyaan: bagaimanakah pendidikan diselenggrakan agar dapat membentuk 

karakter anak milenial sehingga menghasilkan kualitas sumber daya manusia 

(SDM) yang secara umum siap menghadapi kehidupan di era liberalisasi?  

Pertanyaan mendasar yang dikemukakan dalam konteks ini adalah: 

bagaimanakah peran pendidikan dalam membentuk karakter anak milenial 

untuk menghadapi persaingan di era globalisasi? Berdasarkan data dan analisis 

para pakar pendidikan, terdapat beberapa faktor yang memerlukan perhatian 

dalam konteks pendidikan, utamanya adalah: faktor kurikulum, faktor dana, 

faktor kesiapan tenaga pendidik dan faktor lingkungan sekitar dan suasana yang 

kondusif bagi penyelenggaraan pendidikan. Faktor-faktor tersebut memiliki 

saling keterkaitan satu sama yang lain agar bisa mendapatkan hasil pendidikan 

yang baik. Dari beberapa penelitian pakar disampaikan bahwa penyebabnya 

antara lain adalah banyak pakar bidang moral dan agama yang sehari-hari 

mengajar tentang kebaikan tetapi perilakunya tidak sejalan dengan ilmu yang 

diajarkan (Rachmah, 2013). 

Materi tentang berbuat kebaikan, meninggalkan kejahatan, menghindari 

perkara yang merugikan orang lain, tentang kejujuran, kecurangan yang 

menimbulkan kerugian pihak lain banyak dan sering disampaikan sejak usia dini, 

namun contoh perilaku yang bertentangan dengan materi tersebut juga sering 

juga disaksikan.  Pendidikan karakter tidak cukup hanya melalui sebuah proses 

menghafal materi saol ujian saja namun justru yang terpenting adalah 

pembiasaan. Pembiasaan berbuat kebaikan, kebiasaan jujur, tanggungjawab, 

malu melakukan kecurangan, malu bersikap malas. Karakter terbentuk tidak 

secara instan, tapi butuh kesungguhan dan keseriusan yang proporsional 

(Shobahiya & Suseno, 2013). Kecangggihan high-technology telah menjadi bagian 

dari kebutuhan yang tak terpisahkan dari kehidupan masyarakat. Mulai dari level 



Abdulloh Arif Mukhlas: [Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter]  74 

 

bawah sampai atas semua memiliki kesempatan memanfaatkan kecanggihan 

technology masa kini. Berbagai penelitian tentang dampak dari pemanfaatan 

internet (high-technology) menunjukkan bahwa high-technology seperti internet 

dapat menjadi sumber utama untuk belajar ilmu pengetahuan, mengetahui 

perkembangan yang sedang terjadi di dunia, informasi hiburan, menghilangkan 

kesepian, untuk komunikasi dengan dengan teman atau keluarga. Kecanggihan 

dalam mengakses informasi melalui teknologi tersebut membutuhkan 

pengawasan dan keseriusan dari pihak yang berhubungan, misalnya orang tua 

terhadap anaknya. Karena tidak hanya nilai-nilai kebaikan saja yang bisa diakses.  

Menurut Daradjat semakin merosotnya moral para pelajar merupakan 

salah satu akibat dari pesatnya perkembangan teknologi yang tidak diimbangi 

dengan peningkatan kualitas budi pekerti pelajar, padahal perkembangan 

teknologi memang sangat dibutuhkan bangsa ini untuk dapat terus bersaing di 

era globalisasi (Darajat, 1982). Kondisi sosial-budaya dalam masyarakat 

sekitarnya yang terpengaruh oleh kehidupan era globalisasi juga mempunyai 

peran dalam menurunnya moral generasi muda dan anak-anak. Buruknya 

kondisi lingkungan sosial adalah bagian dari bentuk kurangnya perhatian dan 

pengendalian perubahan sosial yang negatif. Kemerosotan karakter nilai-nilai 

budaya generasi millenial, generasi yang menjadikan teknologi informasi sebagai 

gaya hidup atau lifestyle, adalah tugas serius yang harus diselesaikan oleh 

lembaga sekolah, keluarga maupun masyarakat. Kebiasaan gaya hidup tersebut 

adalah bentuk gaya hidup yang selalu tergantung dengan kebutuhan terhadap 

gadget yang seakan tidak dapat terpisahkan dengan kebiasaan sehari-hari.  

Disinilah sistem pendidikan Islam memberikan peranan sebagai sebuah 

sistem yang memiliki konstribusi yang diharapkan memberikan solusi dalam 

setiap menghadapi problem kehidupan. Konsep pendidikan karakter sudah 

diajarkan sejak zaman rasulullah SAW, sebagai tugas utama untuk 

menyempurnakan akhlak yang mulia.  

اَ "    بدََل"    مَكَارمِ"    بلَِفْظِ   الْوَجْه  هَذَا  مِنْ   الْبَ زهار  وَأَخْرَجَهُ "    الْأَخْلَاق  صَالِح  لِأتَُمِ م  بعُِثْت  إِنمه
 "   صَالِح

Artinya: “Sesungguhnya saya diutus agar menyempurnakan akhlak yang baik, 
(dalam riwayat yang lain menggunakan bahasa “mulia” sebagai ganti dari 
“baik”)” (Ibn Hajar, tt: 10/367) 



75 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020 

Kemuliaan atau kebaikan karakter seseorang tidak cukup dibentuk 

dengan selalu membiasakan dan mengajari kabaikan-kabaikan yang harus 

dijalani. Namun terdapat sisi lain yang tidak kalah pentingnya, ialah bagaimana 

membentuk karakter menghindari perbuatan-perbuatan yang jelek. Sehingga ada 

keseimbangan antara pertimbangan nilai kebaikan yang akan didapatkan dan 

kejelekan atau kemungkaran yang harus dihindari. 

Kebutuhan terhadap gadget yang tidak dapat terpisahkan dalam 

kehidupan adalah salah satu keprihatinan yang tidak bisa disepelekan. Gadget 

tidak hanya menyimpan dan mendidik nilai-nilai kebaikan, kemungkaran jenis 

apapun bisa bersumber dari gadget. Pembatasan waktu mungkin masih bisa 

dilakukan namun pengawasan pemakaian rasanya tidak mungkin terjadi kecuali 

dengan larangan untuk memiliki. Jika larangan memiliki gadget terhadap anak-

anak sudah tidak mungkin dilakukan maka pendidikan pembentukan karakter 

yang sesuai dengan pendidikan Islam bisa dipastikan mengalami kegagalan dari 

harapan. Karena landasan utama dalam menanamkan karakter kebaikan sudah 

tidak terpenuhi, yaitu menghindari perkara yang subhat (tidak jelas halal dan 

haramnya) 

  وسلم   عليه   الله  صلى   الله   رسول   سمعت:  قال  بشيْ،   بن  النعمان   عن  الصحيحين،  فِ   ثبت  وقد
 استبرأ   الشبهات   اتقى  فمن  مشتبهات،  أمور  ذلك   وبين  بين،  الحرام  وإن   بين  الحلال  إن: "يقول
  أن   يوشك   الحمى  حول  يرعى  كالراعي  الحرام،  فِ  وقع  الشبهات   فِ  وقع  ومن  وعرضه،  لدينه
 فيه  يرتع

Artinya: “Sesungguhnya perkara yang halal itu sudah jelas, perkara yang haram 
itu juga sudah jelas, diantara keduanya terdapat perkara yang subhat (tidak jelas 
halal dan haramnya). Barangsiapa yang menjauhi subhat maka selamat agama 
dan harga dirinya, barangsiapa yang melakukan subhat maka jatuh dalam 
keharaman, seperti pengembala yang mengembalakan disekitar daerah larangan 
yang hampir memasuki daerah larangan (HR Bukhori Muslim)” (Ismail, tt: 
1/711) 

Diantara dua karakter kebaikan, menjalankan kebaikan dan menghindari 

kemungkaran, pendidikan Islam mengutamakan dan lebih menekankan pada 

pendekatan karakter yang cenderung membentuk karakter yang menghindari 

kerusakan atau kemungkaran daripada karakter yang menjalankan kebaikan. 

Artinya jika dalam sebuah kegiatan terdapat nilai kebaikan dan kemungkaran, 



Abdulloh Arif Mukhlas: [Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter]  76 

 

maka menghindari kegiatan tersebut lebih dianjurkan daripada mendatangi 

kegiatan tersebut. 

 عِلْم  بغَِيِْْ  عَدْوًا اللَّهَ  فَ يَسُبُّوا اللَّهِ  دُونِ  مِنْ  يدَْعُونَ  الهذِينَ  تَسُبُّوا وَلا
Artinya: “Dan janganlah kamu memaki sembahan-sembahan yang mereka 
sembah selain Allah, karena mereka nanti akan memaki Allah dengan melampaui 
batas tanpa pengetahuan." ( QS Al An’am 108) 

Meskipun memaki sembahan-sembahan selain Allah bukanlah sebuah 

kesalahan, bahkan kita diajarkan dan disuruh untuk merendahkan dan agar 

menumbuhkan rasa benci terhadap sembahan-sembahan tersebut, namun jika 

menimbulkan kemungkaran maka seyogyanya dihindari, bahkan diharamkan jika 

kemungkaran yang muncul lebih besar nilainya daripada kebaikan yang 

didapatkan (Nashr, 985: 2/67) 

 اعتنائه   من  أعظم   بالمنهيات   الشارع  اعتناء  لأن:  قالوا  المصالح،  جلب  على  مقدهم  المفاسد  درء
 بالمأمورات، 

Artinya: “Menolak kerusakan itu diutamakan daripada menarik kebaikan, karena 

perhatian syari’ah terhadap perkara yang dilarang itu lebih besar daripada 

perhatian syari’ah terhadap perkara yang diperintahkan” (Abdurrahman, tt: 

1/52) 

Secara garis besar, pendidikan zaman dahulu dengan sekarang tidak jauh 

berbeda, mengajak kebaikan dan menghindari kejelekan. Dari dulu kejelekan 

sudah ada, sama seperti sekarang. Bedanya, sekarang semakin banyak, semakin 

menarik dan semakin dekat, semakin banyak temannya, sehing semakin mudah, 

semakin penasaran dan semakin berkurang rasa malunya. Dari dulu, yang 

namanya kebaikan selalu butuh pengendalian nafsu. Bedanya, sekarang semakin 

berat tantangannya, karena kejelekan sudah menyebar dimana-mana, bahkan 

disekitar kita. Pembatasan hubungan laki dan perempuan nyaris tidak bisa 

dikendalikan, budaya yang kurang mendidik dimanapun keberadaannya bisa 

didapatkan dalam genggaman tangan.  

Untuk menumbuhkan karakter kebaikan, pada zaman dahulu, dimana 

kebaikan masih mendominasi kemungkaran, para shahabat nabi mengajarkan 

agar tidak menjalankan perkara syubhat, perkara yang keharamannya masih 



77 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020 

diragukan, apalagi yang jelas haramnya, lantas bagaimana dengan keadaan 

sekarang. Beberapa bentuk kemungkaran yang ada pada zaman dahulu, untuk 

melakukannya perlu meluangkan kesempatan, waktu dan butuh untuk 

melakukan perjalanan, mencari tempat dan suasana yang sepi, menutupi agar 

tidak diketahui oleh orang lain karena masih memiliki rasa malu. Berbeda 

dengan saat sekarang, untuk melakukan beberapa bentuk kemungkaran, kita bisa 

mendapatkan tanpa susah payah dan tanpa ada perasaan malu, bahkan perasaan 

malu justru dirasakan orang yang ingin menegur dan mengingatkan 

kemungkaran disaat melihatnya. Kita tahu bahwa jika perbuatan kemungkaran 

tidak mendapatkan teguran, maka yang terjadi adalah, kemungkaran tersebut 

akan menjadi tradisi dan ditiru oleh generasi selanjutnya yang kemudian 

membentuk menjadi sebuah karakter. 

KESIMPULAN 

Pendidikan karakter anak merupakan tanggung jawab bersama antara orang 

tua, masyarakat, dan sekolah. Pendidikan karakter tidak cukup hanya melalui sebuah 

proses menghafal materi, maupun menjawab saol ujian saja namun justru yang 

terpenting adalah pembiasaan. Pembiasaan berbuat kebaikan dan menghindari 

kemungkaran. Karakter terbentuk tidak secara instan, tapi butuh kesungguhan, 

keseriusan yang proporsional dan pembiasaan dengan mengulang sampai menjadi 

sebuah kebiasaan. Pendidikan Islam sebagai sebuah sistem pendidikan, memiliki 

pengaruh yang besar untuk membentuk karakter anak dengan berbagai strategi, 

pendekatan dan metode yang mendalam dan mendasar. Dalam pendidikan Islam, 

pendekatan karakter yang di tekankan lebih cenderung pada membentuk karakter 

yang menghindari kerusakan daripada karakter yang mendatangkan kebaikan. 

Artinya jika dalam sebuah kegiatan terdapat nilai kebaikan dan kemungkaran, maka 

menghindari kegiatan tersebut lebih dianjurkan daripada mendatanginya. Prinsip 

pendidikan Islam tidak hanya melihat sisi kebaikannya saja, sehingga meskipun 

terdapat nilai kebaikannya, namun jika didalamnya juga terdapat nilai kemungkaran, 

maka masih menjadi pertimbangan untuk diberlakukan. 

Terdapat jenjang usia dan keadaan yang perlu menjadi pertimbangan dalam 

menentukan kurikulum materi belajar. Kapan waktu yang tepat untuk disampaikan. 

Sehingga menjadi sebuah pertimbangan yang serius kelayakan kapan internet atau 



Abdulloh Arif Mukhlas: [Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter]  78 

 

belajar online dilakukan. Karena tanpa pengawasan yang intens kemungkaran 

apapun dapat ditemukan melalui online. Seperti disampaikan dalam konsep 

pendidikan al Ghozali, yaitu kurikulum sebagai alat pendidikan harus disesuaikan 

dengan perkembangan anak didik. Permasalahan yang dihadapi di era melenial 

adalah mudahnya akses untuk bisa mendapatkan kemungkaran, bukan kita yang 

mencari dan mendatangi kemungkaran, tapi kemungkaran yang datang pada kita, 

menawari kita. Kurangnya teguran dalam hal kemungkaran sehingga kemungkaran 

sudah menjadi tradisi dan tidak lagi memalukan. Kurang tegas dan disiplin dalam 

melarang perkara yang adanya nilai kemungkaran, meskipun terdapat nilai kebaikan. 

Karena nafsu seseorang lebih cenderung kepada yang mungkar. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdur Rahman, Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, (AL Misr, Maktabah Taufiqiyyah) 

Abdurrahman al Sa’diy, (tt). Nadhmul qawaid al Fiqhiyyah, (Maktabah Syamilah) 

Akhsania, K. N. (2018). Pendidikan Karakter Prososial di Era Milenial dengan Pendekatan 
Konseling Realitas. In Prosiding SNBK (Seminar Nasional Bimbingan dan Konseling) (Vol. 
2, Pp. 228–233).  

Almasri, M. N. (2016). “Manajemen Sumber Daya Manusia: Imlementasi dalam Pendidikan 
Islam. Kutubkhanah.” Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 19(2), 133–151.  

Ary, Antony, Putra (2016). “Konsep Pendidikan Agama Islam Perspektif Imam Al-Ghazali.” 
Jurnal Al-Thariqah, 1(1),  41–54. 

Badruddin, (2006). ‘Umdatul Qori Syarah Shahih Bukhari, (Multaqa Ahlil Hadits) 

Basri, S. (2017). “Konsep Pendidikan Islam dalam Membentuk Karakter Bangsa di Era 
Globalisasi.” Jurnal An-Nur, 5(2), 120–131.  

Dalimunthe, R. A. A. (2015). “Strategi dan Implementasi Pelaksanaan Pendidikan Karakter Di 
SMP N 9 Yogyakarta.” Jurnal Pendidikan Karakter, 1, 102–111.  

Darajat, Z. (1982). Pendidikan Agama dalam Pembinaan Mental. Jakarta: Bulan Bintang.  

Hamid, A., & Sudira, P. (2013). “Penanaman Nilai-Nilai Karakter Siswa SMK Salafiyah 
Program Keahlian Teknik Komputer dan Jaringan (TKJ) Kajen, Margoyoso, Pati, Jawa 
Tengah.” Jurnal Pendidikan Vokasi, 2(3), 1–15.  

Hasyim, M. (2015). “Konsep Pendidikan Karakter Perspektif Umar Baradja dan Relevansinya 
dengan Pendidikan Nasional.” Cendekia: Jurnal Studi Keislaman, 1(2), 151–169.  

Hidayat, A. (2018). “Metode Pendidikan Islam untuk Generasi Millennial. Fenomena: Jurnal 
Penelitian, 10(1), 55–76. Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 9(2) P. ISSN: 20869118 
E-ISSN: 2528-2476 245  

Hurlock, E. B. (1986). Personality Development. New Delhi: Mcgrill Hill.  

Husaini, A. (2010). Pendidikan Islam Membangun Manusaia Berkarakter dan Beradab. Bogor: 
Insists.  

Ibnu Hajar. Fathul Bari, (Maktabah Syamilah) 

Ismail bin Amr al Bashriy. Tafsir Ibnu Katsir, (Maktabah Syamilah) 



79 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020 

Kasim, T. S. A. T., & Husain, F. B. C. (2008). “Pendekatan Individu dalam Pengajaran 
Pendidikan Islam sebagai Wahana Melahirkan Modal Insan Bertamadun.” Jurnal 
Usuluddin, 27, 141–156.  

Lalo, K. (2018). “Menciptakan Generasi Milenial Berkarakter dengan Pendidikan Karakter 
Guna Menyongsong Era Globalisasi.” Jurnal Ilmu Kepolisian, 12(2), 68–75.  

Majid, A., & Andayani, D. (2012). Pendidikan Karakter Perspektif Islam. Bandung: Remaja 
Rosdakarya.  

Mini, R. (2017). “Peningkatan Mutu Sumber Daya Manusia melalui Pendidikan Karakter dan 
Arritude.” Nur El-Islam: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 4(2), 79–96.  

Muslich, A. (2018). “Nilai-Nilai Filosofis Masyarakat Jawa Dalam Konteks Pendidikan 
Karakter Di Era Milenial.” Al-Asasiyya: Journal Basic Of Education, 2(2), 65 Al-Tadzkiyyah: 
Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 2018 P. ISSN: 20869118 E-ISSN: 2528-2476 246 78.  

Naisbitt, J., Naisbitt, N., & Philips, D. (2002). High Tech High Touch: Pencarian Makna di 
Tengah Perkembangan Teknologi. Jakarta: Pustaka Mizan.  

Nata, A. (2018). “Pendidikan Islam di Era Milenial.” Conciencia: Jurnal Pendidikan Islam, 
18(1), 10–28.  

Nashr bin Muhammad bin Ahmad, (985). Bahrul Ulum, (Maktabah Syamilah) 

Ngainum Naim dan A Sauqi. (2011). Pendidikan Multikultural Konsep dan Aplikas. Yogyakarta: 
Ar Ruzz Media. 

Rachmah, H. (2013). “Nilai-Nilai dalam Pendidikan Karakter Bangsa yang Berdasarkan 
Pancasila dan UUD 1945.”  E-Journal Widya non-Eksakta, 1(1), 7–14.  

Rafid, R. (2018). “Konsep Kepribadian Muslim Muhammad Iqbal Perspektif Pendidikan Islam 
sebagai Upaya Pengembangan dan Penguatan Karakter Generasi Milenial.” JMP Online, 
2(7), 711–718.  

Sawaluddin. (2018). “Konsep Evaluasi dalam Pembelajaran Pendidikan Islam.” Jurnal 
AlThariqah, 3(1), 39–53.  

Shobahiya, M., & Suseno, A. (2013). “Konsep Pendidikan Karakter Berbasis Potensi Diri dalam 
Film the Miracle Worker.” Suhuf, 25(1), 76–99.  

Wahana, H. D. (2015). Pengaruh Nilai-Nilai Budaya Generasi Millennial dan Budaya Sekolah 
Terhadap Ketahanan Individu (Studi di SMA Negeri 39, Cijantung, Jakarta). Jurnal 
Ketahanan Nasional, XXI(1), 14–22.  

Yusuf, Abu Amr (2000). Al Istidzkar, (Bairut, Dar al Kutub al Ilmiyah) 

 


