At-Thufuly: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini | p-ISSN
Vol. 1. No.1 November 2020 | Hal 66-79

PENDIDIKAN ISLAM DALAM MEMBENTUK KARAKTER ANAK
MILENIAL

Abdulloh Arif Mukhlas?
STAI Al-Azhar Menganti Gresik

Abstract:. In the millennial era, character order is the foundation of social
structures. A nation that is moral, is oriented to social welfare, is tough,
competitive, is a nation that has a generation with character. A generation with
character is to create a spirit of good character, based on a spirit of faith and piety
to God Almighty, to create a safe and prosperous social life as the hope that the
Pancasila philosophy aspires to. The phenomenon of moral crisis that occurs in
society and in government circles is increasingly becoming the main reason for the
importance of character education in world education. Criminal acts, injustice,
corruption, violations of human rights, are concrete evidence that there has been a
moral crisis and exemplary action in our nation. To make matters worse, those who
are no longer feel ashamed of the wrongs done. The values of politeness and
harmony which are the pride of the nation's culture are becoming weak and
increasingly cause for concern along with the entry of global cultural values. So
that the character and identity of this nation is increasingly unclear due to the
increasingly erratic character of society. Through Islamic education, it is hoped
that it can become a solution to realize the character orders of the nation's
children. From educational institutions (informal), learning institutions in the
community. All of these are the main forms of capital in an effort to order the
nation's character.

Keyword: Islamic Education, Character, Millennial

Abstrak: Di era milenial, pembentukan karakter adalah pondasi dari bagunan
sosial. Bangsa yang bermoral, berorientasi kesejahteraan masyarakat, tangguh,
kompetitif, adalah bangsa yang memiliki generasi yang berkarakter. Generasi
yang berkarakter adalah generasi yang berjiwa akhlak karimah, berdasarkan
jiwa yang iman dan takwa kepada Tuhan yang Maha Esa, menciptakan kehidupan
sosial yang aman dan sejahtera sebagai harapan yang di cita-citakan palsafah
Pancasila. Fenomena krisis moral yang terjadi ditengah masyarakat maupun di
lingkungan pemerintah yang semakin memprihatinkan menjadi alasan utama
pentingnya pendidikan karakter dalam dunia pendidikan. Tindakan kriminal,
ketidak adilan, korupsi, pelangggaran HAM, adalah bukti kongkrit telah terjadi
krisis moral dan keteladanan pada bangsa kita. Lebih parah lagi, mereka yang
bersangkutan tidak ada lagi perasaan malu dengan kesalahan yang dilakukan.
Nilai kesantunan dan kerukunan yang menjadi kebanggaan budaya bangsa
menjadi lemah dan semakin memprihatinkan seiring dengan masuknya nilai-
nilai budaya global. Sehingga karakter dan jati diri bangsa ini semakin tidak jelas
disebabkan oleh karakter masyarakat yang semakin tidak menentu. Melalui
Pendidikan Islam diharapkan bisa menjadi sebuah solusi untuk mewujudkan
pembentukan karakter anak bangsa. Dimulai dari pendidikan dalam keluarga
(informal), lembaga institusi (formal) maupun kelompok-kelompok belajar di
masyarakat (nonformal). Semua itu merupakan bentuk modal utama dalam
usaha pembentukan karakter bangsa.

1 STAI Al-Azhar Menganti Gresik, Email: abdullaharifmuklas@gmail.com

Abdulloh Arif Mukhlas: [Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter] 66



Kata Kunci: Pendidikan Islam, Karakter, Milenial

PENDAHULUAN
Munculnya era generasi millennial ditandai dengan pesatnya arus

perkembangan globalisasi yang melahirkan generasi gadget. Peralatan teknologi ini
telah merasuki berbagai lini kehidupan, sehingga kehidupan masyarakat tidak
satupun yang bisa lepas dengan alat teknologi tersebut. Sehingga yang namanya
gadget adalah peralatan yang telah menjadi bagian yang tak terpisahkan dari
kehidupan (Naisbitt, Naisbitt, & Philips, 2002; Wahana, 2015). Pengaruh kecanggihan
alat tersebut mampu menghipnotis semua lapisan masyarakat dengan berbagai
kalangan sosial, siapapun, kapanpun dan dalam keadaan apapun. Arus perubahan
tersebut tidak bisa dipungkiri dan juga dihindari. Sehingga tradisi dan tatanan sosial
masa dulu sepenuhnya mangalami perubahan dan berbeda sama sekali dengan
tradisi dan tuntutan masa kini.

Peran orang tua dalam pendidikan keluarga yang dulunya bisa sepenuhnya
memperhatikan anaknya, kini sudah mengalami gangguan dengan adanya kesibukan
dalam dunia maya yang bisa melihat apa saja yang terkadang awalnya tidak
terpikirkan. Anak-anak yang dulu bisa menjalin hubungan akrab dengan teman
dalam bermain, kini lebih tertarik dengan sahabat yang tidak dikenal. Kesibukan
waktu yang dibutuhkan untuk bermain di dunia maya menduduki peringkat
terbanyak setelah waktu yang butuhkan untuk tidur. Bahkan terkadang lebih banyak
daripada waktu tidur. Ketergantungan dengan gadget mempunyai pengaruh besar
dalam Institusi pendidikan. Banyak sisi positifnya namun tidak kalah banyak sisi
negatifnya.

Untuk mencari solusi, telah dilakukan beberapa penelitian terdahulu tentang
pendidikan islam dalam era milenial (Hidayat, 2018; Rafid, 2018), pendidikan
karakter di era milenial (Akhsania, 2018; Lalo, 2018; Muslich, 2018) dan hubungan
antara pendidikan islam dalam membentuk karakter (Basri, 2017) serta pendidikan
islam (Almasri, 2016; Kasim & Husain, 2008; Sawaluddin, 2018). Namun, peranan
pendidikan Islam terhadap anak-anak sebagai generasi penerus untuk memberikan
edukasi dan filter terhadap perkembangan teknologi belum diungkapkan.
Berdasarkan beberapa penelitian tersebut, Penelitian ini akan menganalisis

persefektif pendidikan anak dalam membangun karakter bangsa dalam arus

67 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020



globalisasi di era millenial. Pertanyaan mendasar dalam konteks penelitian ini adalah

“bagaimanakah peran pendidikan islam dalam membentuk karakter anak milenial?”

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
PENDIDIKAN ISLAM

Pendidikan adalah wusaha sadar dan sistematis demi tercapainya
kehidupan atau kemajuan yang lebih baik, demikian disampaikan oleh Naim dan
Sauqi dalam bukunya Pendidikan Multikultural Konsep dan Aplikasi (Naim dan
Sauqi, 2011: 30) Dalam pandangan Khaldun pendidikan merupakan gejala sosial
yang menjadi ciri khas bawaan manusia karena tuntutan kehidupan dan tabiat
dari bawaan akal (Khaldun, tt: 479). Sehingga pendidikan tidak selamanya dalam
lembaga formal.

Agama Islam sebagai agama yang mengatur kehidupan tidak terlepas
dalam merumuskan sistem pendidikan. Tidak dipungkiri bahwa Islam memiliki
kontribusi yang mapan untuk menyokong pembentukan karakter bangsa melalui
pendidikan anak sebagai tunas penerus masa depan bangsa. Seperti terlihat pada
sistem pengajaran pada pendidikan Islam dalam pemikiran al-Ghazali tentang
konsep faktor-faktor pendidikan islam, meliputi;

a. Tujuan menuntut ilmu

Tujuan utama dalam menuntut ilmu adalah untuk memperoleh
kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat. Sehingga landasan utama dalam
bidang pendidikan adalah al-Qur'an dan Hadis. Untuk sekedar mendapatkan
kebahagiaan hidup di dunia, banyak orang yang cukup dengan
mengedepankan akal untuk mencapai keberhasilan. Namun dalam
pendidikan Islam yang memiliki prinsip bahwa hidup di dunia ini adalah
lahan untuk mencapai kebahagiaan di akhirat maka membutuhkan
pedoman untuk bisa menyesuaikan dengan kehidupan akhirat ialah al-
Qur'an dan Hadits. Meskipun landasan utama dalam pendidikan Islam
adalah al Qur’an dan Hadits, bukan berarti landasan berpikir pendidikan
[slam tidak rasional. Keterbatasan manusia yang menjadikan seringkali
tidak bisa mengendalikan hawa nafsu dan terbatas untuk menilai maslahat
yang menjadi prioritas. Sehingga apa yang dinilai baik justru tidak baik dan
apa yang dinilai tidak baik justru itu yang baik.

Abdulloh Arif Mukhlas: [Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter] 68



\

E3 S R Ay B 1SS OF (22

052135 Y (;53/@

Artinya: “boleh Jadi kamu membenci sesuatu, Padahal ia Amat baik bagimu,
dan boleh Jadi (pula) kamu menyukai sesuatu, Padahal ia Amat buruk
bagimu; Allah mengetahui, sedang kamu tidak mengetahui.” (QS Al Bagarah
216)

b. Niat seorang pendidik

Seorang pendidik harus bisa menjadi tauladan bagi murid-muridnya
serta mempunyai kompetensi dalam mengajar dan harus mendasari niat
awalnya dalam mendidik untuk mendekatkan diri kepada Allah. Seorang
pendidik bukan sekedar menyapaikan materi pelajaran, namun juga
memberikan contoh yang baik terhadap anak didiknya. Sesuai dengan

karakter nabi yang memberika suri tauladan terhadap umatnya.
- = ~Z ~ ° = P ' G‘O’:& . }/1/04/
S & 35 = A3 Al 25 ST i Bes S5l ) 52 3 S0 08T

Artinya: “Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan
yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan
(kedatangan) hari kiamat dan Dia banyak menyebut Allah” (QS Al Ahzab,
21)

Tanggungjawab pendidik akan lebih besar jika apa yang dilakukan

semata-mata karena amanat menyampaikan ilmu yang diketahui.
i 3 S ol "Ry a5 1"

Artinya: “Sampaikan apa yang kamu dapatkan dari saya walaupun satu
ayat” (HR Bukhari) (Ismalil, tt: 1/27)
Penguasaan materi yang akan ditransfer kepada anak didik mutlak

dibutuhkan sebagai proses pembelajaran. Bahkan pesan yang disampaikan
oleh al Qur’an juga bertanya kepada yang memiliki pengetahuan. Adapun
metode penyampaian bisa beragam sesuai kebutuhan yang juga harus

dikuasai oleh pendidik.
A5 Y A S et

Artinya: “Maka bertanyalah kepada orang yang mempunyai pengetahuan
jika kamu tidak mengetahui” (QS An Nahl, 43)
c. Niat dan prilaku seorang pelajar

69 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020



Anak didik dalam belajar harus mempunyai niat untuk mendekatkan
diri kepada Allah, menjauhi maksiat, menghormati guru dan rajin belajar
dengan mendalami pelajaran yang telah diberikan gurunya. Ilmu adalah
milik Allah, maka untuk mendapatkan ilmu harus semata-mata karena Allah
agar ilmu yang didapatkan akan membawa kebaikan. Ilmu itu bersih dan
suci, sedangkan maksiat itu kotor dan tidak suci, karena itu maka ilmu tidak
akan diberikan kepada hal yang berbau maksiat. Menghormati guru adalah
bagian dari tahu diri dan rasa terima kasih kita terhadap orang yang telah
memberikan pengertian. Orang yang tidak tahu rasa terima kasih adalah
pangkal dari kesombongan yang akan mengantarkan menuju kerusakan.
Kesombongan yang tertanam dalam hati akan menjauhkan hikmah yang
dibawa oleh ilmu yang dipelajari. Rajin belajar agar pengetahuan yang
didapatkan tidak sekedar sebuah pengalaman, namun bisa memahami
filosofi dari setiap pengetahuan.

d. Kurikulum

Kurikulum sebagai alat pendidikan harus disesuaikan dengan
perkembangan anak didik. Jiwa seseorang mengalami perkembangan
sejalan dengan perkembangan fisik dan umurnya. Oleh karena itu beban
yang siap ditanggung juga melalui proses perkembangan. Demikian juga
kesiapan mental. Sehingga dalam dunia pendidikan juga harus ada
penyesuaian.

e. Pergaulan lingkungan. (Antony Putra 2016; 50-52)

Anak didik harus dijauhkan dari pergaulan yang tidak baik, karena
lingkungan yang jelek akan mempengaruhi perkembangan anak didik,
terutama dilingkungan keluarga, sekolah atau masyarakat. Pergaulan
dengan lingkungan adalah bagaikan institusi pendidikan tanpa guru. Apa
yang dilihat, apa yang didengar akan diartikan dan diikuti sesuai dengan
akal dan nafsu tanpa ada pengarahan. Sehingga keberadaan guru sangat
dibutuhkan seperti yang disampaikan dalam syairnya sayyidina Ali yang
menyampaikan pentingnya bimbingan guru dalam belajar.

Dari uraian penjelasan yang bermuara dari pemikiran al Ghozali tersebut,
pendidikan Islam tidak hanya bertujuan pencapaian peningkatan kecerdasan

(akal) semata bagi peserta didik namun memiliki tujuan lebih dari itu ialah

Abdulloh Arif Mukhlas: [Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter] 70



melahirkan Insan yang berakhlak mulia. Hal tersebut sesuai dengan tujuan utama

terutusnya beliau Nabi
Y=Y 0 Y it )
Artinya: “Sesungguhnya saya diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia”

(Yusuf, 2000: 8/576)
iy 4 05 sl OLudY) 3 0sSG JB YY) gre b Bloen] o aaT W JU

s o 1 BT e s a8 055G sl 13 0

Artinya: “Ahmad berkata kepada kita, Ishaq ditanya tentang makna akhlak,
beliau menjawab akhlak adalah apa yang ada dalam diri manusia dari rasa malu,
yang ada dalam dirinya rasa kasih sayang, yang ada dalam dirinya sifat
dermawan, yang ada dalam dirinya sikap toleransi, itu adalah bagian dari akhlak
Allah ‘azza wajalla” (Badruddin, 2006: 1/335).

Akhlak dan karakter memiliki kasamaan dalam pengertian definitif.

Keduanya diartikan sebagai suatu tindakan yang terjadi karena dorongan hati
tanpa ada pertimbangan yang muncul dari pemikiran. Hal itu terjadi karena
akhlak atau karakter terbentuk melalui pembiasaan yang selalu terulang
sehingga menjadi sebuah kebiasaan. Pengertian tersebut dapat dipahami dari
beberapa definisi berikut. Disampaikan dalam Pusat Bahasa Depdiknas bahwa
karakter memiliki beberapa arti; tabiat, perilaku, budipekerti, keperibadian,
bawaan, hati, jiwa, personalitas, sifat, temperamen, watak. Sedangkan
berkarakter adalah bertabi’at, berperilaku, berkepribadian, bersifat, dan
berwatak.

Dalam pandangan Majid, fokus dan tujuan utama pendidikan karakter
adalah tercapainya standar baku yaitu etika. Sehingga Majid mengartikan
pendidikan karakter adalah sebuah upaya untuk membimbing perilaku manusia
menuju standar-standar baku (Majid & Andayani, 2012). Namun kenyataannya
perkembangan sosial anak didik dan penguatan kecakapan adalah termasuk
sasaran dalam pendidikan karakter.

Nilai-nilai pendidikan karakter yang dikembangkan di Indonesia yaitu
bersumber dari agama, Pancasila, budaya, dan tujuan pendidikan nasional, yaitu:
1) Religius, 2) Jujur, 3) Toleransi, 4) Disiplin, 5) Kerja Keras, 6) Kreativ, 7)
Mandiri, 8) Demokratis, 9) Rasa Ingin Tahu, 10) Semangat Kebangsaan, 11) Cinta
Tanah Air, 12) Menghargai Prestasi, 13) Bersahabat/Komunikatif, 14) Cinta

71 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020



Damai, 15) Gemar Membaca, 16) Peduli Lingkungan, 17) Peduli Social, 18)
Tanggung Jawab (Dalimunthe, 2015; Hamid & Sudira, 2013). Pada dasarnya,
karakter baik seseorang tidak diciptakan oleh seseorang. Karena Allah telah
membekali setiap anak yang lahir dengan karakter kebaikan. Yang ada manusia

hanya menjaga, mengembangkan atau merusak karakter tersebut.

vy ade d Jo B Jgoy OF caie Loy a8 el 3 el Ly
"o, w 2 (w73 w-s fo . L
4.:\.“».3;&:} A.s\j:a.:,{j mb;.@_i o\jg\.‘! coju\ J& .Uj,g Jjjjﬁ J{ JU

Artinya: “Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, kedua orang tuanya yang
menjadikan yahudi, nasrani dan majusi” (HR Bukhari Muslim) (Ismail, tt: 3/404).
Hadits tersebut menjelaskan pentingnya peran orang tua. Sehingga rumah

tangga dan keluarga adalah madrasah pertama untuk anak-anak dalam
pendidikan karakter dan harus lebih diberdayakan. Hurlock menyampaikan
bahwa keluarga adalah “Training Centre” dalam pengembangan fitrah atau jiwa
beragama anak dan penanaman nilai-nilai karakter, bersamaan dengan
perkembangan kepribadiaannya (Hurlock, 1986). Dalam proses pencapaian
pembentukan karakter tersebut, dalam pendidikan Islam, tanggung jawab
pertama dan utama adalah orang tua di dalam lingkungan rumah tangga. Orang
tua dalam menanamkan nilai-nilai moral dan agama bisa diberikan sejak dini
pada anak-anak mereka. Sehingga beban pembelajaran tidak hanya menjadi
tanggungjawab bagi pendidik atau guru (Basri, 2017).

Keluarga merupakan bagian terkecil dalam kehidupan masyarakat
hendaklah menjadi bagian terpenting dari pembelajaran utama anak-anak,
disamping juga sebagai tempat kasih sayang dalam menjalani kehidupan.
Sedangkan pendidikan karakter yang ada di sekolah, tidak semata-mata
penyampaian pengetahuan materi semata, tatapi lebih dari itu, yaitu pembiasaan
menjalin hubungan sosial yang bermoral, beretika, dan berbudi pekerti yang
luhur. Penghormatan dan pemberian penghargaan terhadap yang berprestasi,
atau memberikan sangsi maupun hukuman kepada yang melanggar adalah
sebagai bagian dari pembelajaran agar disiplin dengan nilai-nilai kebenaran,
mentradisikan nilai-nilai yang baik dan mencegah berlakunya nilai-nilai yang
buruk (Mini, 2017). Nilai-nilai karakter tersebut dapat dikembangkan dalam
karakter anak-anak bangsa dalam praktek pendidikan (Informal, formal dan non

formal), dengan pembiasaan perilaku yang diberikan contoh secara kontinu dan

Abdulloh Arif Mukhlas: [Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter] 72



pengawasan secara serius oleh guru, orang tua maupun masyarakat. Karena
karakter tidak terbentuk secara instan, tapi harus dilatih secara serius,
proporsional dan membutuhkan waktu. .

Menurut Fakhry Gaffar, pendidikan karakter memiliki tiga karakter ialah
adanya proses transformasi nilai-nilai, ditumbuhkembangkan dalam kepribadian,
menjadi satu dalam perilaku (Hasyim, 2015) Berbagai persoalan yang
menyelimuti perkembangan dalam menghadapi kehidupan ini menimbulkan
pertanyaan: bagaimanakah pendidikan diselenggrakan agar dapat membentuk
karakter anak milenial sehingga menghasilkan kualitas sumber daya manusia
(SDM) yang secara umum siap menghadapi kehidupan di era liberalisasi?

Pertanyaan mendasar yang dikemukakan dalam konteks ini adalah:
bagaimanakah peran pendidikan dalam membentuk karakter anak milenial
untuk menghadapi persaingan di era globalisasi? Berdasarkan data dan analisis
para pakar pendidikan, terdapat beberapa faktor yang memerlukan perhatian
dalam konteks pendidikan, utamanya adalah: faktor kurikulum, faktor dana,
faktor kesiapan tenaga pendidik dan faktor lingkungan sekitar dan suasana yang
kondusif bagi penyelenggaraan pendidikan. Faktor-faktor tersebut memiliki
saling keterkaitan satu sama yang lain agar bisa mendapatkan hasil pendidikan
yang baik. Dari beberapa penelitian pakar disampaikan bahwa penyebabnya
antara lain adalah banyak pakar bidang moral dan agama yang sehari-hari
mengajar tentang kebaikan tetapi perilakunya tidak sejalan dengan ilmu yang
diajarkan (Rachmah, 2013).

Materi tentang berbuat kebaikan, meninggalkan kejahatan, menghindari
perkara yang merugikan orang lain, tentang kejujuran, kecurangan yang
menimbulkan kerugian pihak lain banyak dan sering disampaikan sejak usia dini,
namun contoh perilaku yang bertentangan dengan materi tersebut juga sering
juga disaksikan. Pendidikan karakter tidak cukup hanya melalui sebuah proses
menghafal materi saol ujian saja namun justru yang terpenting adalah
pembiasaan. Pembiasaan berbuat kebaikan, kebiasaan jujur, tanggungjawab,
malu melakukan kecurangan, malu bersikap malas. Karakter terbentuk tidak
secara instan, tapi butuh kesungguhan dan keseriusan yang proporsional
(Shobahiya & Suseno, 2013). Kecangggihan high-technology telah menjadi bagian

dari kebutuhan yang tak terpisahkan dari kehidupan masyarakat. Mulai dari level

73 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020



bawah sampai atas semua memiliki kesempatan memanfaatkan kecanggihan
technology masa kini. Berbagai penelitian tentang dampak dari pemanfaatan
internet (high-technology) menunjukkan bahwa high-technology seperti internet
dapat menjadi sumber utama untuk belajar ilmu pengetahuan, mengetahui
perkembangan yang sedang terjadi di dunia, informasi hiburan, menghilangkan
kesepian, untuk komunikasi dengan dengan teman atau keluarga. Kecanggihan
dalam mengakses informasi melalui teknologi tersebut membutuhkan
pengawasan dan keseriusan dari pihak yang berhubungan, misalnya orang tua
terhadap anaknya. Karena tidak hanya nilai-nilai kebaikan saja yang bisa diakses.
Menurut Daradjat semakin merosotnya moral para pelajar merupakan
salah satu akibat dari pesatnya perkembangan teknologi yang tidak diimbangi
dengan peningkatan kualitas budi pekerti pelajar, padahal perkembangan
teknologi memang sangat dibutuhkan bangsa ini untuk dapat terus bersaing di
era globalisasi (Darajat, 1982). Kondisi sosial-budaya dalam masyarakat
sekitarnya yang terpengaruh oleh kehidupan era globalisasi juga mempunyai
peran dalam menurunnya moral generasi muda dan anak-anak. Buruknya
kondisi lingkungan sosial adalah bagian dari bentuk kurangnya perhatian dan
pengendalian perubahan sosial yang negatif. Kemerosotan karakter nilai-nilai
budaya generasi millenial, generasi yang menjadikan teknologi informasi sebagai
gaya hidup atau lifestyle, adalah tugas serius yang harus diselesaikan oleh
lembaga sekolah, keluarga maupun masyarakat. Kebiasaan gaya hidup tersebut
adalah bentuk gaya hidup yang selalu tergantung dengan kebutuhan terhadap
gadget yang seakan tidak dapat terpisahkan dengan kebiasaan sehari-hari.
Disinilah sistem pendidikan Islam memberikan peranan sebagai sebuah
sistem yang memiliki konstribusi yang diharapkan memberikan solusi dalam
setiap menghadapi problem kehidupan. Konsep pendidikan karakter sudah
diajarkan sejak zaman rasulullah SAW, sebagai tugas wutama untuk

menyempurnakan akhlak yang mulia.

yl
wie

DUk S il g s e B sl " oY e B ci G

- £

n é/up

Artinya: “Sesungguhnya saya diutus agar menyempurnakan akhlak yang baik,
(dalam riwayat yang lain menggunakan bahasa “mulia” sebagai ganti dari
“baik”)” (Ibn Hajar, tt: 10/367)

Abdulloh Arif Mukhlas: [Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter] 74



Kemuliaan atau kebaikan karakter seseorang tidak cukup dibentuk
dengan selalu membiasakan dan mengajari kabaikan-kabaikan yang harus
dijalani. Namun terdapat sisi lain yang tidak kalah pentingnya, ialah bagaimana
membentuk karakter menghindari perbuatan-perbuatan yang jelek. Sehingga ada
keseimbangan antara pertimbangan nilai kebaikan yang akan didapatkan dan
kejelekan atau kemungkaran yang harus dihindari.

Kebutuhan terhadap gadget yang tidak dapat terpisahkan dalam
kehidupan adalah salah satu keprihatinan yang tidak bisa disepelekan. Gadget
tidak hanya menyimpan dan mendidik nilai-nilai kebaikan, kemungkaran jenis
apapun bisa bersumber dari gadget. Pembatasan waktu mungkin masih bisa
dilakukan namun pengawasan pemakaian rasanya tidak mungkin terjadi kecuali
dengan larangan untuk memiliki. Jika larangan memiliki gadget terhadap anak-
anak sudah tidak mungkin dilakukan maka pendidikan pembentukan karakter
yang sesuai dengan pendidikan Islam bisa dipastikan mengalami kegagalan dari
harapan. Karena landasan utama dalam menanamkan karakter kebaikan sudah
tidak terpenuhi, yaitu menghindari perkara yang subhat (tidak jelas halal dan

haramnya)
rlew&sy&wy)w:Ju%pduwsoﬂwww,@j
il Slged) 31 b colgmzinn joal SIS g o pl A 0Ly o IO 01" 1ok
O il ol dsm o SIS A 3 oy Dleatdl 3 09 ny apsy and
“w aip

Artinya: “Sesungguhnya perkara yang halal itu sudah jelas, perkara yang haram
itu juga sudah jelas, diantara keduanya terdapat perkara yang subhat (tidak jelas
halal dan haramnya). Barangsiapa yang menjauhi subhat maka selamat agama
dan harga dirinya, barangsiapa yang melakukan subhat maka jatuh dalam
keharaman, seperti pengembala yang mengembalakan disekitar daerah larangan
yang hampir memasuki daerah larangan (HR Bukhori Muslim)” (Ismail, tt:
1/711)

Diantara dua karakter kebaikan, menjalankan kebaikan dan menghindari

kemungkaran, pendidikan Islam mengutamakan dan lebih menekankan pada
pendekatan karakter yang cenderung membentuk karakter yang menghindari
kerusakan atau kemungkaran daripada karakter yang menjalankan kebaikan.

Artinya jika dalam sebuah kegiatan terdapat nilai kebaikan dan kemungkaran,

75 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020



maka menghindari kegiatan tersebut lebih dianjurkan daripada mendatangi

kegiatan tersebut.
e iy 1508 D 1525 B 053 3 Ogds ) 15205 Y

Artinya: “Dan janganlah kamu memaki sembahan-sembahan yang mereka
sembah selain Allah, karena mereka nanti akan memaki Allah dengan melampaui
batas tanpa pengetahuan." ( QS Al An’am 108)

Meskipun memaki sembahan-sembahan selain Allah bukanlah sebuah
kesalahan, bahkan kita diajarkan dan disuruh untuk merendahkan dan agar
menumbuhkan rasa benci terhadap sembahan-sembahan tersebut, namun jika
menimbulkan kemungkaran maka seyogyanya dihindari, bahkan diharamkan jika
kemungkaran yang muncul lebih besar nilainya daripada kebaikan yang

didapatkan (Nashr, 985:2/67)
sl e olael Sl gladl clue) Y 6 dlall (o e pdie Lol oy
(ol galll

Artinya: “Menolak kerusakan itu diutamakan daripada menarik kebaikan, karena
perhatian syari’ah terhadap perkara yang dilarang itu lebih besar daripada
perhatian syari’ah terhadap perkara yang diperintahkan” (Abdurrahman, tt:
1/52)

Secara garis besar, pendidikan zaman dahulu dengan sekarang tidak jauh
berbeda, mengajak kebaikan dan menghindari kejelekan. Dari dulu kejelekan
sudah ada, sama seperti sekarang. Bedanya, sekarang semakin banyak, semakin
menarik dan semakin dekat, semakin banyak temannya, sehing semakin mudah,
semakin penasaran dan semakin berkurang rasa malunya. Dari dulu, yang
namanya kebaikan selalu butuh pengendalian nafsu. Bedanya, sekarang semakin
berat tantangannya, karena kejelekan sudah menyebar dimana-mana, bahkan
disekitar kita. Pembatasan hubungan laki dan perempuan nyaris tidak bisa
dikendalikan, budaya yang kurang mendidik dimanapun keberadaannya bisa
didapatkan dalam genggaman tangan.

Untuk menumbuhkan karakter kebaikan, pada zaman dahulu, dimana
kebaikan masih mendominasi kemungkaran, para shahabat nabi mengajarkan

agar tidak menjalankan perkara syubhat, perkara yang keharamannya masih

Abdulloh Arif Mukhlas: [Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter] 76



diragukan, apalagi yang jelas haramnya, lantas bagaimana dengan keadaan
sekarang. Beberapa bentuk kemungkaran yang ada pada zaman dahulu, untuk
melakukannya perlu meluangkan kesempatan, waktu dan butuh untuk
melakukan perjalanan, mencari tempat dan suasana yang sepi, menutupi agar
tidak diketahui oleh orang lain karena masih memiliki rasa malu. Berbeda
dengan saat sekarang, untuk melakukan beberapa bentuk kemungkaran, kita bisa
mendapatkan tanpa susah payah dan tanpa ada perasaan malu, bahkan perasaan
malu justru dirasakan orang yang ingin menegur dan mengingatkan
kemungkaran disaat melihatnya. Kita tahu bahwa jika perbuatan kemungkaran
tidak mendapatkan teguran, maka yang terjadi adalah, kemungkaran tersebut
akan menjadi tradisi dan ditiru oleh generasi selanjutnya yang kemudian

membentuk menjadi sebuah karakter.

KESIMPULAN

Pendidikan karakter anak merupakan tanggung jawab bersama antara orang
tua, masyarakat, dan sekolah. Pendidikan karakter tidak cukup hanya melalui sebuah
proses menghafal materi, maupun menjawab saol ujian saja namun justru yang
terpenting adalah pembiasaan. Pembiasaan berbuat kebaikan dan menghindari
kemungkaran. Karakter terbentuk tidak secara instan, tapi butuh kesungguhan,
keseriusan yang proporsional dan pembiasaan dengan mengulang sampai menjadi
sebuah kebiasaan. Pendidikan Islam sebagai sebuah sistem pendidikan, memiliki
pengaruh yang besar untuk membentuk karakter anak dengan berbagai strategi,
pendekatan dan metode yang mendalam dan mendasar. Dalam pendidikan Islam,
pendekatan karakter yang di tekankan lebih cenderung pada membentuk karakter
yang menghindari kerusakan daripada karakter yang mendatangkan kebaikan.
Artinya jika dalam sebuah kegiatan terdapat nilai kebaikan dan kemungkaran, maka
menghindari kegiatan tersebut lebih dianjurkan daripada mendatanginya. Prinsip
pendidikan Islam tidak hanya melihat sisi kebaikannya saja, sehingga meskipun
terdapat nilai kebaikannya, namun jika didalamnya juga terdapat nilai kemungkaran,

maka masih menjadi pertimbangan untuk diberlakukan.

Terdapat jenjang usia dan keadaan yang perlu menjadi pertimbangan dalam
menentukan kurikulum materi belajar. Kapan waktu yang tepat untuk disampaikan.

Sehingga menjadi sebuah pertimbangan yang serius kelayakan kapan internet atau

77 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020



belajar online dilakukan. Karena tanpa pengawasan yang intens kemungkaran
apapun dapat ditemukan melalui online. Seperti disampaikan dalam konsep
pendidikan al Ghozali, yaitu kurikulum sebagai alat pendidikan harus disesuaikan
dengan perkembangan anak didik. Permasalahan yang dihadapi di era melenial
adalah mudahnya akses untuk bisa mendapatkan kemungkaran, bukan kita yang
mencari dan mendatangi kemungkaran, tapi kemungkaran yang datang pada Kkita,
menawari kita. Kurangnya teguran dalam hal kemungkaran sehingga kemungkaran
sudah menjadi tradisi dan tidak lagi memalukan. Kurang tegas dan disiplin dalam
melarang perkara yang adanya nilai kemungkaran, meskipun terdapat nilai kebaikan.

Karena nafsu seseorang lebih cenderung kepada yang mungkar.

DAFTAR PUSTAKA
Abdur Rahman, Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, (AL Misr, Maktabah Taufigiyyah)
Abdurrahman al Sa’diy, (tt). Nadhmul gawaid al Fighiyyah, (Maktabah Syamilah)

Akhsania, K. N. (2018). Pendidikan Karakter Prososial di Era Milenial dengan Pendekatan
Konseling Realitas. In Prosiding SNBK (Seminar Nasional Bimbingan dan Konseling) (Vol.
2, Pp. 228-233).

Almasri, M. N. (2016). “Manajemen Sumber Daya Manusia: Imlementasi dalam Pendidikan
[slam. Kutubkhanah.” Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 19(2), 133-151.

Ary, Antony, Putra (2016). “Konsep Pendidikan Agama Islam Perspektif Imam Al-Ghazali.”
Jurnal Al-Thariqah, 1(1), 41-54.

Badruddin, (2006). ‘Umdatul Qori Syarah Shahih Bukhari, (Multaga Ahlil Hadits)

Basri, S. (2017). “Konsep Pendidikan Islam dalam Membentuk Karakter Bangsa di Era
Globalisasi.” Jurnal An-Nur, 5(2), 120-131.

Dalimunthe, R. A. A. (2015). “Strategi dan Implementasi Pelaksanaan Pendidikan Karakter Di
SMP N 9 Yogyakarta.” Jurnal Pendidikan Karakter, 1,102-111.

Darajat, Z. (1982). Pendidikan Agama dalam Pembinaan Mental. Jakarta: Bulan Bintang.

Hamid, A., & Sudira, P. (2013). “Penanaman Nilai-Nilai Karakter Siswa SMK Salafiyah
Program Keahlian Teknik Komputer dan Jaringan (TK]) Kajen, Margoyoso, Pati, Jawa
Tengah.” Jurnal Pendidikan Vokasi, 2(3), 1-15.

Hasyim, M. (2015). “Konsep Pendidikan Karakter Perspektif Umar Baradja dan Relevansinya
dengan Pendidikan Nasional.” Cendekia: Jurnal Studi Keislaman, 1(2), 151-169.

Hidayat, A. (2018). “Metode Pendidikan Islam untuk Generasi Millennial. Fenomena: Jurnal
Penelitian, 10(1), 55-76. Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 9(2) P. ISSN: 20869118
E-ISSN: 2528-2476 245

Hurlock, E. B. (1986). Personality Development. New Delhi: Mcgrill Hill.

Husaini, A. (2010). Pendidikan Islam Membangun Manusaia Berkarakter dan Beradab. Bogor:
Insists.

Ibnu Hajar. Fathul Bari, (Maktabah Syamilah)
Ismail bin Amr al Bashriy. Tafsir Ibnu Katsir, (Maktabah Syamilah)

Abdulloh Arif Mukhlas: [Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter] 78



Kasim, T. S. A. T, & Husain, F. B. C. (2008). “Pendekatan Individu dalam Pengajaran
Pendidikan Islam sebagai Wahana Melahirkan Modal Insan Bertamadun.” jurnal
Usuluddin, 27, 141-156.

Lalo, K. (2018). “Menciptakan Generasi Milenial Berkarakter dengan Pendidikan Karakter
Guna Menyongsong Era Globalisasi.” Jurnal Ilmu Kepolisian, 12(2), 68-75.

Majid, A., & Andayani, D. (2012). Pendidikan Karakter Perspektif Islam. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Mini, R. (2017). “Peningkatan Mutu Sumber Daya Manusia melalui Pendidikan Karakter dan
Arritude.” Nur El-Islam: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 4(2), 79-96.

Muslich, A. (2018). “Nilai-Nilai Filosofis Masyarakat Jawa Dalam Konteks Pendidikan
Karakter Di Era Milenial.” Al-Asasiyya: Journal Basic Of Education, 2(2), 65 Al-Tadzkiyyah:
Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 2018 P. ISSN: 20869118 E-ISSN: 2528-2476 246 78.

Naisbitt, ], Naisbitt, N., & Philips, D. (2002). High Tech High Touch: Pencarian Makna di
Tengah Perkembangan Teknologi. Jakarta: Pustaka Mizan.

Nata, A. (2018). “Pendidikan Islam di Era Milenial.” Conciencia: Jurnal Pendidikan Islam,
18(1), 10-28.

Nashr bin Muhammad bin Ahmad, (985). Bahrul Ulum, (Maktabah Syamilah)

Ngainum Naim dan A Saugqi. (2011). Pendidikan Multikultural Konsep dan Aplikas. Yogyakarta:
Ar Ruzz Media.

Rachmah, H. (2013). “Nilai-Nilai dalam Pendidikan Karakter Bangsa yang Berdasarkan
Pancasila dan UUD 1945.” E-Journal Widya non-Eksakta, 1(1), 7-14.

Rafid, R. (2018). “Konsep Kepribadian Muslim Muhammad Igbal Perspektif Pendidikan Islam
sebagai Upaya Pengembangan dan Penguatan Karakter Generasi Milenial.” JMP Online,
2(7),711-718.

Sawaluddin. (2018). “Konsep Evaluasi dalam Pembelajaran Pendidikan Islam.” jJurnal
AlThariqah, 3(1), 39-53.

Shobahiya, M., & Suseno, A. (2013). “Konsep Pendidikan Karakter Berbasis Potensi Diri dalam
Film the Miracle Worker.” Suhuf, 25(1), 76-99.

Wahana, H. D. (2015). Pengaruh Nilai-Nilai Budaya Generasi Millennial dan Budaya Sekolah
Terhadap Ketahanan Individu (Studi di SMA Negeri 39, Cijantung, Jakarta). Jurnal
Ketahanan Nasional, XXI(1), 14-22.

Yusuf, Abu Amr (2000). Al Istidzkar, (Bairut, Dar al Kutub al [Imiyah)

79 At-Thufuly: Vol. 1 No. 1, November 2020



