
FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

P.Issn: 2774-3780 │E.Issn: 2774-3799 
Volume. 5 No. 1 
Bulan: Desember Tahun: 2024 
https://journal.istaz.ac.id/index.php/fatawa 
Page: 45-55 
 

 

Fiqih Edukatif Perspektif…, (Tia Hariana) | 45  
 

 
FIQIH EDUKATIF PERSPEKTIF IMAM AL GHAZALI DAN 

RELEVANSINYA TERHADAP PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

Tia Hariana1 
tiahariana21@email.com 

1, Institut Al Azhar Menganti Gresik, Indonesia 

 

ABSTRAK  

 

Penulis mengambil perspektif Imam al Ghazali tentang fiqih edukatif sebagai tujuan untuk mengetahui relevansi 

atau keterkaitannya dengan pendidikan agama Islam. Yang menarik untuk diteliti dikarenakan fiqih perspektif 

Imam al Ghazali bernuansa tasawuf. Untuk kemudian dapat memperoleh jawaban dari hasil yang diperoleh, 

mengenai relevansi fiqih edukatif perspektif Imam al Ghazali terhadap pendidikan agama Islam. Adapun 

identifikasi masalah dalam penelitian ini, sebagai berikut: Perspektif Imam al Ghazali tentang fiqih; perspektif 

Imam al Ghazali tentang edukasi dan relevansi yang didapat dari perspektif Imam al Ghazali terhadap agama 

pendidikan Islam. Untuk memperoleh hasil penelitian tersebut, peneliti menggunakan metode analisa data 

dengan metode content analysis. Adapun jenis penelitiannya menggunakan penelitian pustaka (library research) 

dengan pendekatan deskriptif analisis terhadap data primer dan data sekunder yang bersifat kualitatif. Hasil 

penelitian yang diperoleh adalah adanya relevansi yang signifikan dari pendidikan agama Islam dengan fiqih 

edukatif perspektif Imam al Ghazali, karena secara konseptual, fiqih edukatif adalah penjabaran dari fiqih 

pendidikan yang mana dalam perspektif Imam al Ghazali sudah banyak penjelasan yang sesuai dengan 

pendidikan agama Islam saat ini namun dalam prakteknya masih banyak yang belum sesuai dikarenakan zaman 

Imam al Ghazali dan zaman sekarang sangat berbeda kondisi peserta didik serta lingkup pendidikan di sekolah. 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengetahui fiqih edukatif perspektif Imam al Ghazali terhadap 

pendidikan agama Islam. 

Kata kunci: Fiqih, Pendidikan Agama Islam, Perspektif Imam al Ghazali. 

 

ABSTRACT  

The author takes Imam al Ghazali's perspective on educational fiqh as a goal to find out its relevance or relevance to Islamic 

religious education. What is interesting to study is because the fiqh perspective of Imam al Ghazali has the nuances of Sufism. To 

then be able to obtain an answer from the results obtained, regarding the relevance of the educational fiqh perspective of Imam al 

Ghazali to Islamic religious education. The identification of problems in this study is as follows: Imam al Ghazali's perspective on 

fiqh; Imam al Ghazali's perspective on education and relevance obtained from Imam al Ghazali's perspective on the religion of 

Islamic education. To obtain the results of the study, the researcher used a data analysis method with the content analysis method. 

The type of research uses library research with a descriptive approach of analyzing primary and secondary data that is qualitative. 

The results of the research obtained are that there is a significant relevance of Islamic religious education to the educational fiqh from 

the perspective of Imam al Ghazali, because conceptually, educational fiqh is an elaboration of educational fiqh which in the 

perspective of Imam al Ghazali has many explanations that are in accordance with Islamic religious education today, but in practice 

there are still many that are not suitable because the era of Imam al Ghazali and the present day are very different from the 

conditions of students and the scope of education in schools. The purpose of this study is to find out the educational fiqh of Imam al 

Ghazali's perspective on Islamic religious education. 

Keywords: Fiqh, Islamic Religious Education, Imam al Ghazali Perspective 

 

https://journal.istaz.ac.id/index.php/fatawa
mailto:tiahariana21@email.com


 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2024, Hal. 45-55 

 

Fiqih Edukatif Perspektif…, (Tia Hariana) | 46  
 

PENDAHULUAN  
 

Pendidikan Islam merupakan segenap kegiatan yang dilakukan seseorang atau suatu 

lembaga untuk membantu seseorang atau sekelompok peserta didik dalam menanamkan dan 

menumbuh kembangkan ajaran Islam dan nilai-nilainya. Pendidikan Islam memiliki tahapan 

serta peran yang utama dalam pembentukan dasar pemahaman agama Islam pada setiap 

generasi.  

Dasar pemahaman agama Islam ada pada pengetahuan agama Islam yang memiliki 

peran krusial dalam membentuk karakter, etika serta moral. Pendidikan agama Islam bukan 

hanya tentang pengajaran ritual-ritual ibadah, akan tetapi juga bimbingan dalam memahami 

prinsip-prinsip dasar Islam yang penerapannya dilakukan dalam kehidupan sehari-hari.  Pokok 

dari ajaran Islam yang paling mendasar serta paling utama adalah akidah, ibadah, akhlak dan 

muamalah. Akidah merupakan keyakinan kepada Allah SWT. malaikat, kitab-kitab, nabi dan 

rasul, hari akhir, serta takdir qodho dan qadar. Ibadah merupakan segala perbuatan yang 

dilakukan untuk mengabdi kepada Allah SWT. yang tata caranya telah diatur sedemikian rupa 

serta penjelasan yang ada dalam al-Qur’an dan sunnah. Akhlak merupakan nilai dan perilaku 

baik yang perlu dilakukan sehari-hari. Muamalah merupakan aspek kemasyarakatan yang 

bertujuan untuk mengelola pergaulan hidup manusia di bumi. Ajaran islam yang telah 

disebutkan tersebut sejalan dengan pembelajaran fiqih, yang dimana fiqih merupakan ilmu 

pengetahuan dasar yang berkaitan dengan ketentuan, mekanisme, dan prinsip-prinsip dalam 

menjalani kehidupan.  

Seorang ulama yang memiliki julukan Hujjatul Islam karena pandangan dan wawasan 

yang luas dalam berbagai disiplin ilmu Agama, beliau adalah Imam al Ghazali yang tidak hanya 

dikenal sebagai tokoh tasawuf namun banyak sekali kitab beliau yang membahas ilmu kalam, 

tafsir al Qur’an, filsafat, mantiq, fiqih, ushul fiqh dan masih banyak lagi. Imam al Ghazali 

menguraikan prinsip-prinsip fiqih dengan penjelasan yang jelas tentang hukum Islam, yang 

menekankan akan pentingnya memahami niat dalam setiap tindakan ibadah, karena niat 

merupakan faktor penentu sah atau tidaknya suatu ibadah. Beliau juga menekankan 

pentingnya akhlak dan etika dalam praktek fiqih yang dalam pelaksanaannya harus didasari 

niat yang tulus dan dilandasi nilai moral yang tinggi. Tegasnya fiqih dalam pandangan Imam al 

Ghazali, selain bersifat formalistik-ligalistik juga bersifat sufistik atau bernuansa tasawuf. 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengetahui konsep fiqih edukatif perspektif 

Imam al Ghazali serta untuk mengetahui relevansi fiqih edukatif perspektif imam al Ghazali 

terhadap pendidikan agama Islam  

 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2024, Hal. 45-55 

 

Fiqih Edukatif Perspektif…, (Tia Hariana) | 47  
 

METODE  
 

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan jenis penelitian kajian pustaka (literature 

review). Tulisan ini menerapkan metode deskriptif kualitatif berjenis penelitian berupa studi 

kepustakaan (library research) yakni mengumpulkan informasi ataupun karya tulis ilmiah yang 

memiliki hubungan dengan literature review yang bersifat kepustakaan. Dalam penelitian 

kajian pustaka (literature review) sumber data dalam penelitian adalah subjek di mana data bisa 

didapatkan dan data dalam penelitian ini dikelompokkan menjadi dua, yaitu sumber data 

primer dan sumber data sekunder.  

Sumber data primer yaitu data yang diperoleh atau dikumpulkan oleh peneliti secara 

langsung dari sumber datanya. Data primer disebut juga sebagai data asli atau data baru yang 

memiliki uptodate. Sumber data primer dalam penelitian ini yaitu kitab terjemah Ihya 

Ulumuddin dan Bidayatul Hidayah karya Imam al Ghazali. Sedangkan untuk sumber data 

sekunder adalah data yang diperoleh atau dikumpulkan peneliti dari berbagai sumber yang 

telah ada. Sumber data sekunder dalam penelitian ini yaitu jurnal, artikel, web yang berkaitan 

dengan Imam al Ghazali. Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini 

berupa pencarian kata kunci yang digunakan untuk mencari sumber yang akan direview, 

dengan menggunakan metode dokumentasi, yaitu pencarian data yang berkaitan dengan hal-

hal yang merupakan catatan transkip, buku, surat kabar, agenda dan sebagainya. Adapun data 

yang terkumpul berasal dari sumber primer maupun sekunder. 

   

HASIL DAN PEMBAHASAN 
 
A. Analisis Konsep Fiqih Edukatif Perspektif Imam al Ghazali 

Dalam terminologi ushuliyyun, fiqih dimaknai sebagai pengetahuan hukum syara’ 

yang bersifat praktis dan berkenaan dengan perbuatan mukallaf (seseorang yang telah 

memenuhi beberapa kriteria untuk menyandang kewajiban dari Allah SWT. sebagai 

konsekuensi dari beban taklif yang didapat dari dalil-dalil terperinci. Karena itu, aspek 

teologi dan akhlak, tidak dikategorikan sebagai fiqih. Bahkan, pada era imam al Ghazali 

makna fiqih dibatasi kepada pengetahuan tentang hukum, fatwa serta permasalahannya. 

Pemahaman Imam al Ghazali ini merujuk kepada makna awal fiqih sebagai ilmu yang 

berusaha mendalami secara mendalam mengenai ketentuan yang terperinci, seperti masalah 

akidah dan ibadah, serta memahami ketentuan yang umum dalam ajaran Islam. Karena itu, 

fiqih tidak hanya terfokus pada masalah hukum lahiriah, tetapi juga masalah hukum 

batiniyah, yakni pesan moral yang terkandung dalam hukum-hukum itu sendiri. Fiqih 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2024, Hal. 45-55 

 

Fiqih Edukatif Perspektif…, (Tia Hariana) | 48  
 

dalam perspektif tersebut, disebut Ilm thariqah ila al akhirah (pengetahuan tentang jalan 

menuju akhirat), yaitu pengetahuan tentang bahaya-bahaya nafsu dan hal-hal yang merusak 

amal perbuatan, pendirian yang teguh dalam memandang persoalan rendahnya dunia, 

perhatian yang besar terhadap nikmat akhirat, serta pengendalian rasa takut di dalam hati.  

Imam al Ghazali lahir saat terjadinya perseteruan antara ulama fiqih dan ulama 

tasawuf. Perseteruan tersebut dipicu yang pertama karena pada masa tersebut lebih 

menekankan aspek eksoterik ibadah, memaknai bahwa fiqih sebagai seperangkat aturan 

formal, terlepas dari teologi dan tasawuf. Sementara perseteruan yang kedua lebih 

menekankan aspek esoterik ibadah, dan mengabaikan aspek lahiri, bahkan mengklaim 

aspek batin jauh lebih penting dari aspek zahir. Imam al Ghazali mengkritik dan 

menegaskan perbedaan wilayah antara keduanya, juga menunjukkan keterpaduannya. Itulah 

sebabnya Imam al Ghazali dengan tegas menentang orang-orang yang berkutat dalam 

tasawuf, tetapi meremehkan ritual-ritual formal agama. Dan, beliau juga mengingatkan 

bahwa pelaksanaan ritual-ritual itu tidak boleh terjatuh pada formalitas pengguguran 

kewajiban semata, melainkan harus disertai dengan penghayatan akan makna-makna batin 

dan rahasianya.  

Fiqih dalam perspektif tersebut disebut Imam al Ghazali sebagai ilm thariqah ila al-

akhirah (pengetahuan tentang jalan menuju akhirat), yaitu pengetahuan tentang bahaya 

nafsu dan hal yang merusak amal perbuatan, pendirian yang teguh dalam memandang 

persoalan rendahnya dunia, perhatian yang besar terhadap nikmat akhirat serta 

pengendalian rasa takut di dalam hati.   Hal tersebut sejalan dengan pendidikan atau 

edukasi yang diajarkan oleh Imam al Ghazali yang bersifat religius-etis, di mana sentral 

dalam pendidikan adalah hati sebab hati merupakan esensi dari manusia. Karena esensi 

manusia bukanlah terletak pada unsur-unsur yang ada pada fisiknya, melainkan apa yang 

ada pada hati sehingga konsep tentang pendidikannya lebih diarahkan pada pembentukan 

akhlak yang mulia, kecenderungan ini mungkin dipengaruhi oleh penguasaan beliau di 

bidang sufisme. 

Perihal fiqih edukatif perspektif Imam al Ghazali, edukatif yang dimaksud dalam 

analisis ini adalah pendidikan, yang jika digabungkan maknanya akan menjadi pendidikan 

fiqih perspektif Imam al Ghazali. Dalam pendidikan tentunya sebuah metode untuk belajar 

yang dimulai dengan pendekatan, metode pendekatan dalam proses belajar perspektif 

Imam al Ghazali dalam kitab Ayyuha al-Walad adalah pendekatan yang penuh dengan 

nuansa teosentris dan juga dalam praktik ibadah yang terdapat dalam kitab Ihya Ulum Ad-

Din dan Bidayat al-Hidayah. 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2024, Hal. 45-55 

 

Fiqih Edukatif Perspektif…, (Tia Hariana) | 49  
 

Hal tersebut dapat dibuktikan dengan pandangan beliau tentang belajar yang bernilai 

adalah apabila diniatkan untuk beribadah kepada Allah, dan motivasi dalam belajar harus 

demi menghidupkan syari‟at Nabi dan menundukkan hawa nafsu. Peserta didik juga harus 

memilih guru yang memiliki akhlak yang baik, bersikap patuh dan tunduk terhadap guru 

dalam segala hal, tidak boleh berdebat, tidak boleh menjadi juru, tidak bergaul dengan 

kalangan eksekutif, serta berbuat baik terhadap Allah dan sesama manusia. Di samping itu, 

peserta didik juga harus mengamalkan ilmu yang diperolehnya sebab ilmu tanpa diamalkan 

adalah kegilaan dan beramal yang tidak didasari oleh ilmu pengetahuan adalah sia-sia.  

Sebagai contoh pengamalan ilmu yang telah diperoleh dari proses belajar yang bisa peneliti 

paparkan yakni bab bersuci (thaharah) dan shalat, dalam kitab terjemah Ihya Ulum Ad-Din 

jilid 2: Rahasia Bersuci dan juga dari kitab terjemah Bidayatul Hidayah di mana kitab-kitab 

tersebut merupakan karya dari beliau sendiri, sang Hujjatul Islam.  

1. Kitab terjemah Ihya Ulum Al-Din jilid 2: Rahasia Bersuci  

Ada tiga pembahasan dalam bagian Rahasia Bersuci ini, yaitu: tentang bersuci dari 

najis; tentang adab-adab bersuci dari najis dan hadats; serta tentang membersihkan diri 

dari berbagai jenis kotoran yang menempel pada tubuh. 

a.Bab Pertama: Bersuci dari Najis 

Kebersihan lahiriah pada hakikatnya yaitu, kebersihan dari najis, kebersihan dari 

hadats dan kebersihan dari kotoran yang menempel pada anggota tubuh, seperti di 

bawah kuku, rambut, di sela-sela jenggot dan dibalik kulub pada alat vital laki-laki 

(sebelum khitan) dan yang sejenisnya. Ada tiga perkara juga yang berkaitan dengan 

kebersihan diri yaitu suci dari najis dan pandangan mengenai najis (berkenaan dengan 

sesuatu yang harus dihilangkan, apa saja yang dapat menghilangkan najis dan 

bagaimana cara untuk menghilangkannya).  

b.Bab Kedua: Adab Bersuci dari Najis dan Hadats 

Bersuci dari najis dan hadats dilakukan dengan cara istinja’ (membersihkan, 

membasuh), berwudhu’, mandi atau tayammum (jika tidak menjumpai ketersediaan air 

sebagai sarana yang membersihkan).  

2. Kitab terjemah Bidayatul Hidayah: Adab Shalat 

Apabila kita telah selesai membersihkan kotoran dan najis yang terdapat di badan, 

pakaian, dan tempat shalat, serta telah menutup aurat dari pusar sampai dengkul, maka 

hal yang selanjutnya dilakukan adalah berdiri menghadap ke arah kiblat dengan kaki 

yang lurus tapi tidak dirapatkan dan berada dalam posisi tegak. Lalu membaca surat an-

Naas guna berlindung dari setan yang terkutuk.  



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2024, Hal. 45-55 

 

Fiqih Edukatif Perspektif…, (Tia Hariana) | 50  
 

Menghadirkan hati ketika shalat itu sangat dianjurkan. Dengan membiarkan segala 

bisikan dan segala rasa was-was dan memfokuskan perhatikan kepada siapa kita sedang 

menghadap dan bermunajat. Hendaknya kita malu untuk bermunajat kepada Tuhan 

dengan hati yang lalai dan dada yang penuh dengan bisikan dunia beserta kebejatan yang 

ada dalam syahwat. 

Menyadarkan diri bahwa Allah Swt. mengetahui apa yang tersembunyi di dalam 

diri.Allah Swt. melihat hatimu dan hanya menerima shalat kita sesuai dengan kadar 

kekhusyukan, ketundukan, juga ketawadhu’an. Menyembah Allah Swt. dalam shalat 

seakan-akan kita melihat-Nya, meski kita tidak bisa melihat-Nya akan tetapi 

sesungguhnya Allah Swt. melihatmu. Jika hatimu tidak hadir dan anggota badan tidak 

bisa tenang maka hal itu disebabkan engkau tidak betul betul mengenal keagungan-Nya.  

Bayangkan jika ada seorang saleh di antara keluargamu yang melihat dirimu ketika 

engkau shalat. Pada saat itu, pasti hatimu akan khusyuk dan anggota badanmu akan 

tenang. Lalu, sesekali tanyakan pada diri, “Wahai jiwa yang buruk, tidakkah engkau malu 

kepada Pencipta dan Tuanmu?” Apabila engkau mampu shalat secara khusyuk dan 

tenang karena dilihat seorang hamba yang lain, yang di mana ia tidak bisa memberikan 

manfaat bagimu, yang di mana ia tidak tau apa yang sedang tersembunyi didalam hati, 

sedang engkau mengetahui bahwa Dia melihatmu tapi engkau tidak takut pada 

keagungan-Nya, apakah Allah SWT. lebih rendah dibandingkan hamba-Nya itu? Shalat 

yang sempurna hanyalah saat engkau sadar kepada-Nya. Adapun shalat yang dikerjakan 

dengan hati yang lalai dan lupa, maka ia butuh pada istighfar dan perenungan.  

3. Kitab terjemah Ihya Ulum Al-Din jilid 2: Rahasia dan Keutamaan di Balik Amalan Batin 

dalam Shalat 

Orang yang sedang shalat pada hakikatnya sedang ber-munajat (berkomunikasi) 

dengan Allah Swt sebagai Rabbnya.  Komunikasi intensif yang dilakukan dengan 

menghadirkan jiwa yang lengah, belum bisa disebut sebagai munajat. Karena yang 

dimaksud dengan mendirikan shalat antara lain, terdiri dari: dzikir kepada Allah Swt., 

membaca al Qur’an, ruku’, sujud, berdiri, i’tidal dan duduk. Mengenai banyak sekali 

syarat dan upaya untuk menghidupkan kekhusyu’an dalam shalat dalam kitab beliau ini 

ada beberapa yaitu: pertama, hudhurul qalb (kehadiran jiwa dan menyadari sedang 

menghadap kepada yang Maha Segalanya). Kedua, tafahhum (pemahaman atas apa yang 

dibaca dalam rangkaian pelaksanaan shalat dari awal hingga akhir). Ketiga, sikap ta’zhim 

(mengagungkan Sang Maha Pencipta dengan merendahkan diri di hadapan-Nya). 

Keempat, sikap haibah (takut disertai pengagungan, layaknya anak buah yang tengah 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2024, Hal. 45-55 

 

Fiqih Edukatif Perspektif…, (Tia Hariana) | 51  
 

menghadapi atasan). Kelima, sikap raja’ (harap, yakni takut disertai keinginan agar 

pengabdian hamba diterima oleh-Nya) dan keenam sikap haya’ (perasaan malu, saat 

menghadap-Nya disebabkan banyaknya dosa serta sikap kufur nikmat yang telah 

dilakukan).  

B. Relevansi Fiqih Edukatif Perspektif Imam al Ghazali terhadap Pendidikan Agama 

Islam 

Sumber yang didapatkan dari kitab terjemahan karya Imam al Ghazali tentang 

pendidikan Islam banyak sekali. Namun yang dijadikan pembahasan oleh beliau adalah 

mengenai pendidikan Islam, bukan langsung mengarah ke pendidikan agama Islam. 

Terdapat perbedaan di antara keduanya yaitu pendidikan Islam adalah sistem pendidikan 

yang berlandaskan pada ajaran dan nilai-nilai Islam dengan tujuan untuk membantu peserta 

didik memahami dan mengamalkan ajaran Islam serta menjadikan ajaran tersebut sebagai 

pandangan dalam menjalani kehidupan, sedangkan pendidikan agama Islam adalah kegiatan 

untuk mengajarkan, membimbing dan mengasuh peserta didik memerlukan metode yang 

tepat agar pendidikan itu sendiri bisa mencapai tujuan sesuai dengan yang dicita-citakan.  

Konsep Pendidikan Imam al Ghazali tentang Pendidikan Islam dapat diketahui dari 

berbagai aspek yang berkaitan dengan pendidikan, Adapun 6 hal terkait dengan pendidikan 

yaitu: 1. Peranan Pendidikan; 2. Tujuan Pendidikan; 3. Pendidik (pengajar/guru); 4. Peserta 

didik (murid); 5. Kurikulum; 6. Metode Pendidikan Akhlak.  

Kelebihan dan Kekurangan konsep Pemikiran Al-Ghazali yaitu sebagai seorang 

ulama yang popular dan kontemporer terutama dikalangan ahlu sunnah wal jamaah pada 

masanya, Imam al Ghazali memiliki pemikiran yang cemerlang terutama dalam bidang fikih 

dan tasawuf. Namun sebagai manusia biasa, banyak pakar menganalisa kelebihan dan 

kekurangan pemikiran Imam al Ghazali. Diantara kekurangan dan kelebihan yang 

dimaksud yaitu:  

1) Kelebihan pemikiran Imam al Ghazali 

a. Imam al Ghazali merupakan seorang ulama besar dalam islam yang banyak 

memiliki ilmu pengetahuan, sehingga yang menjadi ajarannya, menjadi acuan atau 

pedoman yang sangat penting dalam membina akhlak, agar manusia berakhlak 

mulia.  

b. Imam al Ghazali merupakan seorang sufi, sehingga pemikirannya tentang akhlak 

anak terhadap orangtua lebih dipengaruhi oleh kesufistikannya, dalam konsep 

pemikirannya al-Ghazali lebih hati-hati dalam setiap tindakan-tindakan yang 

dilakukan. 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2024, Hal. 45-55 

 

Fiqih Edukatif Perspektif…, (Tia Hariana) | 52  
 

c. Konsep pemikiran Imam al Ghazali, memuat ajaran komprehensif untuk menjaga 

jiwa manusia dari berbuat kesalahan, melindungi dan mengurusi anggota tubuh, 

menyempurnakan akhlak dan memeliharanya, dengan perjalanan sufistik inilah 

sangat mempengaruhi pemikiran al-Ghazali dalam hal pembentukan akhlak mulia.  

2) Kekurangan pemikiran Imam al Ghazali  

Pemikiran Imam al Ghazali mengenai akhlak sangat luas dan mendalam. Namun, ada 

terdapat beberapa kelemahan sebagai kekurangan dalam pemikirannya, antara lain:  

a. Akhlak terhadap orangtua Peserta didik wajib menghormati orangtuanya dan 

menuntut peserta didik untuk memperhatiak hak dan kewajiban terhadap orangtua. 

b. Konsep kaum sufi, dalam batasan-batasan tertentu mengesampingkan kehidupan 

dunia akan tetapi lebih memfokuskan kehidupan akhirat.  

Relevansi fiqih edukatif perspektif Imam al Ghazali terhadap Pendidikan agama Islam 

terdapat dalam sistem pendidikan karakter di Indonesia, dikarenakan pendidikan fiqih yang 

diajarkan oleh Imam al Ghazali adalah fiqih bernuansa tasawuf.   Dalam melaksanakan 

kurikulum pendidikan keagamaan Islam Direktorat Jendral Pendidikan menetapkan kerangka 

dan struktur kurikulum yang dapat dipakai oleh Lembaga penyelenggaran pendidikan sebagai 

acuan atau pedoman dalam melaksanakan proses pembelajaran. Sejalan dengan peraturan 

Menteri agama RI Nomor 13 tahun 2014 tentang pendidikan keagamaan Islam pada bab I, 

tentang ketentuan umum, pasal 1 yaitu, pendidikan keagamaan islam adalah pendidikan yang 

mempersiapkan peserta didik untuk dapat menjalankan peranan yang menuntut penguasaan 

pengetahuan tentang ajaran agama islam dan/atau menjadi ahli agama islam dan mengamalkan 

ajaran agama islam. 

Pada penjelasan peraturan pemerintah dan peraturan Menteri agama terkait pendidikan 

agama juga menjelaskan tentang kurikulum yang disahkan dan dituangkan pada pasal 26 

tentang kurikulum yaitu, kurikulum pendidikan diniyah formal terdiri atas kurikulu pendidikan 

Islam yang memuat mata pelajaran terdiri dari, Al-Qur’an, hadits, fiqih, akhlak, tarrikh dan 

Bahasa arab. Sedangkan kurikulum pendidikan umum memuat mata pelajaran yang terdiri dari 

pendidikan kewarganegaraan (PPKn), Bahasa Indonesia, matematika, ilmu pengetahuan alam, 

seni dan budaya.  

Selain itu, pembahasan kurikulum juga dituangkan oleh pemerintah di dalam UU 

Nomor 20 tahun 2003 pada pasal 3 mengatur tentang fungsi dan tujuan pendidikan nasional 

di Indonesia, dimana pendidikan nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan 

membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan 

kehidupan bangsa, bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2024, Hal. 45-55 

 

Fiqih Edukatif Perspektif…, (Tia Hariana) | 53  
 

manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, 

berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis derta bertanggung 

jawab. Mengacu kepada kedua tujuan pendidikan tersebut, sama-sama bertujuan untuk 

mengembangkan potensi yang dimiliki peserta didik yaitu, membentuk peserta didik yang 

beriman kepada Tuhan Yang Maha Esa, dengan mengedepankan moralitas dan intelektualitas 

peserta didik. Hal ini sejalan dengan konsep filsafat pendidikan yang dicanangkan oleh Imam 

al Ghazali yang mewarnai pemikirannya, beracuan pada konsep dasar etika yang lebih dikenal 

dengan “Pendidikan Akhlak”, yaitu membentuk insan purna yang bertujuan mendapatkan 

kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat. 

Oleh karena itu, relevansinya dengan konsep Pendidikan Imam al-Ghazali sangat erat 

kaitannya dengan menumbuhkembangkan potensi yang dimiliki oleh peserta didik yang tidak 

hanya mengembangkan aspek intelektualitas semata tetapi juga aspek moral dan spiritual. 

Adapun relevansi antara peran dan fungsi pendidik dan peserta didik dalam konsep Imam al 

Ghazali dengan konsep pendidikan karakter di Indonesia, baik pendidikan umum maupun 

konsep pendidikan Islam adalah peran pendidik sebagai penanggung jawab utama 

pengembagan potensi peserta didik melalui kegiatan pembelajaran yang dilakukan sehingga 

seorang pendidik harus memiliki kompetensi yang sesuai dengan bidang keahliannya dan harus 

menjadi guru yang professional sebagaimana konsep guru professional yang dicanangkan oleh 

Imam al Ghazali sangat relevan dengan tuntutan kompetensi tenaga kependidikan (guru) 

seperti yang tertuang dalam UU Sisdiknas tahun 2003 yang menuntut seorang guru harus 

memiliki kompetensi yang professional pada aspek, pedagogik, sosial, keperibadian dan 

keterampilan.  

Begitu juga halnya dengan peserta didik dalam proses pembelajaran memiliki peran 

tidakkalah pentingnya dengan pendidik, dikarenakan tuntutan kurikulum 2013, dimana peserta 

didik dituntut untuk memiliki pemahaman melalui pengalaman sendiri yang tentunya 

dibimbing dan diarahkan oleh pendidik (guru) sehingga peran pendidik (guru) dan peserta 

didik (siswa) harus sesuai porsinya masing-masing agar tercapainya tujuan pembelajaran yang 

diharapkan. 

Dengan mengambil dua materi yang ada dalam pembelajaran fiqih di sekolah yaitu 

tentang bersuci (thaharah) dan shalat. Dalam kedua praktik ibadah tersebut ternyata 

mengandung esensi mendalam tentang pembelajaran ruhani bahwasannya pendidikan yang 

ditujukan sebagai pembelajaran untuk mencerdaskan manusia tidak hanya terletak pada unsur-

unsur yang ada pada fisiknya, melainkan apa yang ada pada hati sehingga konsep tentang 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2024, Hal. 45-55 

 

Fiqih Edukatif Perspektif…, (Tia Hariana) | 54  
 

pendidikan lebih diarahkan pada pembentukan akhlak yang mulia dan tentunya melibatkan 

rasa dalam setiap ibadah yang dikerjakan. 

 

SIMPULAN  

Fiqih edukatif perspektif Imam al Ghazali, edukatif yang dimaksud dalam analisis ini 

adalah pendidikan, yang jika digabungkan maknanya akan menjadi pendidikan fiqih perspektif 

Imam al Ghazali. Hal tersebut sejalan dengan pendidikan atau edukasi yang diajarkan oleh 

Imam al Ghazali yang bersifat religius-etis, di mana sentral dalam pendidikan adalah hati sebab 

hati merupakan esensi dari manusia. Karena esensi manusia bukanlah terletak pada unsur-

unsur yang ada pada fisiknya, melainkan apa yang ada pada hati sehingga konsep tentang 

pendidikannya lebih diarahkan pada pembentukan akhlak yang mulia, kecenderungan ini 

mungkin dipengaruhi oleh penguasaan beliau di bidang sufisme. Dalam pendidikan tentunya 

sebuah metode untuk belajar yang dimulai dengan pendekatan, metode pendekatan dalam 

proses belajar perspektif Imam al Ghazali dalam kitab Ayyuha al-Walad adalah pendekatan 

yang penuh dengan nuansa teosentris dan juga dalam praktik ibadah yang terdapat dalam kitab 

Ihya Ulum Ad-Din dan Bidayat al-Hidayah. 

Relevansi fiqih edukatif perspektif Imam al Ghazali terhadap Pendidikan agama Islam 

terdapat dalam sistem pendidikan karakter di Indonesia, dikarenakan pendidikan fiqih yang 

diajarkan oleh Imam al Ghazali adalah fiqih bernuansa tasawuf. Dengan mengambil dua 

materi yang ada dalam pembelajaran fiqih di sekolah yaitu tentang bersuci (thaharah) dan 

shalat. Dalam kedua praktik ibadah tersebut ternyata mengandung esensi mendalam tentang 

pembelajaran ruhani bahwasannya pendidikan yang ditujukan sebagai pembelajaran untuk 

mencerdaskan manusia tidak hanya terletak pada unsur-unsur yang ada pada fisiknya, 

melainkan apa yang ada pada hati sehingga konsep tentang pendidikan lebih diarahkan pada 

pembentukan akhlak yang mulia dan tentunya melibatkan rasa dalam setiap ibadah yang 

dikerjakan. 

 
DAFTAR PUSTAKA  
 
Abdurohman, Mohammad, Dadan Nurjaman, Saona Saona, Mumung Mulyati, and 

Muchtarom Muchtarom. “Menelaah Jihad Bagi Penuntut Ilmu: Kajian Tafsir Surat At-
Taubah Ayat 122 Dan Analisis Pendidikan Pesantren.” Jurnal Pendidikan Indonesia 5, 
no. 1 (2024): 27–34. 

Ba’adillah, Ibnu Ibrahim. Ihya’ Ulumiddin, Menghidupkan Kembali Ilmu-Ilmu Agama: JILID 
2. Rahasia Ibadah. PT. Gramedia, 2011. 

Ghazali, Al Imam Hujjatul Islam al. Bidayatul Hidayah (Permulaan Jalan Hidayah). 
www.imammuttaqin.com, n.d. 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2024, Hal. 45-55 

 

Fiqih Edukatif Perspektif…, (Tia Hariana) | 55  
 

Harisudin,M.Fil.I, Prof. Dr. M. Noor. Pengantar Studi Fiqih. Wisma Kalimetro, Malang, 
Jatim: Setara Press, 2021. 

Husaini, H. “Hakikat Tujuan Pendidikan Agama Islam Dalam Berbagai Perspektif.” Cross-
Border 4, no. 1 (2021): 114–26. 

Mahtum, Rohiqi. “Aspek-Aspek Pendidikan Fiqih Di Pesantren Untuk Membangun 
Kesetaraan Dan Perdamaian Dunia.” Jurnal Multidisiplin Ibrahimy 1, no. 1 (2023): 73–
94. 

Nawawi, Fuad. Al-Ghazali. Percikan Ihya Ulum Al-Din: Rahasia Bersuci. PT. Mizan Publika, 
2015. 

Rosyidah, Umi. “REKONSTRUKSI FIQIH IBADAH BERBASIS ADAB (STUDI 
ANALISIS TERHADAP KITAB BIDĀYAT AL-HIDĀYA; KARYA IMAM AL-
GHOZALI).” PhD Thesis, IAIN ponorogo, 2022. 
http://etheses.iainponorogo.ac.id/20474/. 

Royani, Royani, Amroh Lubis, and Taufik Helmi. “Konsep Pendidikan Imam Al-Ghazali Dan 
Relevensinya Dengan Sistem Pendidikan Karakter Di Indonesia.” Baitul Hikmah: Jurnal 
Ilmiah Keislaman 1, no. 1 (2023): 39–51. 

Umam, Khaerul. “Keserasian Fikih Dan Tasawuf Menurut Imam Al-Ghazali: Kajian Kitab 
Bidayatul Hidayah.” PhD Thesis, UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten, 2022. 
http://repository.uinbanten.ac.id/9870/. 

Yani, Yuri Indri, Hakmi Wahyudi, and Mhd Rafi’i Ma’arif Tarigan. “Pembagian Ilmu Menurut 
Al-Ghazali (Tela’ah Buku Ihya’‘Ulum Ad-Din).” Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 19, 
no. 2 (2020). http://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/al-fikra/article/view/11338. 

 

 


