Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam
ISSN: ... | EISSN: .....oovvvneeeee

Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020)
http://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fatawa

SISTEM PENDIDIKAN ISLAM DAN PERANNYA DALAM
ARENA GLOBAL PERSPEKTIF FILSAFAT, TEORI DAN
KURIKULUM

Nanang Abdillah
STAI Al-Azhar Menganti Gresik
Nanangabdillah2020@gmail.com

Abstract

Where should the future direction of Islamic education be taken? A classic question that
often arises but is also challenging for the academic community to always provide answers. 1
don't know who is wrong, until now, the general public still has a less favorable perception of
Islamic education. In fact, there are still many choices of parents to enter their children into
Islamic education as the second choice after the first choice to general education institutions.
There is a problem for the academic community of Islamic education to continue their identity
so that it is more accessible to the wider community. Because of that, Islamic education must
always provide resources to its education so that it is relevant to the development of its
community. So that the direction of Islamic education in the future does not just follow the
current changes that have occurred, Islamic education needs to rethink its philosophy, theory,
and educational curriculum. Thus Islamic education will not lose its identity, but what happens
is that Islamic education will not play an active role in the current global social flow.

Keywords: Islamic Education, Globalization, Philosophy, Theory, and Curriculum.

Abstrak

Kemanakah arah pendidikan Islam di masa depan harus dibawa? Sebuah
pertanyaan klasik yang sering muncul tetapi sekaligus menantang bagi para civitas
akademikanya untuk selalu memberikan jawabannya. Entah siapa yang salah, hingga
saat ini, masyarakat umum masih mempunyai persepsi kurang menguntungkan
terhadap pendidikan Islam. Faktanya, masih banyak pilihan orang tua memasukkan
anaknya ke pendidikan islam sebagai pilihan kedua setelah pilihan pertama ke
lembaga pendidikan umum. Satju masalah bagi civitas akademika pendidikan islam
untuk terus meneruskan jati dirinya agar lebih acebtable bagi masyarakat luas. Karena
igtu, pendidikan islam harus selalu memperbaruhi sumber daya ke pendidikannya
agar relevan dengan perkembangan masyarakat pengunanya. Agar arah pendidikan
islam dimasa depan tidak sekedar mengikuti arus perubahan yang telah terjadi, maka
pendidikan islam perlu untuk memikir kan kembali filsafat, teori, dan kurikulum
pendidikannya. Dengan demikian pendidikan islam tidak akan kehilangan jati dirinya
sendiri, tetapi justru yang terjadi adalah pendidikan islam tidak akan memainkan
peranan aktif dalam arus pergaulan global yang sedang berjalan ini.

Kata kunci: Pendidikan Islam, Globalisasi, Filsafat, Teori, dan Kurikulum.

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 17



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020)

Introduction

Sebuah Pendidikan diselenggarakan untuk mempersiapkan pelakunya
mempunyai visi yang bisa menjawab tantangan kehidupan pada eranya. Image
itulah yang berkembang di masyarakat Indonesia. Masyarakat Indonesia
berlomba lomba utuk mendapatkan tempat di Lembaga Pendidikan terbaik
karena tujuan tersebut. Mereka takut jika pendidikannya gagal maka gagal
masa depannya. Motivasi tersebut, faktanya berbanding terbalik dengan
realitas yang ada. Out put Pendidikan belum banyak memberikan bukti otentik
yang nyata untuk face to face dengan realitas zaman baik dari sisi
profesionalitas, kemampuan dan kedisiplinan. Bahkan muncul kalimat apriori
bahwa Pendidikan tidak ada hubungannya dengan masa depan.

Pandangan tersebut muncul karena janjijanji yang diobral oleh
stakeholder Pendidikan. Diciptakanlah sebuah system dan kurikulum
Pendidikan untuk memahirkan anak didik dengan pengetahuan pengetahuan
kognitif dengan standart value di atas kertas. Anak didik hanya mendapatkan
materi materi yang hanya berhenti pada pemahaman simbolis dan definisi,
Materi materi tersebut tidak mampu menumbuhkan nalar emosional dan
spiritual anak didik. Sementara kematangan psikologi yang dibangun dengan
kemapanan emosioanal dan kematanga spiritual tersebutlah yang menstimulasi
seseorang bias menjadi anak pada zamannya.

Jika falsafah dasar orientasi Pendidikan tidak dirubah, rasanya sulit
untuk menghasilkan out put Lembaga Pendidikan yang siap bertarung dengan
zaman yang terus berubah dan berkembang setiap saat. Lembaga Pendidikan
tidak seharusnya hanya focus menjadikan seseorang sebagai karyawan, tukang,
satpam maupun pegawai tetapi bagaimana seseorang itu bias menjadi dirinya
sendiri disetiap event dan tempat. Seseorang yang multitalenta personal dalam
level masing masing tanpa harus dikurung oleh sebuah jabatan ataupun profesi
sesuai jurusan sekolahnya. Orang yang siap latih, didik dan berkembanng
setiap detik. Karena zaman ini berkembang tanpa menunggu hari, bias jadi
setiap detik berubah. Sementara cepatnya perkembangan seperti itu tidak bias
hanya dihadapi dengan nilai nilai kognitif semata.

Oleh karena itu, sudah saatnya Pendidikan yang berbasis hanya pada
value di atas kertas, ranah kognitif semata maupun materi materi simbolis
diperbaiki dengan lebih banyak memasukkan materi materi atau paraktek
praktek yang menyadarkan pada kecerdasan yang menstimulasi psikologi anak
didik mampu menghadapai tantangan zaman dan arus globalisasi yang
semakin mengalir deras tidak terbendung. Pendidikan Islam dengan basis
utama al Quran dan al-Hadis sejak awal kemunculannya telah menitik beratkan
Pendidikan dalam ranah afektif-psikomotorik dan emosional-spiritual.
Mampukah Pendidikan Islam mengurai benang kusut ini ketika dihadapkan

18| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020)

pada dunia global. Untuk melihat peluangnya tampaknya kita harus
memahami dulu tentang dunia global.

Results and Discussion
A. Dunia Global

(Akbar, 1994: 1-2) Saat ini, Peradaban manusia di seluruh dunia tidak
bisa lepas dari globalisasi yang ditopang oleh perkembangan teknologi
secara mendasar baik dari sisi komunikasi, informasi maupun transportasi.
Dunia global semakin mudah dijangkau sebab perkembangan teknologi.
(Arief, 1994: 16) menyebut abad ini sebagai abad demokrasi. Suatu abad
yang peradabannya mendominasi keadaan pasca modern. Sebuah keadaan
dimana kebebasan belaku bagi semua peradaban alam semesta (Syahrin,
1997: 133). Jadi era globalisasi adalah era dimana terjadi proses interaksi
alami antara social, politik, ekonomi dengan semua lini kehidupan yang
dipengaruhi oleh perkembangan dan peradaban manusia di seluruh dunia.
Hal ini mengharuskan semua system apa pun bentuknya dari berbagai
macam bangsa di dunia ini include pada jejaring system dunia global.

(John, 1990) Ada beberapa trend kecenderungan yang mendorong
terjadinya globalisasi. Trend-trend tersebut adalah :

1. Globalisasi ekonomi yang memicu ledakan ekonomi global.

2. Kebudayaan dan kesenian bangkit kembali seperti pada masa jayanya.
3. Ekonomi global sosialis bermunculan.

4. Globalis, nasionalis dan cultural terbingkai dalam gaya hidup yang
berkembang pesat.

Negara negara mapan dan Makmur melakukan swastanisasi
Kepemimpinan wanita menemukan momentnya

Kejayaan biologi

Bangkitnya era agama

Y ® N o @

Hegemony Individualisme

(Naisabitt, 1996) Kembali membuat kaget publik dunia ketika
memprediksi Kawasan Asia pada era Global. Dia membuat sebuah analisa
tentang kecenderungan yang terjadi dikawasan Asia dan pengaruhnya
pada tataran global. Berikut kecenderungan kecenderungan tersebut:

1. Peralihan dari Nation - State system menuju sistem jaringan.

2. Peralihan dari tradisi-tradisi menuju pilihan-pilihan.

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 19



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020)

3. Peralihan dari orientasi pasar ekspor menuju orientasi konsumen dalam
negeri.

4. Peralihan dari kontrol pemerintah dalam roda kehidupan menuju

orientasi pasar.

Peralihan dari pertanian menuju Perkotaan besar.

peralihan dari padat karya menuju teknologi tinggi.

peralihan dari dominasi laki-laki menuju peranan perempuan.

® N o O

Peralihan dari Barat ke Timur.

Dari perubahan kecenderungan kecenderungan era dulu dengan era
2000-an ke atas dapat diuraikan terjadinya urban style yang begitu tajam
dalam arus deras globalisasi. Perubahan perubahan tersebut bisa dilihat
pada:

1. Konflik ideologi dan politik lambat lau akan beralih pada arah
persaingan dagang, investasi dan informasi. Dari corak yang
menunjukkan kekuatan akan beralih pada corak yang berafiliasi
dengan kepentingan.

2. Hubungan antar negara yang awalnya berorientasi pada
ketergantungan menuju hubungan yang bergantung pada posisi tawar
menawar.

3. Kekuatan suatu negara tidak lagi hanya berbicara tentang batas batas
geografis, tetapi beralih pada kemampuan memanfaatkan keunggulan
komparatif dan kompetitif untuk menunjukkan kekuatan suatu negara.

4. Penguasaan teknologi tinggi menjadi master utama incara setiap
negara setelah hanya menjadi negara konsumtif teknologi negara yang
lebih maju.

5. Kebudayaan kulturalis yang penuh nilai dan etika sebagai perwujudan
cermin peradaban berubah menjadi budaya modern, budaya golabal
dan budaya dunia kekinian yang jauh dari estetika dan cenderung
memberi dampak negatif.

Kehidupan global dengan peralihan dan kecenderungan diatas
disamping memudahkan manusia juga mendatangkan sisi negatif. Dampak
negatif yang dihadapi manusia tentu yang paling utama adalah
tereduksinya nilai-nilai spiritual karena kuatnya falsafah era global bahwa
materi adalah segalanya. Agama yang awalnya berperan menata
kehidupan dunia akhirat digeser hanya untuk urusan akhirat, sebab dunia
menjadi urusan sains dan teknologi. Individualisme akan semakin tampak
nyata dan manusia akan saling menunujukkan keganasannya demi

20| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020)

penguasan materi. Kita sebagai seorang Pendidikan yang berkecimpung di
akademik perguruan tinggi yang berbasis agama Islam tentu harus siap
untuk menghadapi arus globalisasi. Bagaimanapun harus ada yang
menampilkan visi Pendidikan Islam yang mampu berjalan seoring dengan
arus global dari sisi positifnya dan membuang jauh sisi negatifnya. Oleh
karena itu, Filsafat, teori dan kurikulum Pendidikan Islam menjadi penting
untuk ditampilkan agar tidak diganyang oleh derasnya arus globalisasi
yang trendnya disukai mayoritas masyarakat muslim. Variable variable
tersebut harus selalu ada pada setiap Pendidikan Islam sehingga sunbtansi
menuntut ilmu tetap sesuai dengan yang diinginkan oleh agama bukan
mengikuti kemauan dunia.
B. Kegunaan Filsafat Dan Teori Pendidikan

Semua unsur kehidupan mempunyai filsafat dasar dan teori untuk
mengaplikasikan kehidupan tersebut sesuai dengan kemaslahatan dan
hajat hidup orang banyak. Terjadinya symbiosis mutualisme antar peserta
kehidupan itu sendiri itulah yang menciptakan kedamaian dan kemapanan
hidup. Dunia Pendidikan juga mempunyai dasar filsafat yang kemudian
disebut dengat filsafat Pendidikan. Filsafat bias berdiri kokoh jika
didukung oleh teori teori Pendidikan yang mapan. Teori Pendidikan
tersebut akan menjadi pijakan utama dalam perjalanan pelaksanaan
Pendidikan.

Filsafat pendidikan islam berorientasi pada tata cara berpikir tentang
hakekat tuhan, hakekat manusia, tujuan pendidikan, apakah tujuan
pendidikan itu bersifat tetap atau berubah, mengapa tujuannya seperti itu,
apa latar belakang yang melandasinya, bagaimana cara dan tujuan untuk
mencapai, kapan proses pendidikan itu dikatakan paripurna atau
selamanya harus berlangsung, apa instrumennya, siapa saja yang terlibat
dan mengapa terlibat atau dilibatkan, seberapa jauh keterlibatan para
peserta pendidikan tersebut.

Filsafat pendidikan itulah yang mengarah pendidikan berjalan pada
relnya. Filsafat pendidikan adalah pedoman. Dia adalah penuntun arah
berpikir untuk mengantarkan sebuah pendidikan sampai pada apa yang
dicita citakan para pelakunya. Tanpa filsafat pendididikan, maka sebuah
pendidikan tidaka akan menemukan arah yang jelas apalagi mengharapkan
hasilnya. Sementara itu teori pendidikan akan memberi arahan, antara lain
dalam hal : aspek transcendental, bagaimana manusia bisa sampai kepada
tuhannya dengan menjalankan kewajiban bagi seorang hamba, tugas dan
tujuan hidup manusia di dunia, menentukan tujuan pendidikan, konsep-
konsep pengaruh lingkungan dalam pendidikan, standart kurikulum, cara

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 21



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020)

mengembangkan kurikulum pedidikan yang telah disepakati, metodologi
pendidikan dan pengajaran. Berbagai penunjang proses belajar mengajar,
lingkungan, suasan dan iklim pendidikan yang mendukung, model-model
evaluasi, perbedaan konsep formal dengan non formal.

Berdasarkan filsafat dan teori yang telah dirumuskan tersebut
seharusnya Pendidikan mampu menentukan sebuah bentuk pakem yang
mana menunntun pendidikan berperan total memberikan pengaruh bukan
hanya pada sisi material atau fisik semata tetapi juga pada mental dan
spiritual. Bukan hanya orientasinya pada dunia semata teapi lebih
mengutamakan ukhrawi dalam menjalankan kehidupan. Proses
Pendidikan yang dimaksudkan, bukan sekedar berbicara teknis tapi
membangkitkan hati pada stimulant stimulant spiritual yang menjadi
pijakan agar pelaku kehidupan bisa menghadapi kehidupan ini sesuai
dengan era dan zamannya.

C. Kurikulum Pendidikan Islam

Ada dua kutub keilmuan dalam kurikulum pendidikan islam. Satu
kutub ilmu berbasis pada subyek dan obyek keagamaan, seperti : Al-Quran,
Hadis, Fikih, Akidah, Ahlak dan semacamnya. Kutub yang lainnya berbasis
pada subyek dan obyek sains sekuler atau orang menyebutnya ilmu umum,
seperti: Bahasa, matematika, fisika, kimia, ekonomi, social dan
semacamnya. Sampai saat ini, Dunia Pendidikan Islam masih dihadapkan
pada kesulitan untuk mengintregasikan dua kutub keilmuan tersebut. Pada
satu sisi, harus berhadapan dengan subjek dan obyek sekuler, dan pada sisi
yang lain dengan subjek dan obyek keagamaan. Yang dimaksud dengan
mengintegrasikan di sini, bagaimana pemahaman keagamaan bukan
sekedar difahami melalui teks teks tertulis yang besiafat normative dan
bacaan tapi melalui aktifitas ilmiah sains seperti riset, penelitian dan
mngetahui langsung faktah ilmiah tentang kebenaran wahyu dan sabda
sabda nabi. Hal inilah yang sampai saat ini belum tercapai dalam
kurikulum Pendidikan Islam. Berangkat dari perbedaan diatas, kurikulum
pendidikan islam masih banyak di dominasi oleh sains yang hanya kembali
pada teks dan literal sementara pengakajian terhadap jenis sains-sains alam
masih kurang. Sementara itu Tuhan dalam menganugerahkan ayat ayatNya
itu terdiri dalam dua bentuk: Ada ayat ayat Al-Qur’an yang tertulis yaitu
wahyu yang tertulis dalam lembaran buku yang dibaca oleh ummat islam
setiap hari dan ayat ayat kauniyah atau yang terhampar , yaitu kosmologi
seperti alam semesta, cagar raya dan sebagainya (INasr, 1968).

Mempelajari kedua jenis ilmu tersebut sama pentingnya. Memang
harus ada prioritas mana yang harus didahulukan, karena mempelajari

22| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020)

keduanya secara bersamaan akan dirasakan berat. Menurut para ahli
pendidikan islam, ilmu ilmu keagamaan harus didahulukan. Anak didik
harus matang lebih dulu dalam ketaatan pada Tuhannya. Mereka sudah
faham tentang tata cara pelaksanaan sholat, puasa, membaca Al-Quran,
mempunyai akidah kuat dan juga akhlak yang bagus. Dengan demikian,
ketika mereka mengambil spesialis sains-sains sekuler sudah memiliki
landasan agama yang kokoh sehingga mereka tidak terpengaruh pada efek
sais sekuler tersebut. Dalam Bahasa lain, ilmunya dikuasai tapi subtansi
penerapannya tetap dalam control agama. Selain itu, juga diharapkan
mampu menambah bidang subjek- dan obyek sains sekuler pada tingkat
tinggi yang integral dengan konsep kosep agama, karena pada dasarnya
kosmologi alam ini semua sudah difirmankan Allah dalam al Quran. Anak
didik pada akhirnya mampu menjelaskan terminology ajaran ajaran islam
dalam bahasa dan logika sains modern.

Penyatuan dua kutub tersebut merupakan langkah jitu kurikulum
Pendidikan Islam untuk dapat memperoleh pengertian penghayatan dan
pengamalan ke arah terbentuknya intelektualisme muslim. Yakni, pribadi
muslim yang utuh yang pemikirannya tentang Islam dan bisa menyatukan
kedua kutub ilmu tersebut. Selama ini, dikotomi masih sangat terasa.
Penguasaan terhadap ilmu agama menafikan pelakunya untuk menguasai
sains sekuler. Sebaliknya, jika seoramg muslim menguasai sains sekuler
maka bebar benar menjadi pribadi yang sekuler dan cenderung liberal
dalam beragama. Oleh karena itu lembaga pendidikan islam baik yang
masih tradisional maupun yang sudah modrn perlu mengintregasikan
antara subyek-subyek keagamaan dengan subyek-subyek sekuler dalam
satu paket pembelajaran. Dengan terintregasinya kedua paradigm ilmu
tersebut maka terciptalah kualitas anak didik yang mempunyai
kemampuan kecerdasan intelektual, emosional dan spiritual, menjadi
pribadi yang mantap spiritual unggul intelektual.

Pendidikan agama pada hakikatnya adalah Pendidikan yang
orientasinya pada dunia dan akhirat. Pendidikan yang memahamkan
bahwa dunia adalah lading bagi akhirat dan akhirat adalah tujuan akhir
dari semua aktifitas dunia. Berangkat dari pola pikir intregatif tersebut
maka pendidikan umum pada hakekatnya adalah pendidikan agama jubga,
begitu sebaliknya, umum idealnya, tidak perlu terjadi persoalan dikotomik
dan orientasi dengan pendidikan Islam (Saefuddin, 1991). Perpaduan
keduanya itu harus terjadi sebagai proses pelarutan bukan sekedar proses
percampuran. Perpaduan larut dua kutub tersebut harus menghasilkan
pemkikiran yang mengandalkan penemuan suatu bentuk perpaduan

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 23



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020)

materi-materi pendidikan agama dengan umum yang secara teminologi
harus bisa disebut dengan ilmu Islam. Dengan adanya penyatuan ilmu
umum dengan ilmu serta nilai-nilai ajaran Islam, persoalan dikotomi akan
clear bisa menemukan jalan keluarnya. Wawasan pengetahuan dan
keilmuan tidak lagi dipisahkan secara dikotomis dalam pembagian ilmu-
ilmu agama dan ilmu-ilmu umum tapi akan dibedakan (bukan dipisahkan)
menjadi ilmu-ilmu yang menyangkut ayat-ayat yang tersurat dalam Al-
Qur’an-hadits dan ilmu tentang ayat-ayat kauniyah (ilmu pengetahuan
tentang alam). Kurikulum pendidikan islam selanjutnya dapat disusun
berdasarkan wawasan ilmu pengetahuan yang telah terintegrasi tersebut
hal ini akan membawah konsekuensi-konsekuensi tertentu terhadap
struktur, tujuan, pendekatan, materi, dan institusi pendidikan yang
dipersiapkan.
D. Menata Kembali Sistem Pendidikan Islam

Ada dua model Sistem Pendidikan di Indonesia yang diwariskan oleh
para pendahulu kita. Ada tradisi Pendidikan Islam yang diwariskan oleh
para penyebar agama Islam di nusantara, ada tradisi Pendidikan modern
yang dibawa oleh kolonial belanda (Maksum, 1997: 113). Sistem tradisi
Pendidikan Islam kemudian diadopsi oleh pesantren dan madrasah
madrasah dengan menitik beratkan pada pendalaman ilmu ilmu agama.
Sementara itu sekolah sekolah umum dan sekolah pemerintah mengadopsi
system tradisi Pendidikan modern yang dibawa oleh Belanda. Pada
perkembangannya, system Pendidikan Islam sepertinya terpisah dari
system Pendidikan nasional. Pesantren dan madrasah diniyyah berdiri
sendiri untuk melakukan proses pendidikannya secara mandiri. Tetapi hal
ini bukan tanpa kekurangan jika ditinjau dari sisi semakin berkembangnya
peradapan zaman yang dipengaruhi oleh dunia luar. Pendidkan Islam
seharusnya tetap bisa mengakomodir kebutuhan zamannya, Pucuk dicita
ulam pun tiba, Pada abad 19, para pembaru islam memperkenalmkan
model pendidikan madrasah yang merupakan jalan tengah antara model
pendidikan Islam tradisional (pesantren) dan model pendidikan modern
(sekolah). Madrasah selain tetap memberikan pengajaran ilmu-ilmu
keislaman, juga mulai memperkenalkan ilmu-ilmu sekuler (umum),
terutama ilmu alam dan matematika, meskipun dalam porsi yang relative
kecil. Sementara itu, pemerintah kolonial Belanda tetap menerapkan tradisi
pendidikan modern yang menekankan pada aspek pendidikan sains dan
keterampilan yang mana peserta didiknya hanya dari golongan priyayi,
ningrat dan orang orang kaya saja.

24| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020)

Pasca kemerdekaan, dualisme tersebut justru diperkuat dengan
disahkannya UU No 4 tahun 1950, No. 12 tahun 1954 tentang dasar-dasar
pendidikan dan penbgajaran di sekolah yang menjadi acuan bagi kebijakan
pendidikan di Indonesia. UU tersebut tidak secara eksplisit mengatur
keberadaan madrasah, tetapi UU tersebut menegaskan adanya dualisme
dalam menyelenggarakan pendidikan. Sekolah umum berada di bawah
naungan kementerian pendidikan, sedangkan madrasah dikelola dan
dikembangkan oleh kementerian agama (Mulyanto, 1977). Selanjutnya,
dualisme pendidikan ini ditegaskan di dalam ketetapan MPRS No. 2 MPRS
1960 3 Desember 1960 tentang garis-garis besar Pola Pembangunan
Nasional Semesta Perencanaan, tahap pertama tahun 1961 sampai 1968
dalam kaitannya dengan pendidikan. Sebagian dari ketetapan
menyebutkan bahwa pendidikan agama menjadi mata pelajaran resmi di
sekolah mulai dari sekolah rakyat/sekolah dasar sampai universitas-
universitas atau perguruan tinggi. Dalam Tap MPRS tersebut juga
dijelaskan bahwa madrasah berdiri sendiri sebagai badan otonom di bawah
pengawasan departemen agama dan bukan di bawah pengawasan
departemen pendidikan dan kebudayaan. Dengan Tap MPRS ini, madrasah
tetap berada diluar aturan dan system pendidikan Nasional (Tadjab, 1987).
Perbedaan institusi yang menaunginya selanjutnya melahirkan perbedaan
dan dualisme system Pendidikan baik menyangkut standarisasi struktur
kurikulum, tenaga pendidikan, dan pembiayaan pendidikan. Struktur
kurikulum yang ada di madrasah hingga awal 1970-an hampir 90 %
didominasi ilmu ilmu agama. Sedangkan sekolah umum mengembangkan
kurikulum yang 100 % bermuatan ilmu ilmu umum dan pelajaran
keagamaan hanya berupa kurikulum pilihan atau muatan lokal.

Berbagai macam upaya dilakukan pemerintah untuk mengakhiri
semua dikotomi. Hal tersebut sebenarnya sudah mulai dilakukan pada
tahun 1972 dengan munculnya Kepres No 34/1972, yang kemudian
dipertegas dengan inpres No. 15/1974 tentang tanggung jawab fungsional
pendidikan dan latihan. Intinya, hanya kementerian pendidikan dan
kebudayaanlah yang memiliki tugas dan tanggung jawab atas pembinaan
pendidikan umum dan kejuruan. Maka secara otomatis semua Lembaga
Pendidikan di bawah naungan departemen agama dan departemen lainnya
harus diserahkan kepada departemen pendidikan dan kebudayaan. Pada
awal tahun 1970-an terjadi ketegangan politik antara pemerintah orde baru
dengan ummat islam. Ummat Islam secara mayoritas menolak gagasan
dasar Kepres tersebut. Penolakan tersebut akhirnya melahirkan kompromi
besar yang menentukan masa depan madrasah, yaitu lahirnya surat

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 25



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020)

keputusan bersama (SKB) tiga materi, menteri pendidikan dan kebudayaan,

menteri agama, dan menteri dalam negeri pada tanggal 24 Maret 1975 No.

0371 U/1975 No 6 tahun 1975, dan No 16 tahun 1975. SKB tersebut

memberikan dasar bagi ketetapan madrasah di bawah departemen agama

dan transformasi internal dalam kurikulum pendidikan madrasah dengan

memasukkan 30 persen mata pelajaran umum (Muhaimin, 2003: 176).

Kemudian pada tahun 1984, lahirlah kurikulum revisi yang kemudian kita

kenal dengan kurikulum 1984. Pada kurikulum tersebut kompetensi dasar

di sekolah umum dan madrasah harus sama sehingga mereka sama sama

bias melanjutkan pada jenjang berikutnya.

Legitimasi madrasah sebagai bagian dari system Pendidikan nasional
semakin menemukan bentuknya dalam UUSPN No. 2 tahun 1989. Sekolah
madrasah yang pada awalnya didefinisikan dengan ciri sekolah agama
berubah menjadi sekolah umum dengan ciri keislaman. Perubahan tersebut
berimbas pada perubahan kurikulum. Kurikulum madrasah tidak lagi
berbasis agama tetapi sama dengan kurikulum umum. Lahirnya kurikulum
1994 menjadi bukti semua perubahan tersebut.

Pada era presiden RI ke empat, KH. Abdurrahman Wahid ada
perubahan signifikan bentuk pada struktur kementrian Pendidikan
“Departemen Pendidikan dan Kebudayaan” menjadi “Departemen
Pendidikan Nasional”. Gus dur menginginkan adanya satu atap
Pendidikan yaitu Pendidikan nasional. Semua model Pendidikan
mempunyai hak yang sama di mata undang undang negara, sehingga tidak
perlu ada dikotomi antara sekolah umum dan madrasah. Nah, dengan
terintegrasinya system pendidikan menjadi satu atap, apakah persoalan
dikotomi sudah teratasi? Jawabannya, ternyata belum. Karena masih terjadi
dikotomi institusi, dan dikotomi keilmuan.

1. Dikotomi institusi. Departemen Agama masih mengurusi pendidikan
(madrasah) sebagaimana masa-masa lalu. Oleh karena itu, perlu adanya
restrukturisasi institusi, dimana seluruh madrasah yang masih dikelola
oleh departemen agama mulai dari tingkat pusat sampai di daerah
diserahkan kepada Departemen Pendidikan. Tentu ini tidak mudah
karena itu, dua departemen tersebut perlu untuk merumuskan bentuk
dan model “pendidikan satu atap”. Sejauh ini, implementasi
“pendidikan satu atap” masih sulit diwuudkan. Perlu adanya jiwa besar
dari pejabat di Departemen Agama untuk menyerahkan aset-aset
pendidikannya kepada Departemen Pendidikan Nasional, begitu juga
harus ada kelulusan dan komitmen dari Departemen Pendidikan
Nasional untuk memperlakukan madrasah secara adil dan sejajar
dengan sekolah umum yang lebih dulu jadi tanggung jawabnya. Apabila

26 | Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020)

sikap ini terwujud,maka tidak ada lagi kebijakan diskriminasi terhadap
madrasah dan pendidikan Islam lainya seperti terjadi selama ini.

2. Dikotomi keilmuan. Problem dikotomi antara pendidikan agama dan
pendidikan umum telah muncul sejak lama dan sampai sekarang masih
berlangsung. Secara simbolik, dikotomi jenis keilmuan ini masih terlihat
dengan jelas antara madrasah dan sekolah umum. Pembagian kurikulum
di madrasah masih bermuara pada ilmu umum dan ilmu agama, begitu
juga di sekolah umum masih ada mata pelajaran umum dan juga agama.
Di Madrasah mata pelajaran agama islam dibagi ke dalam beberapa sub
mata pelajaran, yaitu Al-Qur'an dan Hadits, aqidah akhlak, fiqgih,
sejarah, kebudayaan Islam dan bahasa Arab, yang masing-masing berdiri
sendiri sebagai mata pelajaran. Sedangkan di sekolah umum mata
pelajaran agama islam di atas digabung menjadi satu dan porsinya
hanya dua jam per minggu. Untuk menghapus dikotomi tersebut, perlu
adanya reformulasi (perumusan kembali) kurikulum yang benar-benar
integrative. Ajaran-ajaran Islam tidak lagi diberikan dalam bentuk mata
pelajaran secara formal seperti: Al-Qur’an, hadits, tafsir, figih, sejarah
Islam, dan tasawuf, melainkan di integrasikan sepenuhnya dalam mata
pelajaran umum. Ini memang sulit dan membutuhkan pemikiran yang
serius, namun apabila dapat dilakukan maka dikotomi akan bias
dihilangkan. Sehinbgga dikenal lagi sebagaiii pembedaan mata pelajaran
agama dan mata pelajarrran umum, baik di madrasah maupun di
sekolah umum konsekuensinya diperlakukan guru-guru yang mampu
mengintegrasikan wawasan imtaq dan iptek, diperlukan buku-buku teks
yang bernuansa agamis dan bermuatan pesan-pesan religious pada
setiap bidang atau mata pelajaran. Untuk upaya kea rah itu, sebenarnya
departemen agama telah memulai langkah besar dalam menyusun buku
panduan guru mata pelajaran umum yang bernuansa islami, akan tetapi
belum bias menghapus sepenuhnya dikotomi tersebut.

E. Peran Pendidikan Islam

Dari kajian dan pemaparan di atas bagaimana pendidikan Islam dapat
berperan dalam kancah kompetisi global tersebut? Agar ummat Islam
dapat berkiprah dalam masyarakat global, maka pendidikan Islam
diharapkan tampil dengan nuansa sebagai berikut :

1. Menampilkan islam yang lebih ramah dan sejuk, sekaligus mrnjadi
pelipur lara bagi kegerahan hidup manusia modern. Tawaran ini
mengharuskan ummat islam menghayati nilai-nilai universal yang
diajarkan Islam dan teologi inklusif yang diperankan oleh nabi
Muhammad SAW. Di samping itu, tawaran ini akan menghapus

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 27



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020)

kehampaan spiritual dan kekosongan batin manusia modern sebagai
gaya hidup Fir'aunis akibat hiruk pikuk kehidupan global yang
Hedonistik dan materialistic.
2. Islam yang toleran terhadap manusia secara keseluruhan agama apapun
dianutnya. Sebab Islam adalah agama rahmat lil alaamin, mendatangkan
kebaikan dan kedamaian untuk semua. Dengan sikap ini, Islam
mengakui tentang pluralism, baik dalam keragaman pendapat
pemahaman, ideology, etnis maupun agama.
3. Menampilkan visi Islam yang dinamis, kreatif, dan inovatif, sehingga
bias membebaskan ummat Islam dari belenggu - belenggu dan penjahat
taglid, status quo, menyukai kemapanan, dan alergi terhadap
pembaharuan, harus ditinggalkan. Karena sikap-sikap tersebut
menyebabkan kreatifitas dan dinamisnyasebagai manusia menjadi
hilang.
4. Menampilkan Islam yang mampu mengembangkan etos kerja, etos
politik, etos ekonomi, etos ilmu pengetahuan, dan etos pembangunan.
Karena sepanjang sejarah, kelima etos itulah yang dapat mendatangkan
kejayaan ummat Islam.
5. Menmpilkan revifalitas Islam, dalam bentuk intensifikasi keislaman
lebih berorientasike dalam (invard oriented), yakni membangun
kesalahan intrinsic dan esoteric, daripada instensifikasi ke luar (out word
oriented) yang bersifat ekstrinsik dan eksoteris. Yakni kesalahan
formalitas. Orientasi pemahaman intrinsik dan eksetoris ini mejadi
penting, karena akhir-akhir ini banyak bermunculan pemahaman yang
lebih mementingkan simbul dan bentuk luar, daripada eksistensi
pelajaran Islam itu sendiri. Pemahaman seperti ini akan mencegah
lahirnya fundamentalisme dan radikalkisme agama yang justru
menimbulkan citra negative bagi islam dan ummat islam.
Conclussion

Dari serangkaian analisis di atas, dapat ditarik simpulan bahwa konstruk
pemikiran pendidikan Islam berwawasan masa depan perlu diarahkan pada
peningkatan daya jawabnya terhadap problem kehidupan kontemporer, dan
tetap berpegang teguh pada nilai-nilai ajaran Qur’an dan sunnah. Kepekaan
menangkap perkembangan terkini menjadi pendidikan islam responsip
terhadap kemajuan, sementara dengan tetap berpegang teguh pada kedua
sumber otentik Islam tersebut, maka pendidikan Islam akan mempunyai ruh
dan kekuatan moral menghadapi setiap perubahan yang ditimbulkan oleh arus
globalisasi. Nilai-nilai dan kandungan moral Al-Qur’an dan al-sunnah harus
dapat ditransformasikan kepada anak didik dalam menghadapi kehidupan
modern masyarakatnya. Setiap persoalan kemoderenan harus dipecahkan

28| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020)

dengan bingkai dan spirit Al-Qur'an dan al-Sunnah. Inilah peran strategis
pendidikan Islam. Strategisnya tidak saja terletak pada kemampuannya dalam
merespon perubahan global, tetapi yang lebih penting adalah kemampuannya
membingkai setiap perubahan dalam sinaran Al-Qur’an dan al-Sunnah dan
sekaligus mentransformasikan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan anak didik.
Dengan demikian, out put pendidikan Islam nantinya akan peka terhadap
perubahan (kalau bias justru memeloporinya) dengan tetap berpegang teguh
nilai-nilaiajaran agamanya

References

Ahmed, Akbar S. (1994). Islam in the Age of Postmodernity, an Article in Islam,
Globalization, and Posmodernity. London: Routhledge.

Budiman, Arief. (1994). “Setelah Pasca Modernisme Apa?”. Ulumul Qur’an:
Jurnal ilmu dan kebudayaan, 5(1).

Harahap, Syahrin. (1997). Islam Dinamis; menegakkan Nilai-nilai Ajaran Al-Qur’an
dalam Kehidupan Modern di Indonesia. Yogyakarta: Tiara Wacana.

. (1998). Pergquruan Tinggi Islam di Era Globalisasi. Yogyakarta: Tiara
Wacana dan IAIN SU.

Maksum. (1997). Madrasah; Sejarah Pengembangannya. Jakarta: Logos.

Muhaimin. (2003). Wacana P engembangan Pendidikan Islam. Yogyakarta: PSAPM
Surabaya dan Pustaka Pelajar.

Naisbitt, John and Patricia Aburdene. (1990). Megatrends 2000. London: Sidwick.

. (1996). Megatrends Asia; Eight Megatrends that are reshaping Our
World. New York: Simon dan Schuster.

Nasr, Sayyed Hossein. (1968). Man and Nature The Spiritual crisis of Modern Man.
London: Unwin Paperbacks.

Al-Attas, S.N. (1979). Aims and Obyektives of Islamic Education. Jeddah: King
Abdul Aziz University.

Saefuddin, AM. (1991). Desekularisasi Pemikiran: Landasan Islamisasi. Bandung:
Mizan.

Sumardi, Mulyanto. (1977). Sejarah Singkat Pendidikan Islam di Indonesia 1945-
1975. Jakarta: LPIAK Balitbang Depag.

Tadjab. (1987). Posisi Pendidikan Islam dalam dalam Sistem Pendidikan Nasional,
thesis. Yogyakarta: Pasca Sarjanah IAIN Sunan Kali Jaga.

Undang-undang No. 2 Tahun 1989 Tentang Sistem Pendidikan Nasional dan
Penjelasannya. Semarang: Aneka Ilmu, 1992.

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 29



