
Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

ISSN: .............|EISSN: .................. 

Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020) 

http://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fatawa 

 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|17 

 

SISTEM PENDIDIKAN ISLAM DAN PERANNYA DALAM 

ARENA GLOBAL PERSPEKTIF FILSAFAT, TEORI DAN 

KURIKULUM 

 
Nanang Abdillah 
STAI Al-Azhar Menganti Gresik 
Nanangabdillah2020@gmail.com 

Abstract 

 Where should the future direction of Islamic education be taken? A classic question that 
often arises but is also challenging for the academic community to always provide answers. I 
don't know who is wrong, until now, the general public still has a less favorable perception of 
Islamic education. In fact, there are still many choices of parents to enter their children into 
Islamic education as the second choice after the first choice to general education institutions. 
There is a problem for the academic community of Islamic education to continue their identity 
so that it is more accessible to the wider community. Because of that, Islamic education must 
always provide resources to its education so that it is relevant to the development of its 
community. So that the direction of Islamic education in the future does not just follow the 
current changes that have occurred, Islamic education needs to rethink its philosophy, theory, 
and educational curriculum. Thus Islamic education will not lose its identity, but what happens 
is that Islamic education will not play an active role in the current global social flow. 

Keywords: Islamic Education, Globalization, Philosophy, Theory, and Curriculum. 

Abstrak 

Kemanakah arah pendidikan Islam di masa depan harus dibawa? Sebuah 
pertanyaan klasik yang sering muncul tetapi sekaligus menantang bagi para civitas 
akademikanya untuk selalu memberikan jawabannya. Entah siapa yang salah, hingga 
saat ini, masyarakat umum masih mempunyai persepsi kurang menguntungkan 
terhadap pendidikan Islam. Faktanya, masih banyak pilihan orang tua memasukkan 
anaknya ke pendidikan islam sebagai pilihan kedua setelah pilihan pertama ke 
lembaga pendidikan umum. Satju masalah bagi civitas akademika pendidikan islam 
untuk terus meneruskan jati dirinya agar lebih acebtable bagi masyarakat luas. Karena 
igtu, pendidikan islam harus selalu memperbaruhi sumber daya ke pendidikannya 
agar relevan dengan perkembangan masyarakat pengunanya. Agar arah pendidikan 
islam dimasa depan tidak sekedar mengikuti arus perubahan yang telah terjadi, maka 
pendidikan islam perlu untuk memikir kan kembali filsafat, teori, dan kurikulum 
pendidikannya. Dengan demikian pendidikan islam tidak akan kehilangan jati dirinya 
sendiri, tetapi justru yang terjadi adalah pendidikan islam tidak akan memainkan 
peranan aktif dalam arus pergaulan global yang sedang berjalan ini.  

Kata kunci: Pendidikan Islam, Globalisasi, Filsafat, Teori, dan Kurikulum.  



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam… 

Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020) 

 

18| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Introduction 

Sebuah Pendidikan diselenggarakan untuk mempersiapkan pelakunya 

mempunyai visi yang bisa menjawab tantangan kehidupan pada eranya. Image 

itulah yang berkembang di masyarakat Indonesia. Masyarakat Indonesia 

berlomba lomba utuk mendapatkan tempat di Lembaga Pendidikan terbaik 

karena tujuan tersebut. Mereka takut jika pendidikannya gagal maka gagal 

masa depannya. Motivasi tersebut, faktanya berbanding terbalik dengan 

realitas yang ada. Out put Pendidikan belum banyak memberikan bukti otentik 

yang nyata untuk face to face dengan realitas zaman baik dari sisi 

profesionalitas, kemampuan dan kedisiplinan. Bahkan muncul kalimat apriori 

bahwa Pendidikan tidak ada hubungannya dengan masa depan. 

Pandangan tersebut muncul karena janji-janji yang diobral oleh 

stakeholder Pendidikan. Diciptakanlah sebuah system dan kurikulum 

Pendidikan untuk memahirkan anak didik dengan pengetahuan pengetahuan 

kognitif dengan standart value di atas kertas. Anak didik hanya mendapatkan 

materi materi yang hanya berhenti pada pemahaman simbolis dan definisi, 

Materi materi tersebut tidak mampu menumbuhkan nalar emosional dan 

spiritual anak didik. Sementara kematangan psikologi yang dibangun dengan 

kemapanan emosioanal dan kematanga spiritual tersebutlah yang menstimulasi 

seseorang bias menjadi anak pada zamannya. 

Jika falsafah dasar orientasi Pendidikan tidak dirubah, rasanya sulit 

untuk menghasilkan out put Lembaga Pendidikan yang siap bertarung dengan 

zaman yang terus berubah dan berkembang setiap saat. Lembaga Pendidikan 

tidak seharusnya hanya focus menjadikan seseorang sebagai karyawan, tukang, 

satpam maupun pegawai tetapi bagaimana seseorang itu bias menjadi dirinya 

sendiri disetiap event dan tempat. Seseorang yang multitalenta personal dalam 

level masing masing tanpa harus dikurung oleh sebuah jabatan ataupun profesi 

sesuai jurusan sekolahnya. Orang yang siap latih, didik dan berkembanng 

setiap detik. Karena zaman ini berkembang tanpa menunggu hari, bias jadi 

setiap detik berubah. Sementara cepatnya perkembangan seperti itu tidak bias 

hanya dihadapi dengan nilai nilai kognitif semata. 

Oleh karena itu, sudah saatnya Pendidikan yang berbasis hanya pada 

value di atas kertas, ranah kognitif semata maupun materi materi simbolis 

diperbaiki dengan lebih banyak memasukkan materi materi atau paraktek 

praktek yang menyadarkan pada kecerdasan yang menstimulasi psikologi anak 

didik mampu menghadapai tantangan zaman dan arus globalisasi yang 

semakin mengalir deras tidak terbendung. Pendidikan Islam dengan basis 

utama al Quran dan al-Hadis sejak awal kemunculannya telah menitik beratkan 

Pendidikan dalam ranah afektif-psikomotorik dan emosional-spiritual. 

Mampukah Pendidikan Islam mengurai benang kusut ini ketika dihadapkan 



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam… 

Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020) 

 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|19 

pada dunia global. Untuk melihat peluangnya tampaknya kita harus 

memahami dulu tentang dunia global. 

Results and Discussion 

A. Dunia Global 

(Akbar, 1994: 1-2) Saat ini, Peradaban manusia di seluruh dunia tidak 

bisa lepas dari globalisasi yang ditopang oleh perkembangan teknologi 

secara mendasar baik dari sisi komunikasi, informasi maupun transportasi. 

Dunia global semakin mudah dijangkau sebab perkembangan teknologi. 

(Arief, 1994: 16) menyebut abad ini sebagai abad demokrasi. Suatu abad 

yang peradabannya mendominasi keadaan pasca modern. Sebuah keadaan 

dimana kebebasan belaku bagi semua peradaban alam semesta (Syahrin, 

1997: 133). Jadi era globalisasi adalah era dimana terjadi proses interaksi 

alami antara social, politik, ekonomi dengan semua lini kehidupan yang 

dipengaruhi oleh perkembangan dan peradaban manusia di seluruh dunia. 

Hal ini mengharuskan semua system apa pun bentuknya dari berbagai 

macam bangsa di dunia ini include pada jejaring system dunia global.  

(John, 1990) Ada beberapa trend kecenderungan yang mendorong 

terjadinya globalisasi. Trend-trend tersebut adalah : 

1. Globalisasi ekonomi yang memicu ledakan ekonomi global. 

2. Kebudayaan dan kesenian bangkit kembali seperti pada masa jayanya. 

3. Ekonomi global sosialis bermunculan. 

4. Globalis, nasionalis dan cultural terbingkai dalam gaya hidup yang 

berkembang pesat. 

5. Negara negara mapan dan Makmur melakukan swastanisasi 

6. Kepemimpinan wanita menemukan momentnya 

7. Kejayaan biologi 

8. Bangkitnya era agama 

9. Hegemony Individualisme  

(Naisabitt, 1996) Kembali membuat kaget publik dunia ketika 

memprediksi Kawasan Asia pada era Global. Dia membuat sebuah analisa 

tentang kecenderungan yang terjadi dikawasan Asia dan pengaruhnya 

pada tataran global. Berikut kecenderungan kecenderungan tersebut: 

1. Peralihan dari Nation – State system menuju sistem jaringan.  

2. Peralihan dari tradisi-tradisi menuju pilihan-pilihan. 



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam… 

Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020) 

 

20| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

3. Peralihan dari orientasi pasar ekspor menuju orientasi konsumen dalam 

negeri. 

4. Peralihan dari kontrol pemerintah dalam roda kehidupan menuju 

orientasi pasar. 

5. Peralihan dari pertanian menuju Perkotaan besar. 

6. peralihan dari padat karya menuju teknologi tinggi. 

7. peralihan dari dominasi laki-laki menuju peranan perempuan. 

8. Peralihan dari Barat ke Timur. 

Dari perubahan kecenderungan kecenderungan era dulu dengan era 

2000-an ke atas dapat diuraikan terjadinya urban style yang begitu tajam 

dalam arus deras globalisasi. Perubahan perubahan tersebut bisa dilihat 

pada: 

1. Konflik ideologi dan politik lambat lau akan beralih pada arah 

persaingan dagang, investasi dan informasi. Dari corak yang 

menunjukkan kekuatan akan beralih pada corak yang berafiliasi 

dengan kepentingan. 

2. Hubungan antar negara yang awalnya berorientasi pada 

ketergantungan menuju hubungan yang bergantung pada posisi tawar 

menawar. 

3. Kekuatan suatu negara tidak lagi hanya berbicara tentang batas batas 

geografis, tetapi beralih pada kemampuan memanfaatkan keunggulan 

komparatif dan kompetitif untuk menunjukkan kekuatan suatu negara. 

4. Penguasaan teknologi tinggi menjadi master utama incara setiap 

negara setelah hanya menjadi negara konsumtif teknologi negara yang 

lebih maju. 

5. Kebudayaan kulturalis yang penuh nilai dan etika sebagai perwujudan 

cermin peradaban berubah menjadi budaya modern, budaya golabal 

dan budaya dunia kekinian yang jauh dari estetika dan cenderung 

memberi dampak negatif. 

Kehidupan global dengan peralihan dan kecenderungan diatas 

disamping memudahkan manusia juga mendatangkan sisi negatif. Dampak 

negatif yang dihadapi manusia tentu yang paling utama adalah 

tereduksinya nilai-nilai spiritual karena kuatnya falsafah era global bahwa 

materi adalah segalanya. Agama yang awalnya berperan menata 

kehidupan dunia akhirat digeser hanya untuk urusan akhirat, sebab dunia 

menjadi urusan sains dan teknologi. Individualisme akan semakin tampak 

nyata dan manusia akan saling menunujukkan keganasannya demi 



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam… 

Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020) 

 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|21 

penguasan materi. Kita sebagai seorang Pendidikan yang berkecimpung di 

akademik perguruan tinggi yang berbasis agama Islam tentu harus siap 

untuk menghadapi arus globalisasi. Bagaimanapun harus ada yang 

menampilkan visi Pendidikan Islam yang mampu berjalan seoring dengan 

arus global dari sisi positifnya dan membuang jauh sisi negatifnya.  Oleh 

karena itu, Filsafat, teori dan kurikulum Pendidikan Islam menjadi penting 

untuk ditampilkan agar tidak diganyang oleh derasnya arus globalisasi 

yang trendnya disukai mayoritas masyarakat muslim. Variable variable 

tersebut harus selalu ada pada setiap Pendidikan Islam sehingga sunbtansi 

menuntut ilmu tetap sesuai dengan yang diinginkan oleh agama bukan 

mengikuti kemauan dunia. 

B. Kegunaan Filsafat Dan Teori Pendidikan  

Semua unsur kehidupan mempunyai filsafat dasar dan teori untuk 

mengaplikasikan kehidupan tersebut sesuai dengan kemaslahatan dan 

hajat hidup orang banyak. Terjadinya symbiosis mutualisme antar peserta 

kehidupan itu sendiri itulah yang menciptakan kedamaian dan kemapanan 

hidup. Dunia Pendidikan juga mempunyai dasar filsafat yang kemudian 

disebut dengat filsafat Pendidikan. Filsafat bias berdiri kokoh jika 

didukung oleh teori teori Pendidikan yang mapan. Teori Pendidikan 

tersebut akan menjadi pijakan utama dalam perjalanan  pelaksanaan 

Pendidikan. 

Filsafat pendidikan islam berorientasi pada tata cara berpikir tentang 

hakekat tuhan, hakekat manusia, tujuan pendidikan, apakah tujuan 

pendidikan itu bersifat tetap atau berubah, mengapa tujuannya seperti itu, 

apa latar belakang yang melandasinya, bagaimana cara dan tujuan untuk 

mencapai, kapan proses pendidikan itu dikatakan paripurna atau 

selamanya harus berlangsung, apa instrumennya, siapa saja yang terlibat 

dan mengapa terlibat atau dilibatkan, seberapa jauh keterlibatan para 

peserta pendidikan tersebut. 

Filsafat pendidikan itulah yang mengarah pendidikan berjalan pada 

relnya. Filsafat pendidikan adalah pedoman. Dia adalah penuntun arah 

berpikir untuk mengantarkan sebuah pendidikan sampai pada apa yang 

dicita citakan para pelakunya. Tanpa filsafat pendididikan, maka sebuah 

pendidikan tidaka akan menemukan arah yang jelas apalagi mengharapkan 

hasilnya. Sementara itu teori pendidikan akan memberi arahan, antara lain 

dalam hal : aspek transcendental, bagaimana manusia bisa sampai kepada 

tuhannya dengan menjalankan kewajiban bagi seorang hamba, tugas dan 

tujuan hidup manusia di dunia, menentukan tujuan pendidikan, konsep-

konsep pengaruh lingkungan dalam pendidikan, standart kurikulum, cara 



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam… 

Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020) 

 

22| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

mengembangkan kurikulum pedidikan yang telah disepakati, metodologi 

pendidikan dan pengajaran. Berbagai penunjang proses belajar mengajar, 

lingkungan, suasan dan iklim pendidikan yang mendukung, model-model 

evaluasi, perbedaan konsep formal dengan non formal. 

Berdasarkan filsafat dan teori yang telah dirumuskan tersebut 

seharusnya Pendidikan mampu menentukan sebuah bentuk pakem yang 

mana menunntun pendidikan berperan total memberikan pengaruh bukan 

hanya pada sisi material atau fisik semata tetapi juga pada mental dan 

spiritual. Bukan hanya orientasinya pada dunia semata teapi lebih 

mengutamakan ukhrawi dalam menjalankan kehidupan. Proses 

Pendidikan yang dimaksudkan, bukan sekedar berbicara teknis tapi 

membangkitkan hati pada stimulant stimulant spiritual yang menjadi 

pijakan agar pelaku kehidupan bisa menghadapi kehidupan ini sesuai 

dengan era dan zamannya. 

C. Kurikulum Pendidikan Islam  

Ada dua kutub keilmuan dalam kurikulum pendidikan islam. Satu 

kutub ilmu berbasis pada subyek dan obyek keagamaan, seperti : Al-Quran, 

Hadis, Fikih, Akidah, Ahlak dan semacamnya. Kutub yang lainnya berbasis 

pada subyek dan obyek sains sekuler atau orang menyebutnya ilmu umum, 

seperti: Bahasa, matematika, fisika, kimia, ekonomi, social dan 

semacamnya. Sampai saat ini, Dunia Pendidikan Islam masih dihadapkan 

pada kesulitan untuk mengintregasikan dua kutub keilmuan tersebut. Pada 

satu sisi, harus berhadapan dengan subjek dan obyek sekuler, dan pada sisi 

yang lain dengan subjek dan obyek keagamaan. Yang dimaksud dengan 

mengintegrasikan di sini, bagaimana pemahaman keagamaan bukan 

sekedar difahami melalui teks teks tertulis yang besiafat normative dan 

bacaan tapi melalui aktifitas ilmiah sains seperti riset, penelitian dan 

mngetahui langsung faktah ilmiah tentang kebenaran wahyu dan sabda 

sabda nabi. Hal inilah yang sampai saat ini belum tercapai dalam 

kurikulum Pendidikan Islam. Berangkat dari perbedaan diatas, kurikulum 

pendidikan islam masih banyak di dominasi oleh sains yang hanya kembali 

pada teks dan literal sementara pengakajian terhadap jenis sains-sains alam 

masih kurang. Sementara itu Tuhan dalam menganugerahkan ayat ayatNya 

itu terdiri  dalam dua bentuk: Ada ayat ayat Al-Qur’an yang tertulis yaitu 

wahyu yang tertulis dalam lembaran buku yang dibaca oleh ummat islam 

setiap hari dan ayat ayat kauniyah atau yang terhampar , yaitu kosmologi 

seperti  alam semesta, cagar raya dan sebagainya (Nasr, 1968). 

Mempelajari kedua jenis ilmu tersebut sama pentingnya. Memang 

harus ada prioritas mana yang harus didahulukan, karena mempelajari 



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam… 

Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020) 

 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|23 

keduanya secara bersamaan akan dirasakan berat. Menurut para ahli 

pendidikan islam, ilmu ilmu keagamaan harus didahulukan. Anak didik 

harus matang lebih dulu dalam ketaatan pada Tuhannya. Mereka sudah 

faham tentang tata cara pelaksanaan sholat, puasa, membaca Al-Quran, 

mempunyai akidah kuat dan juga akhlak yang bagus. Dengan demikian, 

ketika mereka mengambil spesialis sains-sains sekuler sudah memiliki 

landasan agama yang kokoh sehingga mereka tidak terpengaruh pada efek 

sais sekuler tersebut. Dalam Bahasa lain, ilmunya dikuasai tapi subtansi 

penerapannya tetap dalam control agama. Selain itu, juga diharapkan 

mampu menambah bidang subjek- dan obyek sains sekuler pada tingkat 

tinggi yang integral dengan konsep kosep agama, karena pada dasarnya 

kosmologi alam ini semua sudah difirmankan Allah dalam al Quran. Anak 

didik pada akhirnya mampu menjelaskan terminology ajaran ajaran islam 

dalam bahasa dan logika sains modern.  

Penyatuan dua kutub tersebut merupakan langkah jitu kurikulum 

Pendidikan Islam untuk dapat memperoleh pengertian penghayatan dan 

pengamalan ke arah terbentuknya intelektualisme muslim. Yakni, pribadi 

muslim yang utuh yang pemikirannya tentang Islam dan  bisa menyatukan 

kedua kutub ilmu tersebut. Selama ini, dikotomi masih sangat terasa. 

Penguasaan terhadap ilmu agama menafikan pelakunya untuk menguasai 

sains sekuler. Sebaliknya, jika seoramg muslim menguasai sains sekuler 

maka bebar benar menjadi pribadi yang sekuler dan cenderung liberal 

dalam beragama. Oleh karena itu lembaga pendidikan islam baik yang 

masih tradisional maupun yang sudah modrn perlu mengintregasikan 

antara subyek-subyek keagamaan dengan subyek-subyek sekuler dalam 

satu paket pembelajaran. Dengan terintregasinya kedua paradigm ilmu 

tersebut maka terciptalah kualitas anak didik yang mempunyai 

kemampuan kecerdasan intelektual, emosional dan spiritual, menjadi 

pribadi yang mantap spiritual unggul intelektual. 

Pendidikan agama pada hakikatnya adalah Pendidikan yang 

orientasinya pada dunia dan akhirat. Pendidikan yang memahamkan 

bahwa dunia adalah lading bagi akhirat dan akhirat adalah tujuan akhir 

dari semua aktifitas dunia. Berangkat dari pola pikir intregatif tersebut 

maka pendidikan umum pada hakekatnya adalah pendidikan agama jubga, 

begitu sebaliknya, umum idealnya, tidak perlu terjadi persoalan dikotomik 

dan orientasi dengan pendidikan Islam (Saefuddin, 1991). Perpaduan 

keduanya itu harus terjadi sebagai proses pelarutan bukan sekedar proses 

percampuran. Perpaduan larut dua kutub tersebut harus menghasilkan 

pemkikiran yang mengandalkan penemuan suatu bentuk perpaduan 



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam… 

Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020) 

 

24| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

materi-materi pendidikan agama dengan umum yang secara teminologi 

harus bisa disebut dengan ilmu Islam. Dengan adanya penyatuan ilmu 

umum dengan ilmu serta nilai-nilai ajaran Islam, persoalan dikotomi akan 

clear bisa menemukan jalan keluarnya. Wawasan pengetahuan dan 

keilmuan tidak lagi dipisahkan secara dikotomis dalam pembagian ilmu-

ilmu agama dan ilmu-ilmu umum tapi akan dibedakan (bukan dipisahkan) 

menjadi ilmu-ilmu yang menyangkut ayat-ayat yang tersurat dalam Al-

Qur’an-hadits dan ilmu tentang ayat-ayat kauniyah (ilmu pengetahuan 

tentang alam). Kurikulum pendidikan islam selanjutnya dapat disusun 

berdasarkan wawasan ilmu pengetahuan yang telah terintegrasi tersebut 

hal ini akan membawah konsekuensi-konsekuensi tertentu terhadap 

struktur, tujuan, pendekatan, materi, dan institusi pendidikan yang 

dipersiapkan. 

D. Menata Kembali Sistem Pendidikan Islam 

Ada dua model Sistem Pendidikan di Indonesia yang diwariskan oleh 

para pendahulu kita. Ada tradisi Pendidikan Islam yang diwariskan oleh 

para penyebar agama Islam di nusantara, ada tradisi Pendidikan modern 

yang dibawa oleh kolonial belanda (Maksum, 1997: 113). Sistem tradisi 

Pendidikan Islam kemudian diadopsi oleh pesantren dan madrasah 

madrasah dengan menitik beratkan pada pendalaman ilmu ilmu agama. 

Sementara itu sekolah sekolah umum dan sekolah pemerintah mengadopsi 

system tradisi Pendidikan modern yang dibawa oleh Belanda. Pada 

perkembangannya, system Pendidikan Islam sepertinya terpisah dari 

system Pendidikan nasional. Pesantren dan madrasah diniyyah berdiri 

sendiri untuk melakukan proses pendidikannya secara mandiri. Tetapi hal 

ini  bukan tanpa kekurangan jika ditinjau dari sisi semakin berkembangnya 

peradapan zaman yang dipengaruhi oleh dunia luar. Pendidkan Islam 

seharusnya tetap bisa mengakomodir kebutuhan zamannya, Pucuk dicita 

ulam pun tiba, Pada abad 19, para pembaru islam memperkenalmkan 

model pendidikan madrasah yang merupakan jalan tengah antara model 

pendidikan Islam tradisional (pesantren) dan model pendidikan modern 

(sekolah). Madrasah selain tetap memberikan pengajaran ilmu-ilmu 

keislaman, juga mulai memperkenalkan ilmu-ilmu sekuler (umum), 

terutama ilmu alam dan matematika, meskipun dalam porsi yang relative 

kecil. Sementara itu, pemerintah kolonial Belanda tetap menerapkan tradisi 

pendidikan modern yang menekankan pada aspek pendidikan sains dan 

keterampilan yang mana peserta didiknya hanya dari golongan priyayi, 

ningrat dan orang orang kaya saja. 



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam… 

Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020) 

 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|25 

Pasca kemerdekaan, dualisme tersebut justru diperkuat dengan 

disahkannya UU No 4 tahun 1950, No. 12 tahun 1954 tentang dasar-dasar 

pendidikan dan penbgajaran di sekolah yang menjadi acuan bagi kebijakan 

pendidikan di Indonesia. UU tersebut tidak secara eksplisit mengatur 

keberadaan madrasah, tetapi UU tersebut menegaskan adanya dualisme 

dalam menyelenggarakan pendidikan. Sekolah umum berada di bawah 

naungan kementerian pendidikan, sedangkan madrasah dikelola dan 

dikembangkan oleh kementerian agama (Mulyanto, 1977). Selanjutnya, 

dualisme pendidikan ini ditegaskan di dalam ketetapan MPRS No. 2 MPRS 

1960 3 Desember 1960 tentang garis-garis besar Pola Pembangunan 

Nasional Semesta Perencanaan, tahap pertama tahun 1961 sampai 1968 

dalam kaitannya dengan pendidikan. Sebagian dari ketetapan 

menyebutkan bahwa pendidikan agama menjadi mata pelajaran resmi di 

sekolah mulai dari sekolah rakyat/sekolah dasar sampai universitas-

universitas atau perguruan tinggi. Dalam Tap MPRS tersebut juga 

dijelaskan bahwa madrasah berdiri sendiri sebagai badan otonom di bawah 

pengawasan departemen agama dan bukan di bawah pengawasan 

departemen pendidikan dan kebudayaan. Dengan Tap MPRS ini, madrasah 

tetap berada diluar aturan dan system pendidikan Nasional (Tadjab, 1987). 

Perbedaan institusi yang menaunginya selanjutnya melahirkan perbedaan 

dan dualisme system Pendidikan baik menyangkut standarisasi struktur 

kurikulum, tenaga pendidikan, dan pembiayaan pendidikan. Struktur 

kurikulum yang ada di madrasah hingga awal 1970-an hampir 90 % 

didominasi ilmu ilmu agama. Sedangkan sekolah umum mengembangkan 

kurikulum yang 100 % bermuatan ilmu ilmu umum dan pelajaran 

keagamaan hanya berupa kurikulum pilihan atau muatan lokal. 

Berbagai macam upaya dilakukan pemerintah untuk mengakhiri 

semua dikotomi. Hal tersebut sebenarnya sudah mulai dilakukan pada 

tahun 1972 dengan munculnya Kepres No 34/1972, yang kemudian 

dipertegas dengan inpres No. 15/1974 tentang tanggung jawab fungsional 

pendidikan dan latihan. Intinya, hanya kementerian pendidikan dan 

kebudayaanlah yang memiliki tugas dan tanggung jawab atas pembinaan 

pendidikan umum dan kejuruan. Maka secara otomatis semua Lembaga 

Pendidikan di bawah naungan departemen agama dan departemen lainnya 

harus diserahkan kepada departemen pendidikan dan kebudayaan. Pada 

awal tahun 1970-an terjadi ketegangan politik antara pemerintah orde baru 

dengan ummat islam. Ummat Islam secara mayoritas menolak gagasan 

dasar Kepres tersebut. Penolakan tersebut akhirnya melahirkan kompromi 

besar yang menentukan masa depan madrasah, yaitu lahirnya surat 



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam… 

Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020) 

 

26| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

keputusan bersama (SKB) tiga materi, menteri pendidikan dan kebudayaan, 

menteri agama, dan menteri dalam negeri pada tanggal 24 Maret 1975 No. 

0371 U/1975 No 6 tahun 1975, dan No 16 tahun 1975. SKB tersebut 

memberikan dasar bagi ketetapan madrasah di bawah departemen agama 

dan transformasi internal dalam kurikulum pendidikan madrasah dengan 

memasukkan 30 persen  mata pelajaran umum (Muhaimin, 2003: 176). 

Kemudian pada tahun 1984, lahirlah kurikulum revisi yang kemudian kita 

kenal dengan kurikulum 1984. Pada kurikulum tersebut kompetensi dasar 

di sekolah umum dan madrasah harus sama sehingga mereka sama sama 

bias melanjutkan pada jenjang berikutnya. 

Legitimasi madrasah sebagai bagian dari system Pendidikan nasional 

semakin menemukan bentuknya dalam UUSPN No. 2 tahun 1989. Sekolah 

madrasah yang pada awalnya didefinisikan dengan ciri sekolah agama 

berubah menjadi sekolah umum dengan ciri keislaman. Perubahan tersebut 

berimbas pada perubahan kurikulum. Kurikulum madrasah tidak lagi 

berbasis agama tetapi sama dengan kurikulum umum. Lahirnya kurikulum 

1994 menjadi bukti  semua perubahan tersebut. 

Pada era presiden RI ke empat, KH. Abdurrahman Wahid ada 

perubahan signifikan bentuk pada struktur kementrian Pendidikan 

“Departemen Pendidikan dan Kebudayaan” menjadi “Departemen 

Pendidikan Nasional”. Gus dur menginginkan adanya satu atap 

Pendidikan yaitu Pendidikan nasional. Semua model Pendidikan 

mempunyai hak yang sama di mata undang undang negara, sehingga tidak 

perlu ada dikotomi antara sekolah umum dan madrasah. Nah, dengan 

terintegrasinya system pendidikan menjadi satu atap, apakah persoalan 

dikotomi sudah teratasi? Jawabannya, ternyata belum. Karena masih terjadi 

dikotomi institusi, dan dikotomi keilmuan. 

1. Dikotomi institusi. Departemen Agama masih mengurusi pendidikan 

(madrasah) sebagaimana masa-masa lalu. Oleh karena itu, perlu adanya 

restrukturisasi institusi, dimana seluruh madrasah yang masih dikelola 

oleh departemen agama mulai dari tingkat pusat sampai di daerah 

diserahkan kepada Departemen Pendidikan. Tentu ini tidak mudah 

karena itu, dua departemen tersebut perlu untuk merumuskan bentuk 

dan model “pendidikan satu atap”. Sejauh ini, implementasi 

“pendidikan satu atap” masih sulit diwuudkan. Perlu adanya jiwa besar 

dari pejabat di Departemen Agama untuk menyerahkan aset-aset 

pendidikannya kepada Departemen Pendidikan Nasional, begitu juga 

harus ada kelulusan dan komitmen dari Departemen Pendidikan 

Nasional untuk memperlakukan madrasah secara adil dan sejajar 

dengan sekolah umum yang lebih dulu jadi tanggung jawabnya. Apabila 



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam… 

Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020) 

 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|27 

sikap ini terwujud,maka tidak ada lagi kebijakan diskriminasi terhadap 

madrasah dan pendidikan Islam lainya seperti terjadi selama ini.  

2. Dikotomi keilmuan. Problem dikotomi antara pendidikan agama dan 

pendidikan umum telah muncul sejak lama dan sampai sekarang masih 

berlangsung. Secara simbolik, dikotomi jenis keilmuan ini masih terlihat 

dengan jelas antara madrasah dan sekolah umum. Pembagian kurikulum 

di madrasah masih bermuara pada ilmu umum dan ilmu agama, begitu 

juga di sekolah umum masih ada mata pelajaran umum dan juga agama. 

Di Madrasah mata pelajaran agama islam dibagi ke dalam beberapa sub 

mata pelajaran, yaitu Al-Qur’an dan Hadits, aqidah akhlak, fiqih, 

sejarah, kebudayaan Islam dan bahasa Arab, yang masing-masing berdiri 

sendiri sebagai mata pelajaran. Sedangkan di sekolah umum mata 

pelajaran agama islam di atas digabung menjadi satu dan porsinya 

hanya dua jam per minggu. Untuk menghapus dikotomi tersebut, perlu 

adanya reformulasi (perumusan kembali) kurikulum yang benar-benar 

integrative. Ajaran-ajaran Islam tidak lagi diberikan dalam bentuk mata 

pelajaran secara formal seperti: Al-Qur’an, hadits, tafsir, fiqih, sejarah 

Islam, dan tasawuf, melainkan di integrasikan sepenuhnya dalam mata 

pelajaran umum. Ini memang sulit dan membutuhkan pemikiran yang 

serius, namun apabila dapat dilakukan maka dikotomi akan bias 

dihilangkan. Sehinbgga dikenal lagi sebagaiii pembedaan mata pelajaran 

agama dan mata pelajarrran umum, baik di madrasah maupun di 

sekolah umum konsekuensinya diperlakukan guru-guru yang mampu 

mengintegrasikan wawasan imtaq dan iptek, diperlukan buku-buku teks 

yang bernuansa agamis dan bermuatan pesan-pesan religious pada 

setiap bidang atau mata pelajaran. Untuk upaya kea rah itu, sebenarnya 

departemen agama telah memulai langkah besar dalam menyusun buku 

panduan guru mata pelajaran umum yang bernuansa islami, akan tetapi 

belum bias menghapus sepenuhnya dikotomi tersebut. 

E. Peran Pendidikan Islam  

Dari kajian dan pemaparan di atas bagaimana pendidikan Islam dapat 

berperan dalam kancah kompetisi global tersebut? Agar ummat Islam 

dapat berkiprah dalam masyarakat global, maka pendidikan Islam 

diharapkan tampil dengan nuansa sebagai berikut : 

1. Menampilkan islam yang lebih ramah dan sejuk, sekaligus mrnjadi 

pelipur lara bagi kegerahan hidup manusia modern. Tawaran ini 

mengharuskan ummat islam menghayati nilai-nilai universal yang 

diajarkan Islam dan teologi inklusif yang diperankan oleh nabi 

Muhammad SAW. Di samping itu, tawaran ini akan menghapus 



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam… 

Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020) 

 

28| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

kehampaan spiritual dan kekosongan batin manusia modern sebagai 

gaya hidup Fir’aunis akibat hiruk pikuk kehidupan global yang 

Hedonistik dan materialistic. 

2. Islam yang toleran terhadap manusia secara keseluruhan agama apapun 

dianutnya. Sebab Islam adalah agama rahmat lil alaamin, mendatangkan 

kebaikan dan kedamaian untuk semua. Dengan sikap ini, Islam 

mengakui tentang pluralism, baik dalam keragaman pendapat 

pemahaman, ideology, etnis maupun agama. 

3. Menampilkan visi Islam yang dinamis, kreatif, dan inovatif, sehingga 

bias membebaskan ummat Islam dari belenggu – belenggu dan penjahat 

taqlid, status quo, menyukai kemapanan, dan alergi terhadap 

pembaharuan, harus ditinggalkan. Karena sikap-sikap tersebut 

menyebabkan kreatifitas dan dinamisnyasebagai manusia menjadi 

hilang. 

4. Menampilkan Islam yang mampu mengembangkan etos kerja, etos 

politik, etos ekonomi, etos ilmu pengetahuan, dan etos pembangunan. 

Karena sepanjang sejarah, kelima etos itulah yang dapat mendatangkan 

kejayaan ummat Islam. 

5. Menmpilkan revifalitas Islam, dalam bentuk intensifikasi keislaman 

lebih berorientasike dalam (invard oriented), yakni membangun 

kesalahan intrinsic dan esoteric, daripada instensifikasi ke luar (out word 

oriented) yang bersifat ekstrinsik dan eksoteris. Yakni kesalahan 

formalitas. Orientasi pemahaman intrinsik dan eksetoris ini mejadi 

penting, karena akhir-akhir ini banyak bermunculan pemahaman yang 

lebih mementingkan simbul dan bentuk luar, daripada eksistensi 

pelajaran Islam itu sendiri. Pemahaman seperti ini akan mencegah 

lahirnya fundamentalisme dan radikalkisme agama yang justru 

menimbulkan citra negative bagi islam dan ummat islam. 

Conclussion 

Dari serangkaian analisis di atas, dapat ditarik simpulan bahwa konstruk 

pemikiran pendidikan Islam berwawasan masa depan perlu diarahkan pada 

peningkatan daya jawabnya terhadap problem kehidupan kontemporer, dan 

tetap berpegang teguh pada nilai-nilai ajaran Qur’an dan sunnah. Kepekaan 

menangkap perkembangan terkini menjadi pendidikan islam responsip 

terhadap kemajuan, sementara dengan tetap berpegang teguh pada kedua 

sumber otentik Islam tersebut, maka pendidikan Islam akan mempunyai ruh 

dan kekuatan moral menghadapi setiap perubahan yang ditimbulkan oleh arus 

globalisasi. Nilai-nilai dan kandungan moral Al-Qur’an dan al-sunnah harus 

dapat ditransformasikan kepada anak didik dalam menghadapi kehidupan 

modern masyarakatnya. Setiap persoalan kemoderenan harus dipecahkan 



Nanang Abdillah, Sistem Pendidikan Islam… 

Vol. (1), No. (1), (Desember, 2020) 

 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|29 

dengan bingkai dan spirit Al-Qur’an dan al-Sunnah. Inilah peran strategis 

pendidikan Islam. Strategisnya tidak saja terletak pada kemampuannya dalam 

merespon perubahan global, tetapi yang lebih penting adalah kemampuannya 

membingkai setiap perubahan dalam sinaran Al-Qur’an dan al-Sunnah dan 

sekaligus mentransformasikan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan anak didik. 

Dengan demikian, out put pendidikan Islam nantinya akan peka terhadap 

perubahan (kalau bias justru memeloporinya) dengan tetap berpegang teguh 

nilai-nilaiajaran agamanya 

 

References  

Ahmed, Akbar S. (1994). Islam in the Age of Postmodernity, an Article in Islam, 
Globalization, and Posmodernity. London: Routhledge. 

Budiman, Arief. (1994). “Setelah Pasca Modernisme Apa?”. Ulumul Qur’an: 
Jurnal ilmu dan kebudayaan, 5(1). 

Harahap, Syahrin. (1997). Islam Dinamis; menegakkan Nilai-nilai Ajaran Al-Qur’an 
dalam Kehidupan Modern di Indonesia. Yogyakarta: Tiara Wacana. 

  . (1998). Perguruan Tinggi Islam di Era Globalisasi. Yogyakarta: Tiara 
Wacana dan IAIN SU. 

Maksum. (1997). Madrasah; Sejarah Pengembangannya. Jakarta: Logos. 

Muhaimin. (2003). Wacana P engembangan Pendidikan Islam. Yogyakarta: PSAPM 
Surabaya dan Pustaka Pelajar. 

Naisbitt, John and Patricia Aburdene. (1990). Megatrends 2000. London: Sidwick. 

  . (1996). Megatrends Asia; Eight Megatrends that  are reshaping Our 
World. New York: Simon dan Schuster. 

Nasr, Sayyed Hossein. (1968). Man and Nature The Spiritual crisis of Modern Man. 
London: Unwin Paperbacks. 

Al-Attas, S.N. (1979). Aims and Obyektives of Islamic Education. Jeddah: King 
Abdul Aziz University. 

Saefuddin, AM. (1991). Desekularisasi Pemikiran: Landasan Islamisasi. Bandung: 
Mizan. 

Sumardi, Mulyanto. (1977). Sejarah Singkat Pendidikan Islam di Indonesia 1945-
1975. Jakarta: LPIAK Balitbang Depag. 

Tadjab. (1987). Posisi Pendidikan Islam dalam dalam Sistem Pendidikan Nasional, 
thesis. Yogyakarta: Pasca Sarjanah IAIN Sunan Kali Jaga. 

Undang-undang No. 2 Tahun 1989 Tentang Sistem Pendidikan Nasional dan 
Penjelasannya. Semarang: Aneka Ilmu, 1992. 

 

 


