
Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

ISSN: .............|EISSN: .................. 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

http://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fatawa 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam |56 

KRITIK IBNU TAIMIYYAH TERHADAP KEDUDUKAN 
SHAIKH DAN FUNGSI KHIRQAH DALAM TAREKAT 
 

Mulyadi 

STAI Al-Azhar Menganti Gresik 

Mulyadi091265@gmail.com 

Abstract 

The term tasawwuf was known in the 2nd century and then in its development it started 
to enter a period of intuition, kashf, and dhauq. In this period, contrasts emerged from the two 
groups of tasawwuf, namely the sheikh and darvish groups where both were considered as 
groups that eliminated aspects of the tasawwuf experience that the previous Sufis embraced and 
understood. At this time there was a mujaddid al-Islam who was held with Shaikh al-Islam from 
the descendants of a woman named Taimiyyah, he was Ahmad Ibn Taimiyyah. His criticism of 
the deviant beliefs and behavior of the Sufis, especially the adherents of the tarekat, was very 
well known in his time and was part of his jihad in restoring the purity of Islam. Among the 
cases that became part of his criticism was the sheikh's position in the tarekat which he 
considered part of a form of cult towards pious people, besides that he also criticized the issue of 
khirqah which is part of the shi'ar of the Sufis as a symbol of obedience to the sheikh and a 
symbol of obedience to someone muris. in the tarekat. Both of these matters in the view of Ibn 
Taymiyah are something far from what Allah has outlined and taught by the Prophet 
Muhammad and previous pious scholars (Salaf al-saleh). 

Keywords: Tarekat, Shaikh, Khirqah, Ibn Taimiyyah, Criticism, Tasawwuf. 

Abstrak 

Istilah tasawwuf telah mulai dikenal pada abad ke-2 kemudian pada 
perkembangannya mulai memasuki periode intuisi, kashf, dan dhauq. Pada periode ini 
muncul kontras dari dua kelompok tasawwuf yaitu kelompok sheikh dan darvish 
dimana kedua dianggap sebagai kelompok yang menghilangkan aspek pengalaman 
tasawwuf yang di anut dan dipahami oleh para sufi terdahulu. Pada masa ini hadirlah 
seorang mujaddid al-Islam yang digelar dengan Shaikh al-Islam dari keturunan seorang 
wanita yang bernama Taimiyyah, beliau adalah Ahmad Ibnu Taimiyyah. Kritiknya 
terhadap akidah dan prilaku yang menyimpang kaum sufi utamanya para penganut 
tarekat sangat mashhur pada masanya dan merupakan bagian dari jihadnya dalam 
mengembalikan kemurnian Islam. Diantara perkara yang menjadi bagian dari 
kritiknya adalah kedudukan sheikh dalam tarekat yang beliau anggap sebagai bagian 
dari bentuk pengkultusan terhadap orang shaleh, selain itu beliau juga mengkritik 
persoalan khirqah yang merupakan bagian dari shi’ar kaum sufi sebagai symbol 
ketaatan terhadap sheikh dan symbol ketaatan seseorang muris dalam tarekat. Kedua 
perkara ini dalam pandangan Ibnu Taimiyyah adalah sesuatu yang jauh dari apa yang 
telah digariskan oleh Allah Swt dan diajarkan oleh Rasulullah Saw serta ulama shaleh 
terdahulu (Salaf al-saleh) 

Kata Kunci: Tarekat, Shaikh, Khirqah, Ibnu Taimiyyah, Kritik, Tasawwuf. 



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

57| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Introduction 

Kaum mislimin percaya bahwa Allah Swt sejak awal penciptaan telah 

berkominikasi aktif dengan dan kepada seluruh ciptaan-Nya dalam berbagai 

bentuk dan cara, diantara cara yang paling banyak digunakan oleh Allah Swt 

dalam berkomunikasi dengan makhluk-Nya adalah dengan menciptkan 

berbagai hal dan memenuhi alam semesta ini dengan tanda-tanda ketuhanan 

dan kebesaran-Nya, bentuk komunikasi Allah Swt yang lebih intim adalah 

dengan cara memasukkan tanda-tanda ketuhanan-Nya ke dalam setiap jiwa  

yang berakal (Renard, 2004). agar jiwa tersebut dapat mersakan dan 

mengetahui betapa Allah Swt sangat memperhatikan setiap langkah dan 

tingkah laku mereka.  

Dalam diri manusia terdapat dua perkara yang dalam keadaan tertentu 

terkadang mengalami pertikaian, dan pada keadaan yang lain mengalami 

keserasian, kedua wilayah tersebut adalah wilayah esoteris dan eksoteris. 

Wilayah esoteris adalah wilayah bersemayamnya pengtahuan tentang Tuhan 

yang senantiasa aktif dalam melakukan interaksi dengannya baik secara ferbal 

maupun nonferbal, dan wilayah aksoteris adalah wilayah terbentuknya suatu 

hasil dari segala bentuk bisikan-bisikan esoteris. (QS. An-nash: 1-6) Bisikan-

bisikan esoterik memiliki dua bentuk; pertama, bisikan esoterik positif yaitu 

bisikan Tuhan yang senantiasa mengarahkan kepada kebaikan untuk dapat 

menuai kemuliaan diri di dunia dan akhirat; kedua, bisikan esoteris negatif yatu 

bisikan setan (Waswasah al-Shayatiin) yang senantiasa mengarahkan kepada 

kesesatan sehingga mendapatkan kemuliaan diri di dunia dan kehinaan 

diakhirat. Realisasi eksoterik dari bisikan esoterik positif kemudian disebut 

dalam istilah al-Qur’an al-‘Amal al-Saleh dan realisasi esoterik dari bisikan 

esoterik negative kemudian menghasilkan al-Sayyiat wa al-Ithm wa al-Fawash, 

bahkan dalam istilah al-Qur’an mengikuti bisikan esoteris negatif sekalipun 

tidak terealisasi secara eksoterik sudah tergolong al-Fawaahish al-Baatiniyyah 

(kekejian abstrak). 

(Muhyiddin, 2010) Tentang perkara esoterik baik yang positif maupun 

negatif dalam dunia sufustik menjadi perhatian yang sangat besar, dimana 

orang yang berhasil membumihanguskan sentra-sentra spiritual keburakan dan 

berhasil membangun sentra-sentra kebaikan dalam ranah jiwanya, berpeluang 

untuk mendapatkan pengetahuan sukmawi yang merupakan realitas abstrak 

dan transenden (al-Haqiqah al-Mujjaradah al-Muta’aliyah), sebab realitas ini 

adalah realitas termulia dan hanya dapat ditangkap secara baik oleh jiwa yang 

telah terbebas dari belenggu material, dan Tuhan hanya dapat dirasakan 

kehadiran-Nya oleh orang yang memiliki pengetahuan sukmawi dengan 

membelenggu dan menghanguskan segala bentuk bisikan esoterik negatif dan 



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|58 

mengaktifkan secara simultan dan berkelanjutan segala bentuk  bisikan-bisikan 

esoterik positif. 

Dari uraian di atas dapat dinyatakan bahwa tasawwuf lebih memberi 

aksentuasi kepada aspek batin (esoterik) yang merupakan bentuk produk 

ijtihad tentang ajaran Islam. Ibnu Khaldun (w. 1406) menginformasikan bahwa 

keberadaan tasawwuf secara historis bermula dari generasi salaf dengan cara 

memusatkan diri dengan konsentrasi sepenuhnya dalam beribadah hanya 

kepada Allah Swt semata, menjauhi dunia dan segala pesona kelezatannya, 

berpaling dai harta dan jabatan, melakukan ‘uzlah untuk dapat lebih 

konsentrasi dalam ibdaha (khalwat), dan senantiasa hidup dalam ibadah. Ibnu 

Khaldun menjelaskan bahwa Fenomena ini merupakan fenomena umum dalam 

kehidupan generasi salaf, kemudian pada abad ke-2 dan sesudahnya para ‘abid 

dan mereka yang menjauhi sikap tamak dari kehidupan duniawai (zahid) 

kemudian disebut dengan sufy atau mutasawwifin. (Al-Wafa’, 1979) Konteks ini 

menunjukkan bahwa sejak saat itu (abad ke-2 dan sesudahnya) tasawuf 

memasuki periode intusi, kashf, dan dhauq yang berkembang antara abad ke-3 

dan ke-4 Hijriyyah. (Masyharuddin, 2007) Perkembangan tasawwuf di atas 

kemudian membawa alam tasawwuf pada perkembangan ke arah munculnya 

aliran-aliran atau mazhab-mazhab, berikut kecenderungan dan karakteristik 

masing-masingyang kemudian disebut dengan Tarekat. Tarekat-tarekat yang 

berkembang tersebut secara simultan dan berkelanjutan telah berperan dalam 

melakukan perubahan tasawwuf yang pada awalnya merupakan kegiatan yang 

bersifat individu menjadi gerakan massa yang melemahkan cita-cita tertinggi 

golongan sufi klasik (Annemarie, 2009). 

Dalam catatan (Syafiq A. Mughni, 2002) menginformasikan bahwa 

pada abad kegelapan muncul suatu kontras yang tampaknya menunjukkan 

berbagai penyimpangan dari tradisi sufistik sebelumnya. Kontras ini tampak 

pada dua kelompok; pertama, kelompok sheikh yaitu kelompok tasawwuf yang 

memiliki organisasi yang jelas dan kegiatan-kegiatan mereka berpusat di 

khanqah yang biasanya terletak di kota-kota; kedua, kelompok yang disebut oleh 

Syafiq dengan “Dervish-berkelana” biasanya orang-orang pencuri, petualang, 

pesulap, dan bahkan pencuri. Mereka ini sering digambarkan sebagai 

kelompok sufi yang menghilangkan aspek pengalaman sufisme yang dianut 

oleh para sufi sebelumnya. Kelompok ini memandang bahwa semangat 

berpetualang merupakan jalan sufi. Sikap semacam itu telah ada sejak adanya 

tarekat, dan bahkan lebih menampakkan diri secara jelas ketika sufisme 

melembaga secara mapan ditengah masyarakat. 

Kemunculan berbagai bentuk kontras sufistik sebagaimana yang 

digambarkan oleh Syafiq A. Mughni di atas, kemudian memunculkan sikap 



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

59| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

para tokoh pada masa itu untuk meluruskan berbagai penyimpangan-

penyimpangan tersebut utamanya yang berhubungan dengan Aqidah. Diantara 

para tokoh yang sangat memberikan perhatian dalam upaya memurnikan 

kembali aqidah Islam yang bermuara pada al-Qur’an, dan al-Sunnah yang 

sesuai dengan faham al-Salaf al-Saleh adalah Shaikh al-Islam Ibnu Taimiyyah 

dengan kerangka dasar pemikiran bahwa Islam dan pembaharuan Islam 

memerlukan suatu cara, yaitu jalan tengah (al-Wasatyyah). Pada kenyataannya, 

jalan tengah harus dipadukan dengan perkembangan dalam Islam yang 

bermacam-macam tersebut dengan tetap berpegang pada ajaran pokok Islam 

yang termaktub dalam al Qur’an dan Sunnah yang murni dan sesuai dengan 

fahan Salaf al-Ummah, yang tidak terkontaminasi oleh budaya-budaya asing. 

Pada masa hidupnya Shaikh al-Islam Ibnu Taimiyyah banyak melakukan 

kritikan-kritikan terhadap prilaku menyimpangan paham ke-Islam-an 

utamanya para pengikut tarekat-tarekat sufi. Jika demikian bagaimana 

pandangan Ibnu Taimiyyah tentang tarekat? Bagaimana kritikan Ibnu 

Taimiyyah terhadap kedudukan seorang shaikh dalam Tarekat? Apakah yang 

dimaksud dengan khirqah menurut Ibnu Taimiyyah? Seluruh pertanyaan ini 

akan diurai dalam makalah ini sesuai dengan kemampuan penulisnya.  

Results and Discussion 

A. Riwayat Singkat Hidup Ibnu Taimiyyah 

Ibnu Taimiyyah bernama asli Ah}mad bin ‘Abd al-Halim bin 

‘Abd al-Salam bin Taimiyyah al-Harrany al-Dimasyqy al-H{anbaly 

bergelar Shaikh al-Islam Taqiyuddin dan berlaqab Abu al-‘Abbas. beliau 

lahir di kota Harran pada hari Senin 10 Rabi’ al-Awwal Tahun 661 H 

bertepatan dengan 25 Januari 1262 M, kemudian seluruh keluarganya 

pindah Damaskus pada saat beliau masih kecil (Al-Muta’a, 1406 H). 

Kakek beliau adalah seorang ahli Hadith yang terkenal, Ibnu Taimiyyah 

pernah berkata tentang kekek beliau: “Kakek kami meliki hafalan hadith 

yang sangat mengangumkan dan beliau juga menghafal seluruh 

kelompok-kelompok manusia dan pendapat-pendapat mereka secara 

baik”. Sementara ayah beliau adalah seseorang yang memiliki kedalam 

ilmu, seorang mufti, dan penulis produktif, beliau menjadi seorang imam 

menggantikan ayahnya (kakek Ibnu Taimiyyah), beliau adalah seorang 

imam, peneliti dan menguasai berbagai cabang ilmu” demikian yang 

disebutkan oleh Al-Dhahaby dalam Siyara A’lam al-Nubala’ sebagaimana 

yang dinukil oleh MustafaHilmy. Dan Ibnu Taymiyyah adalah panggilan 

untuk salah seorang dari kakek beliau yang bernama Muh}ammad bin al-

Khad}r, terdapat dua riwayat yang berbeda tentang permasalahan ini –

sebagaimana yang diinformasikan oleh al-Dhahaby dan nukil oleh 



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|60 

Bannany–Pertama, bahwa ibu dari Muh}ammad bin al-Khadr bernama 

Taymiyyah dan merupakan seorang penasehat sehingga Ibnu Taimiyyah 

disandarkan kepada beliau dan dikenal menjadi nama keluarga (fam). 

Kedua, bahwa nama Taimiyyah adalah putri dari Muhammad bin al-

Khadr dan bukanlah nama dari ibunya Muh}ammmad al-Khadr 

menamai putrinya dengan Taimiyyah disebabkan karena ketika beliau 

menunaikan haji beliau melewati suatu daerah yang bernama Taima’ 

sebuah kota yang berdekatan dengan Tabuk Jazirah ‘Arabiyyah, dikota 

tersebut Muhammad bertemu dengan seorang putrid bernama 

“Taimiyyah” seembalinya dari haji beliau menemukan istrinya 

melahirkan anak perempuan lalu beliau menaminya dengan 

‘Taimiyyah”. Dari kedua riwayat ini –Banany- menyimpulkan bahwa 

penyebab munculnya nama “Taimiyyah” disebabkan karena riwayat 

yang kedua, ketika sang putri dewasa menjadi seorang penasehat yang 

terkenal, sehingga nama keturunannya disandarkan kepadanya (Mauqif, 

1985). 

Ibnu Taimiyyah hidup pada masa dinasti Mamalik dalam 

lingkungan yang penuh dengan ilmu, dimana keluarga beliau adalah 

keluarga yang sangat mencintai ilmu dan dikenal sebagai keluarga 

penuntut ilmu –sebagaimana yang telah diuraikan sebelumnya- selain 

itu beliau juga tumbuh di kota yang memiliki karakteristik keilmuan dan 

penuh dengan ulama. Para sejarawan yang merekam perjalanan hidup 

keluarga Ibnu Taimiyyah utamanya pada saat melarikan diri dari 

serangan tentara Tatar terhdap kota mereka –Harrah- menuju Damaskus 

pada tahun 667 H/1268 M, mengungkapkan bahwa keluarga ini 

membawa tumpukan buku di atas dokar mereka dan tidak tampak 

disana selain buku. Ini menunjukkan perhatian besar dan penghargaan 

keluarga ini terhadap buku yang memberikan penekanan bahwa 

keluarga ini adalah keluarga pecinta ilmu (Abd. Rahman, 1430). 

Kecerdasan Ibnu Taimiyyah telah tampak sejak kecil, beliau 

sangat terkenal dari sebayanya akan kecerdasan, ketekunan, ketelitian 

dan kekuatan hafalannya, bahkan telah tersebar dikalangan para ulama 

masa itu bahwa di tanah Damaskus terdapat seorang anak yang memiliki 

keitimewaan hafalan. Hal ini mengundang salah seorang ulama dari 

tanah Halb ke Damaskus untuk membuktikan kebenaran berita tentang 

kejeniusan seorang anak yang bernama Ahmad bin Taimiyyah, setelah 

bertemu dengan Ibnu Taimiyyah ulama tersebut memintanya untuk 

menulis di atas lauh sebelas hadis beserta sanadnya, kemudian ulama 

tersebut memintanya untuk menghapus tulisan tersebut dan 



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

61| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

menyuruhnya untuk membaca kembali melalui hafalan apa yang telah 

dia tulis sebelumnya, setelah Ibnu Taimiyyah kembali kesebelas hadis 

tersebut secara utuh melalui kekuatan hafalan, dengan penuh takjub 

ulama tersebut pun berkata: “Jika anak ini tumbuh dewasa, maka dia 

adalah seorang ulama besar, karena saya belum menemukan seorang 

anak yang sama dengannya” (Abd Rahman, 1420 H). 

Pendidikan paling pertama yang didapatkan oleh Ibnu 

Taimiyyah adalah pendidikan dari ayah dan ibunya, dimana keduanya 

senantiasa mengajarkan beliau dari masa kecil tentang pentingnya buku 

dan ilmu. Ayahnya banyak memberikan kepadanya hafalan terhadap 

hadis, dan mengajarkannya bahasa Arab dan sastranya, hingga beliau 

telah menghafal banyak syair pada masa dini. Beliau juga belajar pada 

banyak guru selain dari ayanya, diantara guru-guru beliau adalah 

Zainab binti Makky dimana beliau mendengarkan hadis darinya, selain 

hadis dan ilmunya beliau juga mempelajari ilmu-ilmu yang lain, beliau 

memiliki kekutan hafalan dimana tidaklah sesuatu yang beliau 

dengarkan kecuali beliau hafal, beliau senantiasa belajar hingga beliau 

menjadi ulama dalam bidang tafsir dan ilmunya, ahli dibidang fiqhi dan 

diskursusnya –utamanya fiqhi madhhab Hanbaly-, bahakan dikatakan 

beliau sangat ahli dalam fiqhi-fiqhi mazhab dari para penganut mazhab 

tersebut, beliau sangat menguasai usul al-Fiqh, Nahwu, sastara, kalam,  

filsafat, Tasawwuf dan ilmu-ilmu lain baik ilmu naqly maupun ‘aqly, 

beliau telah menguasai seluruh ilmu dan cabang-cabangnya selama 30 

tahun. 

Pada saat beliau berumur 20 tahun ayahnya mengajarinya cara 

berfatwa, sehingga beliau berfatwa dihadapn ayahnya, dan ayahnya 

senantiasa memotivasinya, seluruh fatwanya didiskusikan terus menerus 

hingga ayahnya merasa tenang dan melepaskan berftwa secara mandiri. 

Para ulama teman-teman ayahnya terkagum dengan kedalaman ilmu, 

ketelitian dan ketepatan dalil yang digunakan oleh Ibnu Taimiyyah 

muda dalam berfatwa(Al Syarqa: 10). Sikap ortodoksi Ibnu Taimiyyah 

utamanya dalam hal debat (al-munazarah wa al-Mujadalah) telah tampak 

sejak beliau berusia 20 tahun dimana beliau pernah mendebat seorang 

ulama yang bersebarangan dengan madhhabnya, seorang ulama yang 

berumur 50 tahun dan bermadhhab shafi’y serta menguasai pendapat-

pendapat al-Ash’ary. Ulama tersebut melakukan kesalahan, yang karena 

sikap ortodiksinya Ibnu Taimiyyah pun mengatakan kepada ulama 

tersebut : “Yang kamu katakana itu adalah bentuk permusuhan atau 

karena kebodohan terhadap Sunnah!” pernyataan Ibnu Taimiyyah ini 

diketahui oleh ayahnya dan diluruskan bahwa hal itu tidak beradab, 



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|62 

sehingga beliau harus minta maaf kepada ayahnya dan juga kepada 

ulama yang didebtanya dan berjanji kepada kedua orangtuanya untuk 

menjadi anak sebagaimana yang mereka inginkan, senantiasa berpegang 

teguh pada sunnah, dan berdiskusi secara baik. Sepeninggal ayahnya 

pada tahun 681 H atau 1282 M, Ibnu Taimiyyah menggantikan 

kedudukan ayahnya sebagai guru besar Madhhab Hanbaly (Syafiq: 99). 

Beliau memiliki banyak murid diantaranya adalah Ibnu al-Qayyim al-

Jauziyyah dan Ibnu Kathir dan banyak lagi selainnya. 

Diantara bentuk perjuangan Ibnu Taimiyyah adalah ketika 

pasukan Tatar hendak menuju menyerang Sham pada tahun 700 H/1300 

M dan menuju ke Mesir, para penduduk Damaskus merasa takut, 

kemudian Ibnu Taimiyyah menenangkan mereka. Kemudian beliau 

mengutus beberapa orang ke Mesir untuk menemui al-Nasir 

Muhammad Qallawun penguasa Mesir dan Sham pada waktu untuk 

mengirim pasukan ke wilayah Sham, disamping itu Ibnu Taimiyyah pun 

mengirim pasukannya untuk membantu pasukan pemerintah. (Al 

Mujadidu: 262) Mengetahui hal ini kaum Tatar pun mengurungkan 

niatnya untuk menyerang Sham dan menduduki Mesir, karena melihat 

kekuatan besar kaum muslimin telah menanti mereka di Sham. 

Perjuangan terbesar Ibnu Taimiyyah adalah perjuangan dalam 

memurnikan Aqidah Islamiyyah dalam menghadapi para kaum jumud 

dari kalangan al-Mutasawwifah, al-Ash’ariyyah, bahkan Fuqaha. Sehingga 

tidak jarang Ibnu Taimiyyah harus mendekam didalam penjara akibat 

perseteruan ideology dengan para rivalnya baik dari kalangan sufy, ahlu 

al-kalam, dan bahkan fuqaha’. Oleh karenanya al-Syarqawy menyebutnya 

dengan al-Faqih al-Mu’adhdhab (seorang ahli fiqhi yang teraniaya), sebab 

penganiayaan terhadap beliau tidak hanya terjadi semasa beliau hidup 

bahkan sampai hari ini ketika beliau telah berkalang tanah dan 

meninggalkan berbagai goresan emas hasil dari buah tangannya pun 

masih terus teraniaya utamnya dari kalangan pemikir yang berhaluan 

filsafat atau kalam dan tasawwuf semua disebabkan karena kejumudan 

para pengiut ideologinya. 

Imam Ibnu Taimiyyah dikenal sebagai seorang ulama yang 

sangat produktif, beliau tidak pernah meninggalkan kertas dan pena, 

bahkan seluruh bentuk perdebatan beliau dengan kelompok-kelompok 

Islam lainnya senantiasa beliau dokumentasikan. Beliau wafat pada 

malam senin 20 Dhulqa’dah 728 H/1328 M dengan meninggalkan 

banyak karya yang tidak terhitung jumlahnya. Diantara karya-karya 

yang telah beliau wariskan adalah; Kitab al-Iman, Dar-u Ta’arud al-‘Aqli wa 



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

63| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

al-Naqli, al-‘Aqidah al-Wasitiyyah, Minhaj al-Sunnah al-Nabawiyyah fi Naqd 

Kalam al-Shi’ah wa al-Qadariyyah, Iqtid}au al-Shirat al-Mustaqim Mukhalafat 

Ashab al-Jahim, al-Siyasah al-Shar’iyyah fi Islah al-Ra’y wa al-Ra’iyyah, al-

Jawab al-Sahih li man Baddala din al-Masih, ‘Aqidah al-Tadmuriyyah, al-

Fatawa al-Hamawiyyah, al-Furqan baina Auliya’ al-Rah}man wa Auliya’ al-

Shaitan, Muqaddimah fi Usul al-Tafsir, Majmu’ al-Fatawa, Majmu’ al-Rasail 

wa al-Masail, Ma’arij al-Wusul, al-Tibyan fi Nuzul al-Qur’an, al-Tafsir al-

Kabir, Qa’idah fi al-Mu’jizat wa al-Karamat, al-Istiqamah, dan banyak lagi 

lainnya. 

B. Tarekat Dalam Pandangan Ibnu Taimiyyah 

Ibnu Taimiyyah membagi ilmu agama kedalam dua bagian: 

Pertama, adalah ilmu yang berhubungan dengan berita yang wajib di 

yakini seperti; Ilmu tentang Allah, Malaikat baik tentang keadaan, sifat 

dan pekerjaan mereka, ilmu tentang kitab-kitab Allah, ilmu tentang 

Rasul-rasul Allah, para Nabi Allah, kaum mereka, dan kedudukan 

mereka dan yang mencakup tentang berita para wali, sahabat serta 

kedudukan mereka, ilmu tetang akhirat yang mencakup Surga, Neraka, 

dan pahala serata ‘azab dari setiap pekerjaan manusia. Bagian pertama 

ini disebut pula dengan Usul al-Din, Akidah utama, Ilmu kalam, Ilmu 

Akidah, Masalah Ilmiah, Masalah Khabariyah, atau ilmu al-Mukashafat. 

Kedua, adalah ilmu yang menuntut amal lahir dan batin seperti; perkara-

perkara yang diwajibkan, diharamkan, dibolehkan (al-Mubahat), 

dimakruhkan (al-Makruhat). sementara itu perkara perintah dan larangan 

terkadang masuk dalam kategori ‘Itiqadat (perkara yang harus diyakini) 

jika ditinjau dari segi ilmu, adapun jika ditinjau dari segi perkara-perkara 

yang diperintahkan untuk diamalkan dan larangan untuk ditinggalkan, 

maka masuk dalam kategori yang kedua (Ahmad, 1989). 

Untuk dapat sampai kepada kedua bentuk ilmu tersebut, maka 

diperlukan metode (tarekat), dalam pandangan Ibnu Taimiyyah bahwa 

diantara kaum muslimin ada yang sepakat tentang metode (tarekat) 

tertentu dan adapula yang tidak, metode-metode yang diperdebatkan 

adalah tentang apakah pengetahuan tentang kebaikan, keburukan, 

kewajiban, keharaman dapat diketahui melalui ‘akal sebagaimana dapat 

diketahui melalui khabar atau hanya dapat diketahui melalui khabar? 

Dan apakah khabar itu sebagai landasah hukum atau dia menampakkan 

hukum sebagaimana apa yang ditampakkan oleh hakikat dari sesuatu? 

Dari pertanyaan ini kemudian memunculkan istilah al-‘ilm al-Yaqiny 

(ilmu yang diyakini kebenaarannya) dan al-‘Ilm al-Zanny (Ilmu yang 

masih samar akan kebenarannya). Untuk mencapai ilmu al-Yaqiny dan al-

Zanny  menurut Ibnu Taimiyyah dapat dilakukan melalui petunjuk (al-



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|64 

Dalail) atau pengalaman, melalui batin atau lahir, secara umum atau 

khusus. Semua perkara ini menjadi perdepatan manusia, dimana 

kebanyakan para ahli hadis dan al-sunnah menafikan ilmu yang teelah 

dicapai oleh seseorang kecuali ilmu tersebut dicapai melalui satu tarekat 

(metode) yang telah mereka ketahui sebelumnya, bahkan menafikan 

seluruh bentuk perunjuk-petunjuk akal tanpa hujjah yang benar. 

Sementara itu perkara al-Kashfiyyah (pengetahuan khusus) yang dimiliki 

oleh para wali yang diinkari oleh sebagian ahli kalam, dan difahami 

secara berlebihan oleh para ulama dari kalangan kami, dan sebaik-baik 

perkara adalah yang moderat. 

Dari pernyataan di atas menunjukkan bahwa Ibnu Taimiyyah 

memandang bahwa yang dimaksud dengan tarekat dalam pengertian 

yang umum adalah sebuah metode untuk mencapai hakikat ilmu dengan 

menggabungkan antara al-Dalail al-Khabariyyah (petunjuk-petunjuk al-

Qur’an, Al-Sunnah dan al-Athar) dengan al-Dalail al-‘Aqliyyah (petunjuk-

petunjuk akal), atau dengan kata lian bahwa dalam masalah al-Tariqah ila 

al-‘Ilmi (jalan menuju ilmu) dengan menggunakan sikap al-Wasatiyyah 

(meoderat). Adapun tarekat dalam pengertiannya yang khusus yaitu 

penisbatan nama tarekat kepada salah seorang sheikh sepertai; 

Qadiriyyah, ‘Adawiyyah, Shadhiliyyah dan semacamnya.  

Dalam pandangan Ibnu Taimiyyah bahwa ini adalah bentuk 

pemecahan dan pengujian umat dengan apa yang tidak diperintahkan 

oleh Allah Swt dan Rasul-Nya Saw. Sebab penamaan semacam ini adalah 

bentuk kebathilan dimana Allah swt tidak memberikan wewenang 

kepada siapapun termasuk Rasulullah Saw, sebab perkara tersebut tidak 

terdapat baik di dalam al-Qur’an, al-Sunnah, dan athar dari kaum salaf. 

Namun yang wajib bagi seorang muslim jika ditanya tentang latar 

belakang keilmuannya, maka tidak perlu menjawab bahwa saya adalah 

pengikut tarekat ini dan itu, tetapi cukup menjawab; ‘saya adalah 

muslim pengikut al-Qur’an dan al-Sunnah’, oleh karenanya janganlah 

seseorang atau sekelompok diantara kita bersikap loyal (wala’) dengan 

nama-nama semacam ini, dan memusuhi yang lain dengannya, karena 

hamba yang paling mulia disisi Allah Swt adalah yang paling bertakwa 

dari kelompok manapun ia berasal (Ahmad: 111). 

Pandangan Ibnu Taimiyyah di atas menunjukkan bahwa beliau 

membagi tarekat ke dalam dua bagian: Pertama, Terekat Mahmudah 

(terpuji) atau dalam istilah lain Tariqah al-Haqqah yaitu tarekat yang 

dilalui oleh orang-orang shaleh terdahulu (salaf al-shalih}) yang hanya 

menisbaikan diri sebagai muslim yang mengikuti al-Qur’an, dan Sunnah 



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

65| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Rasulullah Saw dan bangga dengannya. Kedua, Terekat Madhmumah 

(tercela) dalam istilah ekstrimnya Tariqah al-Batlah yaitu tarekat yang 

dilalui oleh sebagian kaum muslimin dengan menisbatkan diri kepada 

nama sheikh pendiri tarekat tersebut yang dengannya mereka merasa 

mulia dan memusuhi mereka yang tidak mengikuti tarekat sheikh 

mereka. Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa tarekat dalam 

pandangan Ibnu Taimiyyah dapat dibagi kedalam dua pengertian; 

Pertama, Tarekat dalam pengertian umum adalah metode yang dilalui 

seseorang dalam usahanya untuk mendapatkan ilmu agama. Kedua, 

Tarekat dalam pengertian khusus adalah tarekat yang dinisbatkan 

kepada sheikh pendiri tarekat tersebut, dan yang kedua ini adalah bentuk 

kebatilan. 

C. Sheikh dalam Tarekat dan Kritik Ibnu Taimiyyah 

Secara organisasi tarekat-tarekat sufi ini dibangun di atas dasar 

hubungan intim yang sebelumnya telah memiliki kemapanan antara 

sheikh dan murid. Para sheikh ini memiliki hubungan otoritatif dengan 

sheikh-sheikh sebelumnya sebagaimana isnad dalam hadith, dimana 

silsilah al-mashayikh (mata rantai guru) dibangun dengan merujuk 

seluruh jalan mereka hingga sampai ke Rasulullah Saw. (Jhon, 2010) 

Dalam pandangan para pengikut tarekat bahwa silsilah ini adalah sisilah 

spiritual yang menjadi sumber agama, ajaran, dan praktik sang sheikh, 

dengan landasan kesalehan, karamah, atau kekuatan ajaib yang dimiliki 

oleh sheikh tersebut. Dengan landasan ini kemudian seorang sheikh sering 

dianggap sebagai waly Allah (kekasih Tuhan) bahkan tidak jarang 

diantara tarekat ada mengaggap bahwa para sheikh bagaikan Nabi dalam 

Tarekatnya dimana tingkatan yang paling tinggi–dalam pandangan 

mereka- adalah melakukan pendakian melalui lingkungan para Nabi 

dalam Islam, dari Adam hingga ‘Isa–‘Alaihim al-Salam- (Shimmel: 300 ). 

(Jhon: 141) Peran seorang sheikh dalam tarekat sangatlah besar 

dimana terjadi proses transformasi ilmu di antara keduanya. Murid yang 

telah sampai pada tingkatan tertinggi diberi ijazah untuk mengadakan 

dan mengajarkan tarekat tersebut. Untuk masalah proses tranformasi 

keilmuan ini dapat difahami secara baik sebagaimana yang digambarkan 

oleh Annemarie Shimmel “Syeh adalah guru alkimia spiritual…. Dengan 

demikian ia dapat mengubah jiwa seorang pemula dari bahan dasar 

menjadi murni. Ia adalah laut kebajikan. Debu dikakinya mampu 

member penglihatan kepada pemula yang buta, sebagaimana obat mata 

yang dapat mempertinggi kekuatan penglihatan. Dia adalah tangga 

menuju sorga, demikian sucinya sehingga segala kebajikan yang ada 

pada diri nabi seakan tercermin penuh pada dirinya. Disamping itu pun 



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|66 

dia menjadi cermin yang didahulukan Tuhan daripada para ulama, dan 

Tuhan mengajarkan kepadanya perilaku yang benar…” 

Dari gambaran Schimmel tentang sosok seorang sheikh dalam 

sebuah kelompok tarekat di atas dapat disimpulkan beberapa hal; 1) 

Bahwa seorang sheikh dalam sebuah tarekat memiliki rahasia pengajaran 

yang hanya diajarkan kepada murid; 2) Seorang sheikh memiliki nilai 

magic dalam kelompok tarekat yang dipimpinnya; 3) Seorang Shaikh 

memiliki tingkat spiritual tinggi; 4) Kedudukannya dimata Tuhan 

melebihi kedudukan para ulama dan sama dengan Nabi; 5) Dalam 

dirinya tercermin prilaku Nabi; 6) Cerminan Tuhan ada dalam dirinya. 

Merujuk kepada enam poin di atas, maka wajar jika dalam 

sebuah tarekat sufi seorang sheikh adalah seorang guru spiritual dan 

uswah (contoh) yang harus diikuti, sehingga para pengikutnya (murid) 

sering kali igin dekat dengannya apakah sekedar untuk mendapat 

berkah dari ketinggian spiritual (karamah) sang shaikh, memperoleh 

manfaat dari ajarannya, dan atau manfaat dari saran dan nasehatnya 

(Jhon: 141). Sebagaimana yang telah disebutkan pada bagian terdahulu, 

dimana Ibnu Taimiyyah–Rahimahullah–memandang bahwa sebuah 

kelompok yang dinisbatkan kepada nama seorang guru adalah bentuk 

kebatilan, sebab tidak ada keterangan tentang hal tersebut baik dari al-

Qur’an, al-Sunnah, dan athar dari para ulama shaleh terdahulu (al-Salaf 

al-Salih).  

Ibnu Taimiyyah memandang bahwa penisbatan semacam ini 

merupakan bentuk sikap yang berlebihan (al-Ghuluw) terhadap sheikh. 

Beliau berkata: “Barang siapa yang bersikap ghuluw terhadap orang yang 

masih hidup, atau bersikap ghuluw terhadap orang-orang shaleh seperti 

‘Ali bin Abi Thalib atau ‘Ady -bin Musafir-, atau yang diyakini memiliki 

tingkatan spiritual tinggi seperi al-Hallaj dan al-Hakim yang ada di 

Mesir atau Yunus al-Qaniyyi dan selain mereka…kemudian menyanjung 

mereka…dalam bentuk perkataan atau perbuatan yang didalamnya 

mengandung rubu>biyyah yang hanya milik Allah Swt, maka ini 

merupakan bentuk kesyirikan dan kesesatan, dan orang yang 

melakukannya wajib bertaubat, jika tidak, maka halal darahnya. Karena 

Allah Swt mengutus para Rasul-Nya dengan tujuan agar segala 

penyembahan hanya kepada-Nya semata dan kita tidak diperbolehkan 

menjadikan sesembahan selain diri-Nya” (Taimiyyah: 85). 

Problematika al-Ghuluw fi al-Salihin ini berpengarus sangat besar 

pada sikap patuh terhadap sheikh sampai pada hal-hal yang diharaman 

dalam Islam sebagaimana pekerjaan para pengikut tarekat Rifa’iyyah 



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

67| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

yang dengan sengaja menggantungkan kalung besi di leher mereka, 

karena merupakan bagian dari aturan sheikh mereka (Abd. Rahman: 14). 

Ketika mengomentari tentang sheikh yang layak untuk diteladani, Ibnu 

Taimiyyah menegaskan bahwa sesungguhnya sheikh saleh yang lebih 

layak untuk diteladani dalam masalah keagamaan adalah mereka yang 

mengikuti jalan (tarekat) para nabi dan rasul seperti para al-Sabiqun al-

Awwalun (sahabat) dari kalangan Muhajirin dan Ansar dan yang 

mengikuti mereka secara baik dan benar, serta mereka yang memiliki 

kejujuran lisan, dan tarekat mereka adalah menyeru manusia kepada 

Allah, dan menyeru mereka untuk senantiasa taat kepada Allah dan 

Rasul-Nya, serta menyeru merka untuk mengikuti Al-Qur’an dan al-

Sunnah (Zuhair: 273).  

Ibnu Timiyyah memandang bahwa problem kewalian (al-

Wilayah) sheikh dalam dunia tasawwuf sangatlah serius, sebab memiliki 

pengaruh yang sangat besar secara langsung terhadap aqidah. Oleh 

karenanya Ibnu Taimiyyah–Rahimahullah–menyusun karya yang diberi 

judul al-Furqan baina Auliya’ al-Rahman wa Auliya’ al-Shatan (Perbedaan 

antara wali Allah dengan Wali setan). Ibnu Taimiyyah–Rahimahullah– 

dalam pendefinisiannya terhadap kata “Wali” baik yang terdapat dalam 

al-Qur’an, maupun al-Sunnah beliau menggunakan metode 

pendefenesian etimologi dan terminology, dimana kata “al-waly” secara 

etimologi dalam pandangannya merupakan lawan dari kata “al-

‘Adawah” dimana kata “al-Waly” berkonotasi makna al-Qurbu 

(kedekatan). sedang al-‘Adawah berarti al-Bu’du (jauh). Sehingga dengan 

demikian, maka yang dimaksud dengan Waly Allah secara terminology 

adalah mereka yang mendapatkan taufiq dari Allah Swt dalam cinta-

Nya, Keridaan-Nya, dan ia senantias taat atas segala yang diperintahkan 

oleh Allah Swt kepadanya (Taimiyyah: 50). 

Ibnu Taimiyyah menyimpulkan bahwa para wali Allah yang 

sesungguhnya adalah mereka yang telah ditetapkan oleh Allah Swt 

secara Nas bahwa mereka adalah ahli surga, seperti al-‘asharah al-

Mubashshirina bi al-Jannah (10 orang yang telah mendapat berita gembira 

bahwa mereka masuk surga) dan selain mereka, adapun mereka yang 

memiliki kejujuran dalam perkataan dan iman, maka secara umum 

dinyatakan bahwa mereka adalah wali dengan syarat kejujuran dalam 

iman, dan ikhlas dalam amal sesuai dengan apa yang diajarkan oleh 

Rasulullah Saw. 

Dari seluruh uraian diatas dapat disimpulkan bahwa seorang 

sheikh yang layak untuk ditauladani dalam pandangan Ibnu Taimiyyah 

adalah mereka yang meniti jalan para Nabi dan Rasul dengan 



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|68 

menjadikan al-Qur’an dan al-Sunnah sebagai ikutannya serta menyeru 

manusi kepada ketaatan kepada Allah dan Rasul-Nya dan tidak kepada 

dirinya atau mereka yang dianggap wali Allah. Adapun wali Allah 

adalah mereka yang beriman kepada Allah Swt secara jujur dan benar 

serta mengikuti apa yang diperintahkan oleh Allah Swt dan menjauhi 

laranga-Nya sesuai dengan apa yang diajarkan oleh Rasulullah Saw. 

Para wali Allah yang sesungguhnya adalah mereka yang secara Nas 

Shar’y (teks syari’at) telah dijelaskan karakteristiknya baik didalam al-

Qur’an dan al-Sunnah al-Sahihah dan mereka tidak memiliki hirarki 

kekuasaan sebagaimana yang diklaim oleh para sufi dan para pengikut 

tarekat mereka. 

D. Khirqah dalam Pandangan Ibnu Taimiyyah 

Terdapat perbedaan yang menjadi ciri khas dalam satu tarekat 

tertentu. Pertama, al-Khirqah yaitu semacam jubah berwarna yang dipakai 

oleh seorang sheikh tarekat dan menjadi cirri khas dari tarekat tertentu. 

Hanya saja khirqah ini tidak cukup untuk membedakan semua tarekat 

yang ada karena ada beberapa tarekat yang memiliki khirqah yang sama, 

misalnya Qadiriyah, Sa’diyah, dan Bahamiyah yang sama-sama 

menggunakan khirqah yang berwarna hijau. Perbedaan kedua adalah 

bahwa setiap tarekat memiliki wirid dan hizb yang berbeda yang 

diciptakan oleh masing-masing sheikh dari tarekat-tarekat tersebut 

(Surya: 233-234). 

Khirqah atau disebut juga dengan khirqah al-Futuwwah adalah 

bagian dari shi’ar kaum sufi yang menunjukkan bahwa seorang murid 

hanya bertarekat sesuai denga tarekat sheikh yang memakaikan 

kepadanya khirqah tersebut. Jadi seorang sheikh ketika menerima seorang 

murid dan hendak memasaukkannya menjadi bagian dari tarekatnya, 

maka sheikh tersebut memakaikan kepadanya khirqah tersebut yang 

menjadi simbol peenyerahan diri sepenuhnya dalam ketaatan kepada 

sheikh dan tarekatnya (Al Qadir, 1966). Khirqah ini selain sebagai symbol 

ketaatan seorang murid kepada shaikhnya juga menjadi symbol silsilah 

dalam tarekat yang harus dimiliki oleh seorang murid agar senantiasa 

mendapat keberkahan sheikh dalam menjalankan tarekatnya. Dalam 

pandangan mereka bahwa seorang murid yang tidak memiliki khirqah ini, 

maka dia tidak akan pernah mencapai derajat apapun dalam tasawwuf, 

bahkan dianggap belum memulai satu derajatpun utamanya derajat yang 

teah ditetapkan dalam tarekat sang sheikh. 

Dalam masalah ini Ibnu Taimiyyah memandang bahwa 

penggunakan khirqah sebagai syarat agar seseorang dapat mencapai 



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

69| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

derajat tertentu dalam tarekat dan mendapat berkah darinya adalah 

sebuah bentuk kebid’ahan dan kebathilan, sebab–menurutnya-syarat 

tersebut dapat berimplikasi pada pengharaman apa yang dihalalkan oleh 

Allah Swt dan penghalalan apa yang diharamkan oleh Allah Swt, dan 

syarat semacam ini tidak terdapat dalam al-Qur’an (Tamiyyah: 158-159). 

Untuk menguatkan pernyataan ini beliau menyebutkan Hadith Sahih 

yang diriwayatkan oleh al-Bukhary:  

مَ  اللَّهِ  فِ كِتَابِ  ليَْسَ  شُرُوطاً  يَشْتََِطُونَ  أنََُسٍ  بََلُ  اللَّهِ مَا  فِ كِتَابِ  ليَْسَ  شَرْطاً  اشْتََطََ  نْ 
 فَ هُوَ بََطِلٌ وَإِنْ اشْتََطََ مِائَةَ شَرْطٍ شَرْطُ اللَّهِ أَحَقُّ وَأوَْثَقُ 

Terjemahannya: 

“Ada apa dengan manusia yang mensyaratkan beberapa syarat yang 
tidak terdapat didalam kitab Allah Swt (Al-Qur’an), barang siapa yang 
mempersyaratkan satu syarat yang tidak terdapat didalam kitab Allah 
Swt (Al-Qur’an), maka syarat itu adalah batil sekalipun mereka menysun 
seratus syarat, syarat Allah lebih berhak (untuk ditunaikan) dan lebih 
kuat (dalam mengikat seorang hamba)” (Muhammad, 1400 H). 

Adapun tentang masalah pemakain khirqah dari seorang shaikkh 

kepada murid menurut Ibnu Taimiyyah adalah sebuah bentuk kebatilan 

yang tidak berdasar, dan tidak pula pernah dikerjakan oleh Rasulullah 

Saw, dan tidak pula oleh para sahabat beliau termasuk ‘Aly bin Abi 

Talib, dan tidak pula selain mereka dari kalangan tabi’in. Sementara itu 

dalil yang dipergunakan oleh mereka perihal sunnahnya khirqah adalah 

dalil dengan sanad melalui jalur al-Khalifah al-Nasir kepada ‘Abd al-

Jabbar, kepada Thumamah yang menyatakan bahwa ‘Rasulullah Saw 

pernah memakaikan kepada ‘Aly bin Abi Talib pakaian Futuwwah , 

kemudian diperintahkan kepadanya untuk mmemakaikannya kepada 

siapapun yang dikehendakinya’ adalah dalil dimana otentitas sanadnya 

tidak dapat dipertanggungjawabkan, dan didalam sanadnya terdapat 

seseorang yang tidak diketahui (majhul) dan tidak layak seorang muslim 

menyandarkan sesuatu apapun kepada Nabi Saw dari orang yang majhul 

(asal-usul dan latarbelakangnya). 

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa khirqah dalam 

pandangan Ibnu Taimiyyah adalah sebuah bentuk kebid’ahan dan 

kebatilan, sebab didalamnya terdapat syarat yang tidak dipersyaratkan 

didalam al-Qur’an dan al-Sunnah, kemudian penyandaran hadis bahwa 

Rasulullah Saw pernah memakaikan hirqah kepada Aly bin Abi Talib 

adalah sebuah bentuk kedustaan kepada Rasulullah Saw dan kepada 

Sahabat yang Mulia. Sebab istilah “Futuwwah” sebagaimana yang 

terdapat dalam lafadh hadis di atas tidak dikenal pada masa dimana 



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|70 

Rasululullah Saw dan para sahabat yang mulia hidup termasuk ‘Aly, 

dan diperkirakan muncul pada sekitar abad ke-2 sampai ke-4 Miladiyah 

dimana tasawwuf itu berkembang. 

Suggestion  

Kritik Ibnu Taimiyyah seputar tarekat sangatlah luas dan 

permasalahan-permasalahannya tersebar dalam berbagai risalah dan fatwanya, 

namun demikian dapat temukan beberapa perkara diantaranya adalah keritik 

beliau tentang penamaan satu tarekat dengan penisbatan kepada nama sheikh 

pendiri tarekat tersebut dimana menurut beliau adalah sebuah bentuk 

pengkultusan terhadap sheikh (al-Ghuluww fi al-Salihin) dan berimplikasi pada 

aqidah seseorang, dan merupakan bentuk pemecahan umat Islam, perkara ini 

merupakan bentuk kebid’ahan yang memiliki kesesatan yang nyata. Selain itu 

Ibnu Taimiyyah menyatakan bahwa kedudukan sheikh yang sesungguhnya 

adalah untuk menyeru manusia kepada Allah, dan ketaatan kepada Allah Swt 

dan Rasul-Nya serta berpegang tegus terhadap al-Qur’an dan al-Sunnah, 

sehingga sheikh yang layak untuk diteladani adalah mereka yang secara 

istiqamah mengamalkan al-Qur’an dan al-Sunnah. 

Adapun penggunaan khirqah dalam suatu kelompok sebagai 

persyaratan seorang murid yang menjadi symbol ketatan kepada sheikh dan 

symbol derajat dalam tarekat sufi menurut Ibnu Taimiyyah adalah bentuk 

kebid’ahan dan kebatilan sebab mempersyaratkan sesuatu yang tidak memiliki 

landasan baik dari al-Qur’an maupun al-Sunnah. Akhirnya, bahwa seluruh 

bentuk kritikan Ibnu Taimiyyah terhadap perkara-perkara yang terdapat dalam 

tarekat tasawwuf adalah sebuah bentuk al-Wasiyyat bi al-Haqq (bernasehat 

dalam kebenaran) karena agama ini sejatinya adalah nasehat (al-Din al-Nasihah) 

agar tetap berada dijalan Allah Swt sebagaimana yang dilalui oleh para Nabi 

dan Rasul, para Sahabat dan para Tabi’in dan salaf al-Ummah al-Salihah. 

References  

A. Mughni, Syafiq. (2002). Dinamika Inteletual Islam Pada Abad Kegelapan. 
Surabaya: Lembaga Pengkajian Agama dan Masyarakat (LAPAM). 

al-‘Arify, Muh}ammad bin ‘Abd al-Rahman. (1430). “Mauqif Ibnu min al-
Sufiyyah.”  Riyad: Maktabah Dar al-Minhaj, 1. 

As, Asmaran. (2002). Pengantar Studi Tasawuf.  Jakarta; RajaGrafindo Persada. 

Bagir, Haidar. (2006). Buku Saku Tasawuf.  Bandung; Mizan Pustaka. 

Bannany, Ahmad Muhammad. (1982). Mauqif al-Imam Ibnu Taimiyyah min al-
Tasawwuf wa al-Sufiyyah. Arab Saudi: Dar al-‘Ilmi. 



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

71| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

al-Bukhary, Muhammad bin Isma’il bin Ibrahim. al-Jami’ al-Sahih, vol. 2. Kairo: 
al-Matba’ah al-Salafiyyah, 1400 H. 

Dimashqiyyah, ‘Abd al-Rahman. (1989). Munazarah Ibnu Taimiyyah li Tahifah al-
Rifa’iyyah Kairo: Maktabah Ibnu Taimiyyah. 

al-Dhahaby, Syams al-Din Muhammad bin Ahmad bin ‘Uthman. (1985). Siyar 
A’lam al-Nubala’.  Beirut: Muassasah al-Risalah, 22. 

Esposito, Jhon L. (2010). Islam The Straight Path; Ragam Ekspresi Menuju Jalan 
Lurus. Diterj.  Arif Maftuhin. Jakarta: Paramadina dan Dian Rakyat. 

al-Fandy, Muhammad Thabit. Dairat al-Ma’arif al-Islamiyah, vol.15. Teheran: 
Intishirat Jahannam. 

Hilmy, Mustafa. Ibnu Taimiyyah wa al-Tasawwuf. Iskandariyyah: Dar al-Da’wah. 

Ibnu Khaldun. Muqaddimah. Kairo: Matba’ah al-Bahiyyah. 

Ibnu Taimiyyah, Ahmad bin ‘Abd al-Halim. (1992). Majmu’at al-Rasail wa al-
Masail. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

--------------------------.  (1958). al-Furqan Baina Auliya al-Rahman wa Auliya’ al-
Shaitan Beirut: Maktabah ‘Aly Sabih wa Auladih. 

--------------------------. (1987). al-Wasiyyah al-Kubra Risalah Ila Atba’i ‘Ady bin 
Musafir al-Umawy. Arab Saudi: Maktabah al-Siddiq. 

--------------------------. (1989). Qa’idah fi al-Mu’jizat wa al-Karamat. Urdun: 
Maktabah al-Manar. 

al-Jawy, Muhammad Nawawi. Sharh Maraqi al ‘Ubudiyah ‘ala Matn Bidayat al 
Hidayah Semarang; Toha Putra. 

al-Kibby, Zuhair Shafiq. (1993). Fiqh al-Tasawwuf li Shaikh al-Islam Ibnu 
Taimiyyah. Beirut: Dar al-Fikr. 

Mahmud, ‘Abd al-Halim. (1394 H). al-Munqidh min al-Dalal li al-Ghazaly ma’a 
Abhath fi al-Tasawwuf wa Dirasat ‘an al-Ghazaly. Mesir: Dar al-Kutub al-
Hadithah. 

Masyharuddin. (2007).  Pemberontakan Tasawwuf; Kritik Ibnu Taymiyyah atas 
Rancang Bangun Tasawwuf.   Surabaya: JP Books dan STAIN Kudus 
Press. 

Musa, Muhammad bin Hasan bin ‘Aqil. al-Mukhtar al-Masun min A’lam al-
Qurun. Jeddah: Dar al-Andalus al-Khasra’. 

Shirazi, Muhyiddin Hariri. (2010). Tikai Ego dan Fitrah. Diterj. Eti Triana dan Ali 
Yahya. Jakarta: Al-Huda. 

Munawwir,Ahmad Warson. (1997). Al Munawwir; Kamus Arab-Indonesia. 
Surabaya: Pustaka Progressif. 

al-Qurtuby, Abu ‘Abd Allah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakr. (2006). al-
Jami’ li Ahkam al-Qur’an wa al-Mubayyinu Lima Tadammanahu min al-
Sunnah wa Ayi al-Furqan, Vol. 19. Beirut: Muassasah al-Risah,  



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah… 

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020) 

 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|72 

Renard, Jhon. (2004). Dimensi-dimensi Islam. Diterj. M Khoirul Anam. Jakarta: 
Insani Press. 

Schimmel, Annemarie. (2009). Dimensi Mistik dalam Islam. Diertj. Supardi Djoko 
Damono. Jakarta: Pustaka Firdaus. 

Siroj, Said Aqil. (2009). Tasawwuf Sebagai Kritik Sosial; Mengedepankan Islam 
sebagai Inspirasi Bukan Aspirasi. Jakarta: Yayasan Khas. 

Suryadilaga, M. Alfatih. dkk. (2008). Miftahus Sufi. Yogyakarta; Teras. 

al-Sa’idy, ‘Abd al-Muta’al. Al-Mujaddiduna fi al-Islam min al-Qarni al-Awwal ila 
al-Rabi’ ‘Ashar. Jahamiz: Maktabah al-Adab.  

al-Sharqawy, ‘Abd al-Rahman. (1990). Ibnu Taimiyyah al-Faqih al-Mu’adhdhab. 
Kairi: Dar al-Shuruq. 

al-Suhrawardy, ‘Abd al-Qadir ‘Abd Allah. (1966). ‘Awarif al-Ma’arif.  Bairut: Dar 
al-Kutub al-‘Araby. 

al-Taftazany, Abu al-Wafa’ (1979). Madkhal Ila al-Tasawwuf al-Islamy. Kairo: Dar 
al-Thaqafah. 

 


