Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam
ISSN: ............. | EISSN: ...

Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)
http://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fatawa

KRITIK IBNU TAIMIYYAH TERHADAP KEDUDUKAN
SHAIKH DAN FUNGSI KHIRQAH DALAM TAREKAT

Mulyadi
STAI Al-Azhar Menganti Gresik
Mulyadi091265@gmail.com

Abstract

The term tasawwuf was known in the 2nd century and then in its development it started
to enter a period of intuition, kashf, and dhaugq. In this period, contrasts emerged from the two
groups of tasawwuf, namely the sheikh and darvish groups where both were considered as
groups that eliminated aspects of the tasawwuf experience that the previous Sufis embraced and
understood. At this time there was a mujaddid al-Islam who was held with Shaikh al-Islam from
the descendants of a woman named Taimiyyah, he was Ahmad Ibn Taimiyyah. His criticism of
the deviant beliefs and behavior of the Sufis, especially the adherents of the tarekat, was very
well known in his time and was part of his jihad in restoring the purity of Islam. Among the
cases that became part of his criticism was the sheikh's position in the tarekat which he
considered part of a form of cult towards pious people, besides that he also criticized the issue of
khirqah which is part of the shi'ar of the Sufis as a symbol of obedience to the sheikh and a
symbol of obedience to someone muris. in the tarekat. Both of these matters in the view of Ibn
Taymiyah are something far from what Allah has outlined and taught by the Prophet
Muhammad and previous pious scholars (Salaf al-saleh,).

Keywords: Tarekat, Shaikh, Khirqah, Ibn Taimiyyah, Criticism, Tasawwuf.
Abstrak

Istilah tasawwuf telah mulai dikenal pada abad ke-2 kemudian pada
perkembangannya mulai memasuki periode intuisi, kashf, dan dhauq. Pada periode ini
muncul kontras dari dua kelompok tasawwuf yaitu kelompok sheikh dan darvish
dimana kedua dianggap sebagai kelompok yang menghilangkan aspek pengalaman
tasawwuf yang di anut dan dipahami oleh para sufi terdahulu. Pada masa ini hadirlah
seorang mujaddid al-Islam yang digelar dengan Shaikh al-Islam dari keturunan seorang
wanita yang bernama Taimiyyah, beliau adalah Ahmad Ibnu Taimiyyah. Kritiknya
terhadap akidah dan prilaku yang menyimpang kaum sufi utamanya para penganut
tarekat sangat mashhur pada masanya dan merupakan bagian dari jihadnya dalam
mengembalikan kemurnian Islam. Diantara perkara yang menjadi bagian dari
kritiknya adalah kedudukan sheikh dalam tarekat yang beliau anggap sebagai bagian
dari bentuk pengkultusan terhadap orang shaleh, selain itu beliau juga mengkritik
persoalan khirqah yang merupakan bagian dari shi'ar kaum sufi sebagai symbol
ketaatan terhadap sheikh dan symbol ketaatan seseorang muris dalam tarekat. Kedua
perkara ini dalam pandangan Ibnu Taimiyyah adalah sesuatu yang jauh dari apa yang
telah digariskan oleh Allah Swt dan diajarkan oleh Rasulullah Saw serta ulama shaleh
terdahulu (Salaf al-saleh)

Kata Kunci: Tarekat, Shaikh, Khirqah, Ibnu Taimiyyah, Kritik, Tasawwuf.

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam |56



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

Introduction

Kaum mislimin percaya bahwa Allah Swt sejak awal penciptaan telah
berkominikasi aktif dengan dan kepada seluruh ciptaan-Nya dalam berbagai
bentuk dan cara, diantara cara yang paling banyak digunakan oleh Allah Swt
dalam berkomunikasi dengan makhluk-Nya adalah dengan menciptkan
berbagai hal dan memenuhi alam semesta ini dengan tanda-tanda ketuhanan
dan kebesaran-Nya, bentuk komunikasi Allah Swt yang lebih intim adalah
dengan cara memasukkan tanda-tanda ketuhanan-Nya ke dalam setiap jiwa
yang berakal (Renard, 2004). agar jiwa tersebut dapat mersakan dan
mengetahui betapa Allah Swt sangat memperhatikan setiap langkah dan
tingkah laku mereka.

Dalam diri manusia terdapat dua perkara yang dalam keadaan tertentu
terkadang mengalami pertikaian, dan pada keadaan yang lain mengalami
keserasian, kedua wilayah tersebut adalah wilayah esoteris dan eksoteris.
Wilayah esoteris adalah wilayah bersemayamnya pengtahuan tentang Tuhan
yang senantiasa aktif dalam melakukan interaksi dengannya baik secara ferbal
maupun nonferbal, dan wilayah aksoteris adalah wilayah terbentuknya suatu
hasil dari segala bentuk bisikan-bisikan esoteris. (QS. An-nash: 1-6) Bisikan-
bisikan esoterik memiliki dua bentuk; pertama, bisikan esoterik positif yaitu
bisikan Tuhan yang senantiasa mengarahkan kepada kebaikan untuk dapat
menuai kemuliaan diri di dunia dan akhirat; kedua, bisikan esoteris negatif yatu
bisikan setan (Waswasah al-Shayatiin) yang senantiasa mengarahkan kepada
kesesatan sehingga mendapatkan kemuliaan diri di dunia dan kehinaan
diakhirat. Realisasi eksoterik dari bisikan esoterik positif kemudian disebut
dalam istilah al-Qur’an al-’Amal al-Saleh dan realisasi esoterik dari bisikan
esoterik negative kemudian menghasilkan al-Sayyiat wa al-Ithm wa al-Fawash,
bahkan dalam istilah al-Qur’an mengikuti bisikan esoteris negatif sekalipun
tidak terealisasi secara eksoterik sudah tergolong al-Fawaahish al-Baatiniyyah
(kekejian abstrak).

(Muhyiddin, 2010) Tentang perkara esoterik baik yang positif maupun
negatif dalam dunia sufustik menjadi perhatian yang sangat besar, dimana
orang yang berhasil membumihanguskan sentra-sentra spiritual keburakan dan
berhasil membangun sentra-sentra kebaikan dalam ranah jiwanya, berpeluang
untuk mendapatkan pengetahuan sukmawi yang merupakan realitas abstrak
dan transenden (al-Hagigah al-Mujjaradah al-Muta’aliyah), sebab realitas ini
adalah realitas termulia dan hanya dapat ditangkap secara baik oleh jiwa yang
telah terbebas dari belenggu material, dan Tuhan hanya dapat dirasakan
kehadiran-Nya oleh orang yang memiliki pengetahuan sukmawi dengan
membelenggu dan menghanguskan segala bentuk bisikan esoterik negatif dan

57| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

mengaktifkan secara simultan dan berkelanjutan segala bentuk bisikan-bisikan
esoterik positif.

Dari uraian di atas dapat dinyatakan bahwa tasawwuf lebih memberi
aksentuasi kepada aspek batin (esoterik) yang merupakan bentuk produk
ijtihad tentang ajaran Islam. Ibnu Khaldun (w. 1406) menginformasikan bahwa
keberadaan tasawwuf secara historis bermula dari generasi salaf dengan cara
memusatkan diri dengan konsentrasi sepenuhnya dalam beribadah hanya
kepada Allah Swt semata, menjauhi dunia dan segala pesona kelezatannya,
berpaling dai harta dan jabatan, melakukan ‘uzlah untuk dapat lebih
konsentrasi dalam ibdaha (khalwat), dan senantiasa hidup dalam ibadah. Ibnu
Khaldun menjelaskan bahwa Fenomena ini merupakan fenomena umum dalam
kehidupan generasi salaf, kemudian pada abad ke-2 dan sesudahnya para ‘abid
dan mereka yang menjauhi sikap tamak dari kehidupan duniawai (zahid)
kemudian disebut dengan sufy atau mutasawwifin. (Al-Wafa’, 1979) Konteks ini
menunjukkan bahwa sejak saat itu (abad ke-2 dan sesudahnya) tasawuf
memasuki periode intusi, kashf, dan dhauq yang berkembang antara abad ke-3
dan ke-4 Hijriyyah. (Masyharuddin, 2007) Perkembangan tasawwuf di atas
kemudian membawa alam tasawwuf pada perkembangan ke arah munculnya
aliran-aliran atau mazhab-mazhab, berikut kecenderungan dan karakteristik
masing-masingyang kemudian disebut dengan Tarekat. Tarekat-tarekat yang
berkembang tersebut secara simultan dan berkelanjutan telah berperan dalam
melakukan perubahan tasawwuf yang pada awalnya merupakan kegiatan yang
bersifat individu menjadi gerakan massa yang melemahkan cita-cita tertinggi
golongan sufi klasik (Annemarie, 2009).

Dalam catatan (Syafig A. Mughni, 2002) menginformasikan bahwa
pada abad kegelapan muncul suatu kontras yang tampaknya menunjukkan
berbagai penyimpangan dari tradisi sufistik sebelumnya. Kontras ini tampak
pada dua kelompok; pertama, kelompok sheikh yaitu kelompok tasawwuf yang
memiliki organisasi yang jelas dan kegiatan-kegiatan mereka berpusat di
khangah yang biasanya terletak di kota-kota; kedua, kelompok yang disebut oleh
Syafiq dengan “Dervish-berkelana” biasanya orang-orang pencuri, petualang,
pesulap, dan bahkan pencuri. Mereka ini sering digambarkan sebagai
kelompok sufi yang menghilangkan aspek pengalaman sufisme yang dianut
oleh para sufi sebelumnya. Kelompok ini memandang bahwa semangat
berpetualang merupakan jalan sufi. Sikap semacam itu telah ada sejak adanya
tarekat, dan bahkan lebih menampakkan diri secara jelas ketika sufisme
melembaga secara mapan ditengah masyarakat.

Kemunculan berbagai bentuk kontras sufistik sebagaimana yang
digambarkan oleh Syafiq A. Mughni di atas, kemudian memunculkan sikap

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 58



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

para tokoh pada masa itu untuk meluruskan berbagai penyimpangan-
penyimpangan tersebut utamanya yang berhubungan dengan Aqgidah. Diantara
para tokoh yang sangat memberikan perhatian dalam upaya memurnikan
kembali agidah Islam yang bermuara pada al-Qur’an, dan al-Sunnah yang
sesuai dengan faham al-Salaf al-Saleh adalah Shaikh al-Islam Ibnu Taimiyyah
dengan kerangka dasar pemikiran bahwa Islam dan pembaharuan Islam
memerlukan suatu cara, yaitu jalan tengah (al-Wasatyyah). Pada kenyataannya,
jalan tengah harus dipadukan dengan perkembangan dalam Islam yang
bermacam-macam tersebut dengan tetap berpegang pada ajaran pokok Islam
yang termaktub dalam al Qur’an dan Sunnah yang murni dan sesuai dengan
tahan Salaf al-Ummah, yang tidak terkontaminasi oleh budaya-budaya asing.

Pada masa hidupnya Shaikh al-Islam Ibnu Taimiyyah banyak melakukan
kritikan-kritikan terhadap prilaku menyimpangan paham ke-Islam-an
utamanya para pengikut tarekat-tarekat sufi. Jika demikian bagaimana
pandangan Ibnu Taimiyyah tentang tarekat? Bagaimana kritikan Ibnu
Taimiyyah terhadap kedudukan seorang shaikh dalam Tarekat? Apakah yang
dimaksud dengan khirgah menurut Ibnu Taimiyyah? Seluruh pertanyaan ini
akan diurai dalam makalah ini sesuai dengan kemampuan penulisnya.

Results and Discussion

A. Riwayat Singkat Hidup Ibnu Taimiyyah

Ibnu Taimiyyah bernama asli Ahjmad bin “‘Abd al-Halim bin
‘Abd al-Salam bin Taimiyyah al-Harrany al-Dimasyqy al-H{anbaly
bergelar Shaikh al-Islam Taqiyuddin dan berlagab Abu al-*Abbas. beliau
lahir di kota Harran pada hari Senin 10 Rabi’ al-Awwal Tahun 661 H
bertepatan dengan 25 Januari 1262 M, kemudian seluruh keluarganya
pindah Damaskus pada saat beliau masih kecil (Al-Muta’a, 1406 H).
Kakek beliau adalah seorang ahli Hadith yang terkenal, Ibnu Taimiyyah
pernah berkata tentang kekek beliau: “Kakek kami meliki hafalan hadith
yang sangat mengangumkan dan beliau juga menghafal seluruh
kelompok-kelompok manusia dan pendapat-pendapat mereka secara
baik”. Sementara ayah beliau adalah seseorang yang memiliki kedalam
ilmu, seorang mufti, dan penulis produktif, beliau menjadi seorang imam
menggantikan ayahnya (kakek Ibnu Taimiyyah), beliau adalah seorang
imam, peneliti dan menguasai berbagai cabang ilmu” demikian yang
disebutkan oleh Al-Dhahaby dalam Siyara A’lam al-Nubala’ sebagaimana
yang dinukil oleh MustafaHilmy. Dan Ibnu Taymiyyah adalah panggilan
untuk salah seorang dari kakek beliau yang bernama Muh}ammad bin al-
Khad}r, terdapat dua riwayat yang berbeda tentang permasalahan ini -
sebagaimana yang diinformasikan oleh al-Dhahaby dan nukil oleh

59| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

Bannany-Pertama, bahwa ibu dari Muhjammad bin al-Khadr bernama
Taymiyyah dan merupakan seorang penasehat sehingga Ibnu Taimiyyah
disandarkan kepada beliau dan dikenal menjadi nama keluarga (fam).
Kedua, bahwa nama Taimiyyah adalah putri dari Muhammad bin al-
Khadr dan bukanlah nama dari ibunya Muhjammmad al-Khadr
menamai putrinya dengan Taimiyyah disebabkan karena ketika beliau
menunaikan haji beliau melewati suatu daerah yang bernama Taima’
sebuah kota yang berdekatan dengan Tabuk Jazirah ‘Arabiyyah, dikota
tersebut Muhammad bertemu dengan seorang putrid bernama
“Taimiyyah” seembalinya dari haji beliau menemukan istrinya
melahirkan anak perempuan lalu beliau menaminya dengan
‘Taimiyyah”. Dari kedua riwayat ini -Banany- menyimpulkan bahwa
penyebab munculnya nama “Taimiyyah” disebabkan karena riwayat
yang kedua, ketika sang putri dewasa menjadi seorang penasehat yang
terkenal, sehingga nama keturunannya disandarkan kepadanya (Maugqif,
1985).

Ibnu Taimiyyah hidup pada masa dinasti Mamalik dalam
lingkungan yang penuh dengan ilmu, dimana keluarga beliau adalah
keluarga yang sangat mencintai ilmu dan dikenal sebagai keluarga
penuntut ilmu -sebagaimana yang telah diuraikan sebelumnya- selain
itu beliau juga tumbuh di kota yang memiliki karakteristik keilmuan dan
penuh dengan ulama. Para sejarawan yang merekam perjalanan hidup
keluarga Ibnu Taimiyyah utamanya pada saat melarikan diri dari
serangan tentara Tatar terhdap kota mereka -Harrah- menuju Damaskus
pada tahun 667 H/1268 M, mengungkapkan bahwa keluarga ini
membawa tumpukan buku di atas dokar mereka dan tidak tampak
disana selain buku. Ini menunjukkan perhatian besar dan penghargaan
keluarga ini terhadap buku yang memberikan penekanan bahwa
keluarga ini adalah keluarga pecinta ilmu (Abd. Rahman, 1430).

Kecerdasan Ibnu Taimiyyah telah tampak sejak kecil, beliau
sangat terkenal dari sebayanya akan kecerdasan, ketekunan, ketelitian
dan kekuatan hafalannya, bahkan telah tersebar dikalangan para ulama
masa itu bahwa di tanah Damaskus terdapat seorang anak yang memiliki
keitimewaan hafalan. Hal ini mengundang salah seorang ulama dari
tanah Halb ke Damaskus untuk membuktikan kebenaran berita tentang
kejeniusan seorang anak yang bernama Ahmad bin Taimiyyah, setelah
bertemu dengan Ibnu Taimiyyah ulama tersebut memintanya untuk
menulis di atas lauh sebelas hadis beserta sanadnya, kemudian ulama
tersebut memintanya untuk menghapus tulisan tersebut dan

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 60



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

menyuruhnya untuk membaca kembali melalui hafalan apa yang telah
dia tulis sebelumnya, setelah Ibnu Taimiyyah kembali kesebelas hadis
tersebut secara utuh melalui kekuatan hafalan, dengan penuh takjub
ulama tersebut pun berkata: “Jika anak ini tumbuh dewasa, maka dia
adalah seorang ulama besar, karena saya belum menemukan seorang
anak yang sama dengannya” (Abd Rahman, 1420 H).

Pendidikan paling pertama yang didapatkan oleh Ibnu
Taimiyyah adalah pendidikan dari ayah dan ibunya, dimana keduanya
senantiasa mengajarkan beliau dari masa kecil tentang pentingnya buku
dan ilmu. Ayahnya banyak memberikan kepadanya hafalan terhadap
hadis, dan mengajarkannya bahasa Arab dan sastranya, hingga beliau
telah menghafal banyak syair pada masa dini. Beliau juga belajar pada
banyak guru selain dari ayanya, diantara guru-guru beliau adalah
Zainab binti Makky dimana beliau mendengarkan hadis darinya, selain
hadis dan ilmunya beliau juga mempelajari ilmu-ilmu yang lain, beliau
memiliki kekutan hafalan dimana tidaklah sesuatu yang beliau
dengarkan kecuali beliau hafal, beliau senantiasa belajar hingga beliau
menjadi ulama dalam bidang tafsir dan ilmunya, ahli dibidang fighi dan
diskursusnya -utamanya fighi madhhab Hanbaly-, bahakan dikatakan
beliau sangat ahli dalam fighi-fighi mazhab dari para penganut mazhab
tersebut, beliau sangat menguasai usul al-Figh, Nahwu, sastara, kalam,
tilsafat, Tasawwuf dan ilmu-ilmu lain baik ilmu naqly maupun ‘aqly,
beliau telah menguasai seluruh ilmu dan cabang-cabangnya selama 30
tahun.

Pada saat beliau berumur 20 tahun ayahnya mengajarinya cara
berfatwa, sehingga beliau berfatwa dihadapn ayahnya, dan ayahnya
senantiasa memotivasinya, seluruh fatwanya didiskusikan terus menerus
hingga ayahnya merasa tenang dan melepaskan berftwa secara mandiri.
Para ulama teman-teman ayahnya terkagum dengan kedalaman ilmu,
ketelitian dan ketepatan dalil yang digunakan oleh Ibnu Taimiyyah
muda dalam berfatwa(Al Syarqa: 10). Sikap ortodoksi Ibnu Taimiyyah
utamanya dalam hal debat (al-munazarah wa al-Mujadalah) telah tampak
sejak beliau berusia 20 tahun dimana beliau pernah mendebat seorang
ulama yang bersebarangan dengan madhhabnya, seorang ulama yang
berumur 50 tahun dan bermadhhab shafi'y serta menguasai pendapat-
pendapat al-Ash’ary. Ulama tersebut melakukan kesalahan, yang karena
sikap ortodiksinya Ibnu Taimiyyah pun mengatakan kepada ulama
tersebut : “Yang kamu katakana itu adalah bentuk permusuhan atau

!II

karena kebodohan terhadap Sunnah!” pernyataan Ibnu Taimiyyah ini

diketahui oleh ayahnya dan diluruskan bahwa hal itu tidak beradab,

61| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

sehingga beliau harus minta maaf kepada ayahnya dan juga kepada
ulama yang didebtanya dan berjanji kepada kedua orangtuanya untuk
menjadi anak sebagaimana yang mereka inginkan, senantiasa berpegang
teguh pada sunnah, dan berdiskusi secara baik. Sepeninggal ayahnya
pada tahun 681 H atau 1282 M, Ibnu Taimiyyah menggantikan
kedudukan ayahnya sebagai guru besar Madhhab Hanbaly (Syafiq: 99).
Beliau memiliki banyak murid diantaranya adalah Ibnu al-Qayyim al-
Jauziyyah dan Ibnu Kathir dan banyak lagi selainnya.

Diantara bentuk perjuangan Ibnu Taimiyyah adalah ketika
pasukan Tatar hendak menuju menyerang Sham pada tahun 700 H/1300
M dan menuju ke Mesir, para penduduk Damaskus merasa takut,
kemudian Ibnu Taimiyyah menenangkan mereka. Kemudian beliau
mengutus beberapa orang ke Mesir untuk menemui al-Nasir
Muhammad Qallawun penguasa Mesir dan Sham pada waktu untuk
mengirim pasukan ke wilayah Sham, disamping itu Ibnu Taimiyyah pun
mengirim pasukannya untuk membantu pasukan pemerintah. (Al
Mujadidu: 262) Mengetahui hal ini kaum Tatar pun mengurungkan
niatnya untuk menyerang Sham dan menduduki Mesir, karena melihat
kekuatan besar kaum muslimin telah menanti mereka di Sham.
Perjuangan terbesar Ibnu Taimiyyah adalah perjuangan dalam
memurnikan Aqidah Islamiyyah dalam menghadapi para kaum jumud
dari kalangan al-Mutasawwifah, al-Ash’ariyyah, bahkan Fugaha. Sehingga
tidak jarang Ibnu Taimiyyah harus mendekam didalam penjara akibat
perseteruan ideology dengan para rivalnya baik dari kalangan sufy, ahlu
al-kalam, dan bahkan fugaha’. Oleh karenanya al-Syarqawy menyebutnya
dengan al-Fagih al-Mu’adhdhab (seorang ahli fighi yang teraniaya), sebab
penganiayaan terhadap beliau tidak hanya terjadi semasa beliau hidup
bahkan sampai hari ini ketika beliau telah berkalang tanah dan
meninggalkan berbagai goresan emas hasil dari buah tangannya pun
masih terus teraniaya utamnya dari kalangan pemikir yang berhaluan
filsafat atau kalam dan tasawwuf semua disebabkan karena kejumudan
para pengiut ideologinya.

Imam Ibnu Taimiyyah dikenal sebagai seorang ulama yang
sangat produktif, beliau tidak pernah meninggalkan kertas dan pena,
bahkan seluruh bentuk perdebatan beliau dengan kelompok-kelompok
Islam lainnya senantiasa beliau dokumentasikan. Beliau wafat pada
malam senin 20 Dhulqa’dah 728 H/1328 M dengan meninggalkan
banyak karya yang tidak terhitung jumlahnya. Diantara karya-karya
yang telah beliau wariskan adalah; Kitab al-Iman, Dar-u Ta’arud al-"Aqli wa

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 62



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

al-Nagqli, al-’Aqidah al-Wasitiyyah, Minhaj al-Sunnah al-Nabawiyyah fi Naqd
Kalam al-Shi’ah wa al-Qadariyyah, Iqtidjau al-Shirat al-Mustagim Mukhalafat
Ashab al-Jahim, al-Siyasah al-Shar’iyyah fi Islah al-Ra’y wa al-Ra’iyyah, al-
Jawab al-Sahih i man Baddala din al-Masih, ‘Aqidah al-Tadmuriyyah, al-
Fatawa al-Hamawiyyah, al-Furqan baina Auliya’ al-Rahjman wa Auliya’ al-
Shaitan, Mugaddimah fi Usul al-Tafsir, Majmu’ al-Fatawa, Majmu’ al-Rasail
wa al-Masail, Ma'arij al-Wusul, al-Tibyan fi Nuzul al-Qur’an, al-Tafsir al-
Kabir, Qa’idah fi al-Mu'jizat wa al-Karamat, al-Istigamah, dan banyak lagi
lainnya.

B. Tarekat Dalam Pandangan Ibnu Taimiyyah

Ibnu Taimiyyah membagi ilmu agama kedalam dua bagian:
Pertama, adalah ilmu yang berhubungan dengan berita yang wajib di
yakini seperti; [lmu tentang Allah, Malaikat baik tentang keadaan, sifat
dan pekerjaan mereka, ilmu tentang kitab-kitab Allah, ilmu tentang
Rasul-rasul Allah, para Nabi Allah, kaum mereka, dan kedudukan
mereka dan yang mencakup tentang berita para wali, sahabat serta
kedudukan mereka, ilmu tetang akhirat yang mencakup Surga, Neraka,
dan pahala serata ‘azab dari setiap pekerjaan manusia. Bagian pertama
ini disebut pula dengan Usul al-Din, Akidah utama, IImu kalam, Ilmu
Akidah, Masalah Ilmiah, Masalah Khabariyah, atau ilmu al-Mukashafat.
Kedua, adalah ilmu yang menuntut amal lahir dan batin seperti; perkara-
perkara yang diwajibkan, diharamkan, dibolehkan (al-Mubahat),
dimakruhkan (al-Makruhat). sementara itu perkara perintah dan larangan
terkadang masuk dalam kategori ‘Itigadat (perkara yang harus diyakini)
jika ditinjau dari segi ilmu, adapun jika ditinjau dari segi perkara-perkara
yang diperintahkan untuk diamalkan dan larangan untuk ditinggalkan,
maka masuk dalam kategori yang kedua (Ahmad, 1989).

Untuk dapat sampai kepada kedua bentuk ilmu tersebut, maka
diperlukan metode (tarekat), dalam pandangan Ibnu Taimiyyah bahwa
diantara kaum muslimin ada yang sepakat tentang metode (tarekat)
tertentu dan adapula yang tidak, metode-metode yang diperdebatkan
adalah tentang apakah pengetahuan tentang kebaikan, keburukan,
kewajiban, keharaman dapat diketahui melalui ‘akal sebagaimana dapat
diketahui melalui khabar atau hanya dapat diketahui melalui khabar?
Dan apakah khabar itu sebagai landasah hukum atau dia menampakkan
hukum sebagaimana apa yang ditampakkan oleh hakikat dari sesuatu?
Dari pertanyaan ini kemudian memunculkan istilah al-‘ilm al-Yaginy
(ilmu yang diyakini kebenaarannya) dan al-“llm al-Zanny (Ilmu yang
masih samar akan kebenarannya). Untuk mencapai ilmu al-Yaginy dan al-
Zanny menurut Ibnu Taimiyyah dapat dilakukan melalui petunjuk (al-

63 | Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

Dalail) atau pengalaman, melalui batin atau lahir, secara umum atau
khusus. Semua perkara ini menjadi perdepatan manusia, dimana
kebanyakan para ahli hadis dan al-sunnah menafikan ilmu yang teelah
dicapai oleh seseorang kecuali ilmu tersebut dicapai melalui satu tarekat
(metode) yang telah mereka ketahui sebelumnya, bahkan menafikan
seluruh bentuk perunjuk-petunjuk akal tanpa hujjah yang benar.
Sementara itu perkara al-Kashfiyyah (pengetahuan khusus) yang dimiliki
oleh para wali yang diinkari oleh sebagian ahli kalam, dan difahami
secara berlebihan oleh para ulama dari kalangan kami, dan sebaik-baik
perkara adalah yang moderat.

Dari pernyataan di atas menunjukkan bahwa Ibnu Taimiyyah
memandang bahwa yang dimaksud dengan tarekat dalam pengertian
yang umum adalah sebuah metode untuk mencapai hakikat ilmu dengan
menggabungkan antara al-Dalail al-Khabariyyah (petunjuk-petunjuk al-
Qur’an, Al-Sunnah dan al-Athar) dengan al-Dalail al-’Aqliyyah (petunjuk-
petunjuk akal), atau dengan kata lian bahwa dalam masalah al-Tarigah ila
al-‘IImi (jalan menuju ilmu) dengan menggunakan sikap al-Wasatiyyah
(meoderat). Adapun tarekat dalam pengertiannya yang khusus yaitu
penisbatan nama tarekat kepada salah seorang sheikh sepertai;
Qadiriyyah, ‘Adawiyyah, Shadhiliyyah dan semacamnya.

Dalam pandangan Ibnu Taimiyyah bahwa ini adalah bentuk
pemecahan dan pengujian umat dengan apa yang tidak diperintahkan
oleh Allah Swt dan Rasul-Nya Saw. Sebab penamaan semacam ini adalah
bentuk kebathilan dimana Allah swt tidak memberikan wewenang
kepada siapapun termasuk Rasulullah Saw, sebab perkara tersebut tidak
terdapat baik di dalam al-Qur’an, al-Sunnah, dan athar dari kaum salaf.
Namun yang wajib bagi seorang muslim jika ditanya tentang latar
belakang keilmuannya, maka tidak perlu menjawab bahwa saya adalah
pengikut tarekat ini dan itu, tetapi cukup menjawab; ‘saya adalah
muslim pengikut al-Qur’an dan al-Sunnah’, oleh karenanya janganlah
seseorang atau sekelompok diantara kita bersikap loyal (wala’) dengan
nama-nama semacam ini, dan memusuhi yang lain dengannya, karena
hamba yang paling mulia disisi Allah Swt adalah yang paling bertakwa
dari kelompok manapun ia berasal (Ahmad: 111).

Pandangan Ibnu Taimiyyah di atas menunjukkan bahwa beliau
membagi tarekat ke dalam dua bagian: Pertama, Terekat Mahmudah
(terpuji) atau dalam istilah lain Tarigah al-Hagqah yaitu tarekat yang
dilalui oleh orang-orang shaleh terdahulu (salaf al-shalihf) yang hanya
menisbaikan diri sebagai muslim yang mengikuti al-Qur’an, dan Sunnah

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 64



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

Rasulullah Saw dan bangga dengannya. Kedua, Terekat Madhmumah
(tercela) dalam istilah ekstrimnya Tarigah al-Batlah yaitu tarekat yang
dilalui oleh sebagian kaum muslimin dengan menisbatkan diri kepada
nama sheikh pendiri tarekat tersebut yang dengannya mereka merasa
mulia dan memusuhi mereka yang tidak mengikuti tarekat sheikh
mereka. Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa tarekat dalam
pandangan Ibnu Taimiyyah dapat dibagi kedalam dua pengertian;
Pertama, Tarekat dalam pengertian umum adalah metode yang dilalui
seseorang dalam usahanya untuk mendapatkan ilmu agama. Keduas,
Tarekat dalam pengertian khusus adalah tarekat yang dinisbatkan
kepada sheikh pendiri tarekat tersebut, dan yang kedua ini adalah bentuk
kebatilan.

C. Sheikh dalam Tarekat dan Kritik Ibnu Taimiyyah

Secara organisasi tarekat-tarekat sufi ini dibangun di atas dasar
hubungan intim yang sebelumnya telah memiliki kemapanan antara
sheikh dan murid. Para sheikh ini memiliki hubungan otoritatif dengan
sheikh-sheikh sebelumnya sebagaimana isnad dalam hadith, dimana
silsilah al-mashayikh (mata rantai guru) dibangun dengan merujuk
seluruh jalan mereka hingga sampai ke Rasulullah Saw. (Jhon, 2010)
Dalam pandangan para pengikut tarekat bahwa silsilah ini adalah sisilah
spiritual yang menjadi sumber agama, ajaran, dan praktik sang sheikh,
dengan landasan kesalehan, karamah, atau kekuatan ajaib yang dimiliki
oleh sheikh tersebut. Dengan landasan ini kemudian seorang sheikh sering
dianggap sebagai waly Allah (kekasih Tuhan) bahkan tidak jarang
diantara tarekat ada mengaggap bahwa para sheikh bagaikan Nabi dalam
Tarekatnya dimana tingkatan yang paling tinggi-dalam pandangan
mereka- adalah melakukan pendakian melalui lingkungan para Nabi
dalam Islam, dari Adam hingga ‘Isa-"Alaihim al-Salam- (Shimmel: 300 ).

(Jhon: 141) Peran seorang sheikh dalam tarekat sangatlah besar
dimana terjadi proses transformasi ilmu di antara keduanya. Murid yang
telah sampai pada tingkatan tertinggi diberi ijazah untuk mengadakan
dan mengajarkan tarekat tersebut. Untuk masalah proses tranformasi
keilmuan ini dapat difahami secara baik sebagaimana yang digambarkan
oleh Annemarie Shimmel “Syeh adalah guru alkimia spiritual.... Dengan
demikian ia dapat mengubah jiwa seorang pemula dari bahan dasar
menjadi murni. la adalah laut kebajikan. Debu dikakinya mampu
member penglihatan kepada pemula yang buta, sebagaimana obat mata
yang dapat mempertinggi kekuatan penglihatan. Dia adalah tangga
menuju sorga, demikian sucinya sehingga segala kebajikan yang ada
pada diri nabi seakan tercermin penuh pada dirinya. Disamping itu pun

65| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

dia menjadi cermin yang didahulukan Tuhan daripada para ulama, dan
Tuhan mengajarkan kepadanya perilaku yang benar...”

Dari gambaran Schimmel tentang sosok seorang sheikh dalam
sebuah kelompok tarekat di atas dapat disimpulkan beberapa hal; 1)
Bahwa seorang sheikh dalam sebuah tarekat memiliki rahasia pengajaran
yang hanya diajarkan kepada murid; 2) Seorang sheikh memiliki nilai
magic dalam kelompok tarekat yang dipimpinnya; 3) Seorang Shaikh
memiliki tingkat spiritual tinggi; 4) Kedudukannya dimata Tuhan
melebihi kedudukan para ulama dan sama dengan Nabi; 5) Dalam
dirinya tercermin prilaku Nabi; 6) Cerminan Tuhan ada dalam dirinya.

Merujuk kepada enam poin di atas, maka wajar jika dalam
sebuah tarekat sufi seorang sheikh adalah seorang guru spiritual dan
uswah (contoh) yang harus diikuti, sehingga para pengikutnya (murid)
sering kali igin dekat dengannya apakah sekedar untuk mendapat
berkah dari ketinggian spiritual (karamah) sang shaikh, memperoleh
manfaat dari ajarannya, dan atau manfaat dari saran dan nasehatnya
(Jhon: 141). Sebagaimana yang telah disebutkan pada bagian terdahulu,
dimana Ibnu Taimiyyah-Rahimahullah-memandang bahwa sebuah
kelompok yang dinisbatkan kepada nama seorang guru adalah bentuk
kebatilan, sebab tidak ada keterangan tentang hal tersebut baik dari al-
Qur’an, al-Sunnah, dan athar dari para ulama shaleh terdahulu (al-Salaf
al-Salih).

Ibnu Taimiyyah memandang bahwa penisbatan semacam ini
merupakan bentuk sikap yang berlebihan (al-Ghuluw) terhadap sheikh.
Beliau berkata: “Barang siapa yang bersikap ghuluw terhadap orang yang
masih hidup, atau bersikap ghuluw terhadap orang-orang shaleh seperti
‘Ali bin Abi Thalib atau ‘Ady -bin Musafir-, atau yang diyakini memiliki
tingkatan spiritual tinggi seperi al-Hallaj dan al-Hakim yang ada di
Mesir atau Yunus al-Qaniyyi dan selain mereka... kemudian menyanjung
mereka...dalam bentuk perkataan atau perbuatan yang didalamnya
mengandung rubu>biyyah yang hanya milik Allah Swt, maka ini
merupakan bentuk kesyirikan dan kesesatanr dan orang yang
melakukannya wajib bertaubat, jika tidak, maka halal darahnya. Karena
Allah Swt mengutus para Rasul-Nya dengan tujuan agar segala
penyembahan hanya kepada-Nya semata dan kita tidak diperbolehkan
menjadikan sesembahan selain diri-Nya” (Taimiyyah: 85).

Problematika al-Ghuluw fi al-Salihin ini berpengarus sangat besar
pada sikap patuh terhadap sheikh sampai pada hal-hal yang diharaman
dalam Islam sebagaimana pekerjaan para pengikut tarekat Rifa’iyyah

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 66



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

yang dengan sengaja menggantungkan kalung besi di leher mereka,
karena merupakan bagian dari aturan sheikh mereka (Abd. Rahman: 14).
Ketika mengomentari tentang sheikh yang layak untuk diteladani, Ibnu
Taimiyyah menegaskan bahwa sesungguhnya sheikh saleh yang lebih
layak untuk diteladani dalam masalah keagamaan adalah mereka yang
mengikuti jalan (tarekat) para nabi dan rasul seperti para al-Sabiqun al-
Awwalun (sahabat) dari kalangan Muhajirin dan Ansar dan yang
mengikuti mereka secara baik dan benar, serta mereka yang memiliki
kejujuran lisan, dan tarekat mereka adalah menyeru manusia kepada
Allah, dan menyeru mereka untuk senantiasa taat kepada Allah dan
Rasul-Nya, serta menyeru merka untuk mengikuti Al-Qur’an dan al-
Sunnah (Zuhair: 273).

Ibnu Timiyyah memandang bahwa problem kewalian (al-
Wilayah) sheikh dalam dunia tasawwuf sangatlah serius, sebab memiliki
pengaruh yang sangat besar secara langsung terhadap aqidah. Oleh
karenanya Ibnu Taimiyyah-Rahimahullah-menyusun karya yang diberi
judul al-Furqan baina Auliya’ al-Rahman wa Auliya’ al-Shatan (Perbedaan
antara wali Allah dengan Wali setan). Ibnu Taimiyyah-Rahimahullah-
dalam pendefinisiannya terhadap kata “Wali” baik yang terdapat dalam
al-Qur'an, maupun al-Sunnah beliau menggunakan metode
pendefenesian etimologi dan terminology, dimana kata “al-waly” secara

"

etimologi dalam pandangannya merupakan lawan dari kata “al-
‘Adawah” dimana kata “al-Waly” berkonotasi makna al-Qurbu
(kedekatan). sedang al-’Adawah berarti al-Bu’du (jauh). Sehingga dengan
demikian, maka yang dimaksud dengan Waly Allah secara terminology
adalah mereka yang mendapatkan taufiq dari Allah Swt dalam cinta-
Nya, Keridaan-Nya, dan ia senantias taat atas segala yang diperintahkan
oleh Allah Swt kepadanya (Taimiyyah: 50).

Ibnu Taimiyyah menyimpulkan bahwa para wali Allah yang
sesungguhnya adalah mereka yang telah ditetapkan oleh Allah Swt
secara Nas bahwa mereka adalah ahli surga, seperti al-‘asharah al-
Mubashshirina bi al-Jannah (10 orang yang telah mendapat berita gembira
bahwa mereka masuk surga) dan selain mereka, adapun mereka yang
memiliki kejujuran dalam perkataan dan iman, maka secara umum
dinyatakan bahwa mereka adalah wali dengan syarat kejujuran dalam
iman, dan ikhlas dalam amal sesuai dengan apa yang diajarkan oleh
Rasulullah Saw.

Dari seluruh uraian diatas dapat disimpulkan bahwa seorang
sheikh yang layak untuk ditauladani dalam pandangan Ibnu Taimiyyah
adalah mereka yang meniti jalan para Nabi dan Rasul dengan

67 | Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

menjadikan al-Qur’an dan al-Sunnah sebagai ikutannya serta menyeru
manusi kepada ketaatan kepada Allah dan Rasul-Nya dan tidak kepada
dirinya atau mereka yang dianggap wali Allah. Adapun wali Allah
adalah mereka yang beriman kepada Allah Swt secara jujur dan benar
serta mengikuti apa yang diperintahkan oleh Allah Swt dan menjauhi
laranga-Nya sesuai dengan apa yang diajarkan oleh Rasulullah Saw.
Para wali Allah yang sesungguhnya adalah mereka yang secara Nas
Shar’y (teks syari’at) telah dijelaskan karakteristiknya baik didalam al-
Qur’an dan al-Sunnah al-Sahihah dan mereka tidak memiliki hirarki
kekuasaan sebagaimana yang diklaim oleh para sufi dan para pengikut
tarekat mereka.

D. Khirqah dalam Pandangan Ibnu Taimiyyah

Terdapat perbedaan yang menjadi ciri khas dalam satu tarekat
tertentu. Pertama, al-Khirqah yaitu semacam jubah berwarna yang dipakai
oleh seorang sheikh tarekat dan menjadi cirri khas dari tarekat tertentu.
Hanya saja khirqah ini tidak cukup untuk membedakan semua tarekat
yang ada karena ada beberapa tarekat yang memiliki khirqah yang sama,
misalnya Qadiriyah, Sa’diyah, dan Bahamiyah yang sama-sama
menggunakan khirgah yang berwarna hijau. Perbedaan kedua adalah
bahwa setiap tarekat memiliki wirid dan hizb yang berbeda yang
diciptakan oleh masing-masing sheikh dari tarekat-tarekat tersebut
(Surya: 233-234).

Khirgah atau disebut juga dengan khirqah al-Futuwwah adalah
bagian dari shi’ar kaum sufi yang menunjukkan bahwa seorang murid
hanya bertarekat sesuai denga tarekat sheikh yang memakaikan
kepadanya khirqah tersebut. Jadi seorang sheikh ketika menerima seorang
murid dan hendak memasaukkannya menjadi bagian dari tarekatnya,
maka sheikh tersebut memakaikan kepadanya khirgah tersebut yang
menjadi simbol peenyerahan diri sepenuhnya dalam ketaatan kepada
sheikh dan tarekatnya (Al Qadir, 1966). Khirqah ini selain sebagai symbol
ketaatan seorang murid kepada shaikhnya juga menjadi symbol silsilah
dalam tarekat yang harus dimiliki oleh seorang murid agar senantiasa
mendapat keberkahan sheikh dalam menjalankan tarekatnya. Dalam
pandangan mereka bahwa seorang murid yang tidak memiliki khirgah ini,
maka dia tidak akan pernah mencapai derajat apapun dalam tasawwuf,
bahkan dianggap belum memulai satu derajatpun utamanya derajat yang
teah ditetapkan dalam tarekat sang sheikh.

Dalam masalah ini Ibnu Taimiyyah memandang bahwa
penggunakan khirqah sebagai syarat agar seseorang dapat mencapai

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 68



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

derajat tertentu dalam tarekat dan mendapat berkah darinya adalah
sebuah bentuk kebid’ahan dan kebathilan, sebab-menurutnya-syarat
tersebut dapat berimplikasi pada pengharaman apa yang dihalalkan oleh
Allah Swt dan penghalalan apa yang diharamkan oleh Allah Swt, dan
syarat semacam ini tidak terdapat dalam al-Qur’an (Tamiyyah: 158-159).
Untuk menguatkan pernyataan ini beliau menyebutkan Hadith Sahih
yang diriwayatkan oleh al-Bukhary:

1 < A% o 120 & I . of 7 N <5 <34
B3 o g T3 08 B S 3 o by Bbiks 6T o

Terjemahannya:

“Ada apa dengan manusia yang mensyaratkan beberapa syarat yang
tidak terdapat didalam kitab Allah Swt (Al-Qur’an), barang siapa yang
mempersyaratkan satu syarat yang tidak terdapat didalam kitab Allah
Swt (Al-Qur’an), maka syarat itu adalah batil sekalipun mereka menysun
seratus syarat, syarat Allah lebih berhak (untuk ditunaikan) dan lebih
kuat (dalam mengikat seorang hamba)” (Muhammad, 1400 H).

Adapun tentang masalah pemakain khirgah dari seorang shaikkh

kepada murid menurut Ibnu Taimiyyah adalah sebuah bentuk kebatilan
yang tidak berdasar, dan tidak pula pernah dikerjakan oleh Rasulullah
Saw, dan tidak pula oleh para sahabat beliau termasuk ‘Aly bin Abi
Talib, dan tidak pula selain mereka dari kalangan tabi’in. Sementara itu
dalil yang dipergunakan oleh mereka perihal sunnahnya khirgah adalah
dalil dengan sanad melalui jalur al-Khalifah al-Nasir kepada ‘Abd al-
Jabbar, kepada Thumamah yang menyatakan bahwa ‘Rasulullah Saw
pernah memakaikan kepada ‘Aly bin Abi Talib pakaian Futuwwah ,
kemudian diperintahkan kepadanya untuk mmemakaikannya kepada
siapapun yang dikehendakinya’ adalah dalil dimana otentitas sanadnya
tidak dapat dipertanggungjawabkan, dan didalam sanadnya terdapat
seseorang yang tidak diketahui (majhul) dan tidak layak seorang muslim
menyandarkan sesuatu apapun kepada Nabi Saw dari orang yang majhul
(asal-usul dan latarbelakangnya).

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa khirgah dalam
pandangan Ibnu Taimiyyah adalah sebuah bentuk kebid’ahan dan
kebatilan, sebab didalamnya terdapat syarat yang tidak dipersyaratkan
didalam al-Qur’an dan al-Sunnah, kemudian penyandaran hadis bahwa
Rasulullah Saw pernah memakaikan hirgah kepada Aly bin Abi Talib
adalah sebuah bentuk kedustaan kepada Rasulullah Saw dan kepada
Sahabat yang Mulia. Sebab istilah “Futuwwah” sebagaimana yang
terdapat dalam lafadh hadis di atas tidak dikenal pada masa dimana

69 | Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

Rasululullah Saw dan para sahabat yang mulia hidup termasuk ‘Aly,
dan diperkirakan muncul pada sekitar abad ke-2 sampai ke-4 Miladiyah
dimana tasawwuf itu berkembang.

Suggestion

Kritik Ibnu Taimiyyah seputar tarekat sangatlah luas dan
permasalahan-permasalahannya tersebar dalam berbagai risalah dan fatwanya,
namun demikian dapat temukan beberapa perkara diantaranya adalah keritik
beliau tentang penamaan satu tarekat dengan penisbatan kepada nama sheikh
pendiri tarekat tersebut dimana menurut beliau adalah sebuah bentuk
pengkultusan terhadap sheikh (al-Ghuluww fi al-Salihin) dan berimplikasi pada
aqgidah seseorang, dan merupakan bentuk pemecahan umat Islam, perkara ini
merupakan bentuk kebid’ahan yang memiliki kesesatan yang nyata. Selain itu
Ibnu Taimiyyah menyatakan bahwa kedudukan sheikh yang sesungguhnya
adalah untuk menyeru manusia kepada Allah, dan ketaatan kepada Allah Swt
dan Rasul-Nya serta berpegang tegus terhadap al-Qur'an dan al-Sunnah,
sehingga sheikh yang layak untuk diteladani adalah mereka yang secara
istigamah mengamalkan al-Qur’an dan al-Sunnah.

Adapun penggunaan khirgah dalam suatu kelompok sebagai
persyaratan seorang murid yang menjadi symbol ketatan kepada sheikh dan
symbol derajat dalam tarekat sufi menurut Ibnu Taimiyyah adalah bentuk
kebid’ahan dan kebatilan sebab mempersyaratkan sesuatu yang tidak memiliki
landasan baik dari al-Qur’an maupun al-Sunnah. Akhirnya, bahwa seluruh
bentuk kritikan Ibnu Taimiyyah terhadap perkara-perkara yang terdapat dalam
tarekat tasawwuf adalah sebuah bentuk al-Wasiyyat bi al-Haqq (bernasehat
dalam kebenaran) karena agama ini sejatinya adalah nasehat (al-Din al-Nasihah)
agar tetap berada dijalan Allah Swt sebagaimana yang dilalui oleh para Nabi
dan Rasul, para Sahabat dan para Tabi'in dan salaf al-Ummah al-Salihah.

References

A. Mughni, Syafiq. (2002). Dinamika Inteletual Islam Pada Abad Kegelapan.
Surabaya: Lembaga Pengkajian Agama dan Masyarakat (LAPAM).

al-’Arify, Muhjammad bin ‘Abd al-Rahman. (1430). “Maugqif Ibnu min al-
Sufiyyah.” Riyad: Maktabah Dar al-Minhaj, 1.

As, Asmaran. (2002). Pengantar Studi Tasawuf. Jakarta; RajaGrafindo Persada.
Bagir, Haidar. (2006). Buku Saku Tasawuf. Bandung; Mizan Pustaka.

Bannany, Ahmad Muhammad. (1982). Maugif al-Imam Ibnu Taimiyyah min al-
Tasawwuf wa al-Sufiyyah. Arab Saudi: Dar al-‘Ilmi.

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 70



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

al-Bukhary, Muhammad bin Isma’il bin Ibrahim. al-Jami” al-Sahih, vol. 2. Kairo:
al-Matba’ah al-Salafiyyah, 1400 H.

Dimashgqiyyah, ‘Abd al-Rahman. (1989). Munazarah Ibnu Taimiyyah li Tahifah al-
Rifa’iyyah Kairo: Maktabah Ibnu Taimiyyah.

al-Dhahaby, Syams al-Din Muhammad bin Ahmad bin ‘Uthman. (1985). Siyar
A’lam al-Nubala’'. Beirut: Muassasah al-Risalah, 22.

Esposito, Jhon L. (2010). Islam The Straight Path; Ragam Ekspresi Menuju Jalan
Lurus. Diterj. Arif Maftuhin. Jakarta: Paramadina dan Dian Rakyat.

al-Fandy, Muhammad Thabit. Dairat al-Ma’arif al-Islamiyah, vol.15. Teheran:
Intishirat Jahannam.

Hilmy, Mustafa. Ibnu Taimiyyah wa al-Tasawwuf. Iskandariyyah: Dar al-Da’wah.
Ibnu Khaldun. Mugaddimah. Kairo: Matba’ah al-Bahiyyah.

Ibnu Taimiyyah, Ahmad bin “Abd al-Halim. (1992). Majmu’at al-Rasail wa al-
Masail. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

(1958). al-Furqan Baina Auliya al-Rahman wa Auliya’ al-
Shaitan Beirut: Maktabah “Aly Sabih wa Auladih.

. (1987). al-Wasiyyah al-Kubra Risalah Ila Atba’i ‘Ady bin
Musafir al-Umawy. Arab Saudi: Maktabah al-Siddigq.

(1989). Qa’idah fi al-Mu’jizat wa al-Karamat. Urdun:
Maktabah al-Manar.

al-Jawy, Muhammad Nawawi. Sharh Maraqi al ‘Ubudiyah ‘ala Matn Bidayat al
Hidayah Semarang; Toha Putra.

al-Kibby, Zuhair Shafiq. (1993). Figh al-Tasawwuf i Shaikh al-Islam Ibnu
Taimiyyah. Beirut: Dar al-Fikr.

Mahmud, ‘Abd al-Halim. (1394 H). al-Mungqidh min al-Dalal li al-Ghazaly ma’a
Abhath fi al-Tasawwuf wa Dirasat ‘an al-Ghazaly. Mesir: Dar al-Kutub al-
Hadithah.

Masyharuddin. (2007). Pemberontakan Tasawwuf;, Kritik Ibnu Taymiyyah atas
Rancang Bangun Tasawwuf.  Surabaya: JP Books dan STAIN Kudus
Press.

Musa, Muhammad bin Hasan bin ‘Aqil. al-Mukhtar al-Masun min A’lam al-
Qurun. Jeddah: Dar al-Andalus al-Khasra’.

Shirazi, Muhyiddin Hariri. (2010). Tikai Ego dan Fitrah. Diterj. Eti Triana dan Ali
Yahya. Jakarta: Al-Huda.

Munawwir,Ahmad Warson. (1997). Al Munawwir; Kamus Arab-Indonesia.
Surabaya: Pustaka Progressif.

al-Qurtuby, Abu ‘Abd Allah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakr. (2006). al-
Jami” i Ahkam al-Qur’an wa al-Mubayyinu Lima Tadammanahu min al-
Sunnah wa Ayi al-Furgan, Vol. 19. Beirut: Muassasah al-Risah,

71| Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Mulyadi, Kritik Ibnu Taimiyyah. ..
Vol. (1), No. (1), (Desember 2020)

Renard, Jhon. (2004). Dimensi-dimensi Islam. Diterj. M Khoirul Anam. Jakarta:
Insani Press.

Schimmel, Annemarie. (2009). Dimensi Mistik dalam Islam. Diertj. Supardi Djoko
Damono. Jakarta: Pustaka Firdaus.

Siroj, Said Aqil. (2009). Tasawwuf Sebagai Kritik Sosial;, Mengedepankan Islam
sebagai Inspirasi Bukan Aspirasi. Jakarta: Yayasan Khas.

Suryadilaga, M. Alfatih. dkk. (2008). Miftahus Sufi. Yogyakarta; Teras.

al-Sa’idy, “Abd al-Muta’al. Al-Mujaddiduna fi al-Islam min al-Qarni al-Awwal ila
al-Rabi” ‘Ashar. Jahamiz: Maktabah al-Adab.

al-Shargawy, ‘Abd al-Rahman. (1990). Ibnu Taimiyyah al-Fagih al-Mu’adhdhab.
Kairi: Dar al-Shurug.

al-Suhrawardy, ‘Abd al-Qadir “Abd Allah. (1966). “Awarif al-Ma’arif. Bairut: Dar
al-Kutub al-’Araby.

al-Taftazany, Abu al-Wafa’ (1979). Madkhal Ila al-Tasawwuf al-Islamy. Kairo: Dar
al-Thaqgafah.

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 72



