Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam
PISSN: 2774-3780 | EISSN: 2774-3799

Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)
http://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fatawa

TIPOLOGI GURU DALAM PANDANGAN PENDIDIKAN
ISLAM

Siti Aisyah
STIT Agidah Usymuni Sumenep
Aisyahsiti771@¢gmail.com

Abstract

In principle, the nature of teachers or educators in Islam are not only those who
have formal teacher qualifications obtained from higher education. But the most
important thing is those who have certain scientific competences and can make other
people smart in the cognitive, affective, and psychomotor dimensions. Cognitive
mantras make students intelligent intellectually, affective dimensions make students
have polite attitudes and behaviors, and psychomotor dimensions make students skilled
in carrying out activities effectively and efficiently, appropriately.

Keywords: Teacher in the view of Islamic education
Abstrak

Pada prinsipnya hakikat guru atau pendidik dalam Islam tidak hanya mereka
yang mempunyai kualifikasi keguruan secara formal yang diperoleh dari bangku
sekolah perguruan tinggi. Melainkan yang terpenting adalah mereka yang mempunyai
kompetensi keilmuan tertentu dan dapat menjadikan orang lain pandai dalam matra
kognitif, afektif, dan psikomotorik. Mantra kognitif menjadikan peserta didik cerdas
intelektualnya, matra afektif menjadikan siswa mempunyai sikap dan perilaku yang
sopan, dan matra psikomotorik menjadikan siswa terampil dalam melaksanakan
aktivitas secara efektif dan efesien, scara tepat.

Kata kunci: Guru Dalam Pandangan Pendidikan Islam

Introduction

Kata Tipologi berasal dari Tipo yang mempunyai arti pembagian dalam
pengelompokan sedangkan Logos yang mempunyai arti ilmu. Jadi Tipologi
adalah ilmu yang berusaha membagikan atau penjenisan manusia menjadi
model-model tertentu atas dasar aspek-aspek tertentu, misalnya nilai-nilai adat
atau kebiasaan karakteristik fisik, psikis, pengaruh dominan. Secara Umum
Tipologi adalah pengklasifikasian suatu objek berdasarkan karateristik tertentu
yang terkait dengan objek.

Tipologi adalah ilmu yang mempelajari tentang pembagian berdasarkan
model atau tipe atau jenis. Tipologi merupakan suatu pembelajaran yang
membagikan objek dengan ciri khas struktur formal yang sama dan kesamaan
sifat dasar kedalam jenis-jenis tertentu dengan cara membagikan elemen-
elemen yang mempengarubhi jenis tersebut.

136 | Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

Dan selanjutnya setelah dijelaskan dan dipahami tentang pengertian
tipologi secara umum maka ada tiga fase yang harus dipahami dan
diperhatikan dalam membatasi dan memilih satu tipologi, yaitu:

1. Membatasi dan mimilih macam-macam dasar yang ada dalam setiap obyek
komposisi atau konstruksi;

2. Menentukan macam-macam dasar yang dimiliki oleh setiap objek komposisi
atau kontruksi berlandaskan satu bentuk landasan yang ada dan melekat
pada obyek tersebut;

3. Membantu kepentingan proses perencanaan(proses terbentuknya hasil yang
baru).

Kata 'pendidik' berasal dari kata dasar didik, artinya memelihara,
merawat dan memberi latihan agar seseorang memiliki ilmu pengetahuan
seperti yang diharapkan (tentang sopan santun, akal budi, akhlak, dan
sebagainya). Selanjutnya dengan menambah awalan pe- hingga menjadi
pendidik, yang artinya orang yang mendidik. Dalam Kamus Besar Bahasa
Indonesia pendidik adalah orang yang mendidik.

Sedangkan secara terminologi, pendidik adalah setiap orang yang
berupaya mengembangkan potensi peserta didik menuju terbentuknya
kepribadian utama. Dalam pembicaraan sehari-hari, masyarakat lebih akrab
memanggil pendidik dengan sebutan guru, khususnya di lembaga pendidikan
formal (Mohammad Kosim, 2013).

Disamping itu dijelaskan bahwa guru adalah pendidik profesional
dengan tugas utama mendidik, mengajar, membimbing, mengarahkan, melatih,
menilai, dan mengevaluasi peserta didik pada pendidikan anak usia dini jalur
pendidikan formal, pendidikan dasar, dan menengah (Permendiknas No 74,
2008).

Dalam pendidikan Islam, guru mempunyai tugas dan tanggung jawab
yang berat sekaligus mulia. Dikatakan berat karna guru mengemban
keperacayaan (amanat) yang diberikan oleh mayarakat guna melaksanakan
fungsi pendidikan. Dan dikatan berat pula karena seorang guru haruslah bukan
hanya sekedar tenaga pengajar, tetapi sekaligus pendidik.

Ada enam (6) tipe guru dalam pendidikan Islam diantaranya, yaitu
mu’allim, muaddib, mudarris, syaikh, ustadz, dan imam, belum lagi termasuk
guru-guru pribadi dan para muaiyyid (asisten guru-guru senior). Mu'allim
biasanya untuk julukan guru-guru sekolah dasar, mu’addib arti harfiahnya
orang yang beradab atau guru adab yakni guru-guru sekolah dasar menengah,
mudarris adalah julukan profesional untuk seorang mu’id atau asisten dan
sama dengan asisten professor yang bertugas membantu mahasiswa
menjelaskan hal-hal yang sulit mengenai kuliah yang diberikan profesornya.

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 137



Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

Syaikh adalah julukan khusus yang menggambarkan keunggulan akademis
dalam bidang teologis. Imam adalah guru agama tertinggi. Sedangkan kata
ustadz di dalam bukunya Nakosteen tidak memberikan penjelasan tentang
julukan dan definisi dari ustadz itu sendiri (Mehdi Nokesteen).

Sejalan dengan pendapat di atas, setidaknya ada enam istilah dalam
islam yang semakna dengan dengan makna guru, yaitu ustadz, muallim,
murabbiy, mursyid, mudarris dan muaddib.

1. Ustadz

Seorang pendidik tidak hanya mentransfer keilmuan (knowledge),
tetapi juga mentransformasikan nilai-nilai (value) pada anak didik. Untuk
itu, guna merealisasikan tujuan pendidikan, manusia sebagai khalifah yang
punya tanggung jawab mengantarkan manusia ke arah tujuan tersebut,
cara yang ditempuh yaitu menjadikan sifat-sifat Allah sebagai bagian dari
pribadinya(Muhammad Muntahibun Nafis, 2011: 83-84). Bagi sebagian
orang, ada yang mengatakan istilah ustdaz atau ustadzah itu merupakan
salahsatu kehormatan yang sangat mulya. Karena ada yang mengupayakan
dan memperjuangkannya sehingga istilah tersebut menjadi sebuah pangkat
yang sangat mulya dimata masyarakat. Cuman dikalangan masyarakat
tentunya sebagian orang-orang yang sekalpun keilmuannya tidak cukup
dan pantas, sebutan ustadz yang sudah kadung disematkan kepadanya itu
dengan bangga pula dijejerkan sebelum namanya. Cuman selama ini kalau
kita lihat di masyarakat begitu gampang menyebutkan dengan panggilan
ustadz atau ustadzah, bahkan selalu sangat mudah dan sembarangan,
padahal ada kreteria yang harus dimiliki sehingga layak disebut seorang
ustadz atau ustadzah. Beberapa bulan yang kemarin marak dibicarakan di
media sosial tentang kejadian ustadz milenial Evie Efendi yang membaca
al-qur'an dengan jema’ahnya. Dalam vedio viral tersebut Evie Efendi
dikritik karena dinilai banyak kesalahan bacaan al-qur’an baik dari segi
tajwid hingga memenggal bacaan ayat secara sembarangan tanpa melihat
tanda berhenti atau yang biasa disebut waqaf. Kritikan bukan cuman
datang dari warganet, tokoh agama sejaligus pengasuh Pondok Pesantren
Salafi Tegalrejo Muhammad Yusuf Chodlori (Gus Yusuf) mengkritik
dengan nada mempertanyakan kenapa bacaan al-qur'annya fatal, dan
mengapa dengan kesalahan mendasar seperti itu berani untuk berceramah
mengajari orang-orang tentang ilmu agama. Kritikan ini sampai ke Majelis
Ulama Indonesia (MUI) Jawa barat yang kemudian akan memanggil yang
bersangkutan. Kritikan ke Evie Efendi bukanlah yang pertam, peristiwa
yang sama terjadi pada tahun 2018 ketika sang ustadz milenial dikritik
habis-habisan karena mengatakan bahwa nabi Muhammad pernah sesat,
sehinggal dengan ucapannya dilaporkan ke Polda Jabar. Ada banya contoh

138 | Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

semisal orang yang baru bisa baca Al-Quran sesuai tajwid saja, oleh orang-
orang sekitarnya sudah dipanggil ustadz. Orang baru bisa menyebut akhi-
ukhti, abi-umi, ana-antum saja sudah dipanggil ustadz. Orang baru senang
mengenakan peci putih, atau jubah dan berjenggot saja sudah dipanggil
ustadz. Dan begitu sekali sebutan ustadz disematkan kepada seseorang,
maka sebutan itu akan terus diulang-ulang oleh orang-orang lain
sekitarnya. Sehingga lama kelamaan orang itu lekat dengan sebutan ustadz
dan terus dipercaya berceramah atau berkhutbah. Ketika kemudian
ketahuan banyak yang salah dari omongannya, ada ketidakenakan untuk
memintanya tak lagi berceramah. Tidak setiap orang yang memiliki ilmu
itu disebut ustadz. Ustadz itu tidak sembarangan dan asal-asalan. Ustadz
adalah Ahli IImu. Gelar ustadz itu tidak sembarangan diberikan, dan hanya
orang yang pantaslah yang berhak memberikan gelar ini. Maka gelar ini
harus datang dari ustadz lainnya; bukan datang dari orang-orang awan
selain para asatidz. Maka janganlah kita menyebut seseorang ustadz;
terkecuali ia memang diakui sebagai ustadz oleh Ustadz lainnya. dan
memang ia memiliki Standar yang menjadikannya pantas menjadi seorang
ustadz. Ini yang perlu dipahami ya ikhwan wa akhwat fillah.

singkatnya, seorang ustadz yang baik haruslah memiliki nilai
kompetensi yang baik. Nilai ini bisa dilihat dari afektif, psikomotorik, dan
kognitif. Psikomotorik berarti ustadz tersebut harus memiliki Akhlak dan
Perbuatan Terpuji. Afektif berarti ustadz tersebut harus mampu
mengaitkan ajaran agama dengan kehidupan sehari-hari. dan yang ketiga
adalah kognitif, ustadz harus memiliki pengetahuan yang mumpuni
mengenai masalah agama. wallahu a’lam bish-Shawab.
Muallim

Merekonseptualisasi Mu’allim dan Murid menulis mu’allim dengan
satu huruf 1, yakni mualim, dengan arti (1) orang ahli agama; guru agama
(2) penunjuk jalan. Mualim juga berarti perwira kapal berijazah pelayaran
niaga nautika. Bila semua definisi dari KBBI itu digabungkan, maka
mualim adalah pakar agama yang keahlian atau kemumpuniannya
dibuktikan dengan ijazah yang memberikan kepadanya otoritas untuk
menunjukkan jalan kebenaran kepada murid dan masyarakat. Artikel
berjudul “Mualim Tulen Kebanggaan Masyarakat Betawi” tentang
ketuntasan belajar kepada guru-guru terkemuka, integritas keulamaan,
kemumpunian ilmu, kiprah serta warisan kependidikan ulama merupakan
contoh penggunaan kata mualim sesuai maknanya Sedangkan murid
diartikan sebagai orang (anak) yang sedang berguru (belajar, bersekolah).
KBBI membatasi murid hanya sebagai anak yang belajar secara formal di

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 139



Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

sekolah kepada guru. Terdapat batasan umur dan tempat bagi murid untuk
belajar serta batasan tempat mengajar bagi guru. Belajar diartikan sebagai
(1) berusaha memperoleh kepandaian atau ilmu; membaca; (2) berlatih; (3)
berubah tingkah laku atau tanggapan yang disebabkan pengalaman. Tiga
arti belajar itu tidak membatasi murid dengan umur dan tempat belajar
hanya di sekolah. Belajar tak cuma demi menguasai ilmu, kepandaian atau
keterampilan tertentu, tetapi juga untuk mengubah persepsi dan tingkah
laku yang dialami murid di mana saja tanpa batasan tempat dan kepada
siapa pun yang dianggap guru lewat beragam aktivitas belajar termasuk
membaca. Murid bermakna luas, tak terbatas umur, waktu, dan tempat
belajar.

Mu’allim adalah ism fa’il, subyek, pelaku, atau pentransfer ilmu yang
telah termaktub secara eksplisit dalam lima ayat wahyu pertama yang
disampaikan Jibril kepada Nabi Muhammad saat beliau bertahanus di Gua
Hira di Jabal Nur. Yang dimaksud dengan “al-ladzi ‘allama bi alqalam”
(yang mengajar dengan pena) tentu saja Allah, sebagai mu’allim atau guru,
di mana Nabi berstatus sebagai muta’allim. Muhammad adalah nabi
sekaligus murid terakhir Allah dalam mata rantai kenabian. Dalam sejarah
pendidikan manusia, Adam murid pertama Allah saat ia di surga sebelum
diturunkan ke bumi untuk menjadi khalifah setelah Allah mengajarkan
pelbagai karakteristik benda, “wa’allama Adam al-asma kullaha” (Dan Dia
ajarkan kepada Adam nama-nama (benda) semuanya (Alqur’an, 2:31).

‘Alima-ya’lamu-‘ilman yang merupakan akar kata mu’allim serta
termaktub di surah AlBaqgarah pada konteks Adam dan di surah Al- “Alaq
pada konteks Muhammad berarti mengetahui sesuatu secara mendalam
(Alqur'an 35:27-28). Dua ayat tersebut secara eksplisit seorang ‘alim,
berbagai obyek di alam semesta, termasuk fenomena kehidupan manusia,
sebagai sesuatu yang harus diteliti lewat teknik penelitian observasi.
Mu’allim atau mualim dalam Indonesia adalah guru yang memiliki
pengetahuan mendalam tentang pelbagai hal yang diajarkan kepada murid,
sebagaimana Allah kepada Adam. Namun, guru bukan dalam pengertian
terbatas di sekolah atau perguruan tinggi dengan sejumlah murid atau
mahasiswa yang terbagi dalam kelas atau ruang kuliah, melainkan guru
dalam pengertian luas dengan kuantitas murid tak terbatas di masyarakat.

Bukan cuma pengetahuan keagamaan yang mesti dikuasai guru,
tetapi juga eksakta, ilmu sosial dan humaniora, termasuk kemampuan
mengembangkan, mengajarkan, dan menyebarluaskannya melalui beragam
cara dan media. Tanpa pengamalan, ilmu tak dapat disebut demikian.
Dalam Islam, konsep ilmu dan praktik atau pengetahuan dan perbuatan
yang konstruktif merupakan kesatuan logis yang inheren dengan takut

140 | Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

(khasyyah) dan ketakwaan. Sebagai kata benda yang berarti orang yang
memiliki sifat pengetahuan, ‘alim mempunyai makna gramatikal sebagai
pelaku tindakan sesuai atau berdasarkan pengetahuannya. Baik ilmu
maupun amal terdiri dari huruf ‘ain, lam, mim, yang secara dialektis
menunjukkan kedua konsep itu berkelindan saling membutuhkan satu
sama lain bahwa ilmu harus diamalkan dan amal mesti didasarkan ilmu.

Mu’allim ditujukan kepada guru sekolah dasar. Muaddib adalah
julukan untuk guru sekolah dasar dan menengah. Arti harfiah muaddib
adalah orang yang beradab atau guru adab. Mudarris adalah julukan
profesional untuk mu’id atau pembantu, sama dengan asisten profesor
yang bertugas membantu mahasiswa menjelaskan hal-hal sulit mengenai
kuliah yang diberikan profesor. Syaikh, guru besar atau master adalah
julukan khusus yang mengilustrasikan keunggulan akademis atau teologis.
Imam adalah guru agama tertinggi (Abdullah Nashih Ulwan, 1994).
Didalam Alquran sudah banyak dijelaskan baik secara tersurat atau tersirat
dalam kitab suci tersebut diantara surat yang membahas masalah tersebut
terdapat tiga surat, yang pertama yakni Al-"Alag, Al-Muddassir, dan Al-
Muzzammil yang sudah diwahyukan kepada Nabi Muhammad dan
tentunya dengan perantara malikat jibril dapat dijadikan rujukan sekaligus
pedoman untuk menjelaskan berbagai yang ada hubungannya dengan
pendidikan. Maka atas dasar ketiga surah itu, ditemukan empat komponen
pendidikan yang disebut 4 M: mu’allim, murid, materi, metode.

Di antara keempat komponen pendidikan itu, mu’allim merupakan
komponen utama, didasarkan pada hadis “bu’itstu mu’alliman” (aku
diutus sebagai guru) dan “bu’itstu liutammima makarim al-akhlaq” (aku
diutus untuk menyempurnakan akhlak) yang menegaskan karakter
fundamental mu’allim sekaligus tujuan utama pendidikan. Ketiga
komponen lainnya, khususnya murid, tergantung pada kompetensi
mu’allim untuk dikembangkan potensi jasmani, akal, dan jiwanya. Tanpa
mu’allim tak ada aktivitas taklim atau pengajaran. Tanpa taklim tak ada
materi yang secara sistematis disusun dalam kurikulum untuk diajarkan
kepada murid. Tanpa mu’allim pula, elaborasi beragam metode pengajaran
dan eksplorasi beraneka media pembelajaran untuk mengajarkan materi
kepada murid tidak dapat diejawantahkan. Siapa sesungguhnya mu’allim
dan kompetensi apa saja yang harus dikuasai mu’allim berdasarkan ketiga
surah tersebut agar dapat berperan maksimal tidak hanya di institusi
pendidikan tetapi juga di empat institusi sosial lainnya, yakni keluarga,
agama, politik, dan ekonomi?.

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 141



Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

Muta’allim tercipta dari tiga unsur terpadu, yaitu jasmani, akal
(intelektualitas), jiwa (spiritualitas). Dengan tiga komponen tersebut
tentunya tidak bisa dipisahkan, karena berada dalam satu tubuh.
Pendidikan harus mengintegrasikan ketiganya secara serempak dan
menyatu dalam satu tubuh dengan bersamaan dan berkelanjutan.
Penekanan atau pengabaian pada salah satu atau dua unsur tersebut
berakibat pada tidak berfungsinya secara utuh kemanusiaan seseorang
serta berdampak pada berkurang bahkan gagalnya seorang individu
sebagai makhluk sosial dalam berinteraksi dengan individu-individu
lainnya di lembaga-lembaga sosial keluarga, pendidikan, agama, politik,
dan ekonomi (M. Arifin, 1991).

Terdapat lima jenis metode pendidikan yang dimiliki seorang
Mu’allim terhadap muridnya sehingga akan lebih mudah keberhasilan
yang akan diperoleh seorang Mu’allim
a. Pertama, panggilan. Sosiologi pendidikan menyebutnya sosialisasi

kasih sayang. Salah satu panggilan terbaik yang diabadikan Alquran

adalah “ya bunayya!” (hai anakku!) Itu adalah panggilan mesra

Lukman untuk anaknya.

b. Kedua, penalaran, pembuktian, argumen. Metode ini digunakan
untuk menstimulasi kognisi murid. Ayat yang terjemahnya familiar
untuk membuat murid bernalar dengan baik adalah “Ya Allah
rahmatilah keduanya sebagaimana mereka berdua (merahmati kami
dalam) mendidik aku ketika kecil” ( Alqur’an 17:24).

c.  Ketiga, penahapan dan pembiasaan. Salat, sebagai contoh, tidak serta
merta diwajibkan kepada murid lima kali sehari. Tahap pertama
pendidikan salat dimulai dengan menanamkan keindahan ciptaan
Tuhan yang tersebar di alam raya dan dekat dengan kehidupan
murid, seperti sungai, hutan, pantai, gunung. Tahap kedua adalah
salat dua kali sehari dengan toleransi berbicara. Tahap berikutnya
kewajiban melaksanakan salat seperti dilakukan orang dewasa.

d. Keempat, peneladanan. Inilah unsur utama pendidikan: pencontohan
lewat tindakan nyata mu’allim yang dilihat murid. Yang diteladani
murid adalah tindakan sosial mu’allim sebagai contoh hidup atau
model bergerak materi atau pelajaran yang disampaikan lisan.

e. Kelima, ganjaran dan hukuman. Ganjaran dijanjikan dan diberikan
bila keempat metode telah konsisten diaktualisasikan dengan hasil
yang terukur jelas. Bila semua metode (panggilan mesra kasih sayang,
penalaran atau kemampuan berargumentasi, penahapan dan
pembiasaan, peneladanan) telah ditempuh namun belum
menampakkan hasil yang signifikan, maka sanksi atau hukuman

142 | Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

dapat digunakan. Namun, prinsip penahapan mesti dikedepankan.

Islam, tak hanya teoritis tetapi juga praktis, didakwahkan Nabi

Muhammad dengan persuasi dan kelemahlembutan, kesabaran dan

memaafkan, dalam beragam situasi sosial dan politik. Ta'lim yang

mengandalkan kekasaran dan kekerasan untuk mendisiplinkan anak,
murid, atau siapa pun justru mengakibatkan kekacauan jiwa dan
pikiran. Tindakan dan ucapan mereka tak didasarkan pada integritas
moral kejujuran atau ketulusan, melainkan karena ketakutan pada
hukuman yang membentuk karakter malas, penipu, pengkhianat,
licik. Yahudi dengan akhlak buruknya seperti pengkhianat dan licik
merupakan contoh faktual bangsa yang sepanjang sejarahnya

mengalami sekaligus melakukan kekerasan (Abuddin Nata, 2001).
Murabbi

kata murabbi berasal dari kata dasar Rabb. Tuhan sebagai Rabb al-
‘alamin dan Rab an-nas, yakni yang menciptakan, mengajar dan
memelihara alam seisinya termasuk manusia. Manusia sebagai khalifah-
Nya diberi tugas menumbuh kembangkan kreativitasnya agar mampu
mengkreasi, mengatur dan memelihara alam seisinya. Dilihat dari
pengertian ini, maka tugas murabbi adalah mendidik dan menyiapkan
peserta didik agar mampu berkreasi, sekaligus mengatur dan memelihara
hasil kreasinya.

Murabbi adalah seorang da’i yang membina mad'u (manusia yang
menjadi sasaran dakwah yang beragama islam ataupun non islam serta
individu ataupun kelompok) dalam halagah (pengajian atau majlis ta’lim).
Ia bertindak sebagai giyadah (pemimpin), walid (orang tua), dan shohabah
(sahabat) bagi mad’unya. Peran yang multi fungsi itu menyebabkan
seorang murabbi perlu memiliki berbagai keterampilan, antara lain
keterampilan memimpin, mengajar, membimbing, dan bergaul. Biasanya,
keterampilan tersebut akan berkembang sesuai dengan bertambahnya
pengetahuan dan pengalaman seseorang sebagai murabbi.

Peran murabbi berbeda dengan peran ustadz, muballigh atau
penceramah pada tataran dakwah ‘ammah (pidato untuk memberikan
pengaruh). Jika peran mubaligh titik tekannya pada penyampaian materi-
materi Islam secara menarik dan meyentuh hati, maka murabbi memiliki
peran yang lebih kompleks dari pada muballigh. Murabbi perlu melakukan
hubungan yang intensif dengan mad'unya. Ia perlu kenal “luar dalam”
terhadap mad’unya melalui hubungan yang dekat dan akrab. Ia juga
memiliki tanggung jawab untuk membantu menyelesaikan permasalahan
yang dimiliki oleh mad’unya sekaligus bertindak sebagai pembina mental,

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 143



Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

spritual, dan (bahkan) jasmani mad'unya. Peran ini relatif tidak ada pada
diri seorang muballigh. Karena itulah, mencetak murabbi sukses lebih sulit
daripada mencetak muballigh sukses.

Dalam skala makro (besar), keberadaan murabbi sangat penting bagi
keberlangsungan perjuangan Islam. Dari tangan murabbi lahir kader-kader
dakwah yang tangguh dan handal dalam memperjuangkan Islam. Jika dari
tangan muballigh lahir orang-orang yang “melek” terhadap pentingnya
Islam dalam kehidupan, maka murabbi melanjutkan kondisi “melek”
tersebut menjadi kondisi terlibat dan terikat dalam perjuangan Islam.

Urgensi murabbi dalam perjuangan Islam bukan hanya retorika
belaka, tapi sudah dibuktikan dalam sejarah panjang umat Islam. Dimulai
oleh Nabi Muhammad Saw. ketika beliau menjadi murabbi bagi para
sahabatnya. Kemudian dilanjutkan dengan para ulama salaf (terdahulu)
dan khalaf (terbelakang) sampai akhirnya dipraktekkan oleh berbagai
harakah (gerakan) Islam di seluruh belahan dunia hingga saat ini. Tongkat
esatefet perjuangan Islam tersebut dilakukan oleh para murabbi yang
sukses membina kader-kader dakwah yang tangguh. Pada intinya, umat
Islam tidak mungkin mencapai cita-citanya jika dari tubuh umat Islam itu
sendiri belum lahir sebanyak-banyaknya murabbi handal yang ikhlas
mengajak umat untuk memperjuangkan Islam. Keutamaan murabbi
mengingat begitu pentingnya peran murabbi dalam keberlangsungan
eksistensi umat dan dakwah, sudah seharusnya kita memiliki keseriusan
untuk mencetak murabbi-murabbi sukses.

4. Mursyid

mursyid adalah sebutan untuk seorang guru pembimbing dalam
dunia thariqah, yang telah memperoleh izin dan ijazah dari guru mursyid
di atasnya yang terus bersambung sampai kepada guru mursyid Shahibuth
Tharigah yang muasal dari Rasulullah Saw. untuk mentalqin zikir/wirid
thariqah kepada orang-orang yang datang meminta bimbingannya (murid)
(Mustafa Zahri: 29).

Mursyid mempunyai kedudukan yang penting dalam ilmu tharigah.
Karena ia tidak saja merupakan seorang pembimbing yang mengawasi
murid-muridnya dalam kehidupan lahiriyah sehari-hari agar tidak
menyimpang dari ajaran Islam dan terjerumus dalam kemaksiatan. Ia juga
merupakan pemimpin kerohanian bagi para muridnya agar bisa wusul
(terhubung) dengan Allah Swt. karena ia merupakan wasilah (perantara)
antara murid dengan Allah Swt. demikian keyakinan yang terdapat di
kalangan ahli tharigah.

Oleh karena itu, jabatan ini tidak dipangku oleh sembarang orang,
sekalipun pengetahuannya tentang ilmu tharigah cukup lengkap. Tetapi

144 | Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

yang terpenting ia harus memiliki kebersihan rohani dan kehidupan batin
yang tulus dan suci.

Syaikh Muhammad Amin Al-Kurdy, sebagaimana yang di kutip oleh
Abdul Mujib adalah seorang penganut thariqah Nagsyabandiyah yang
bermadzhab Syafi’i dalam kitabnya Tanwirul Qulub Fi Muamalati “Allamil
Ghuyub menyatakan, bahwa yang dinamakan Mursyid itu adalah orang
yang sudah mencapai derajat Rijalul Kamal, seorang yang sudah sempurna
dalam syariat dan hakikat menurut Al-Qur’an, sunnah dan ijma’.

Hal yang demikian itu baru terjadi sesudah sempurna pengajarannya
dari seorang mursyid yang mempunyai maqam (kedudukan) yang lebih
tinggi darinya, yang terus bersambung sampai kepada Rasulullah
Muhammad Saw. yang bersumber dari Allah Swt. dengan melakukan
ikatan-ikatan janji dan wasiat (bai’at) dan memperoleh izin maupun ijazah
untuk menyampaikan pelajaran zikir kepada orang lain.

Seorang mursyid yang diakui keabsahannya itu sebenarnya tidak
boleh dari seorang yang jahil, yang hanya ingin menduduki jabatan itu
karena didorong oleh nafsu belaka. Mursyid yang arif yang memiliki sifat-
sifat dan kesungguhan seperti yang tersebut di atas itulah yang
diperbolehkan memimpin suatu tharigah.

Mursyid merupakan penghubung antara para muridnya dengan
Allah Swt., juga merupakan pintu yang harus dilalui oleh setiap muridnya
untuk menuju kepada Allah Swt. Seorang syaikh/mursyid yang tidak
mempunyai mursyid yang benar diatasnya, menurut Al-Kurdy, maka
mursyidnya adalah syaitan. Seseorang tidak boleh melakukan irsyad
(bimbingan) zikir kepada orang lain kecuali setelah memperoleh
pengajaran yang sempurna dan mendapat izin atau ijazah dari guru
mursyid di atasnya yang berhak dan mempunyai silsilah yang benar dan
sampai kepada Rasulullah Saw.

Mudarris

mudarris adalah julukan profesional untuk seorang mu’id atau asisten
profesor yang bertugas membantu mahasiswa untuk menjelaskan hal-hal
sulit mengenai kuliah yang diberikan profesornya. Dilihat dari pengertian
ini, maka tugas mudarris adalah berusaha mencerdaskan peserta didiknya,
menghilangkan ketidaktahuan atau memberantas kebodohan mereka, serta
melatih keterampilan mereka sesuai dengan bakat, minat, dan
kemampuannya. Pengetahuan dan keterampilan seseorang akan cepat
usang selaras dengan percepatan kemajuan IPTEK dan perkembangan
zaman, sehingga pendidik dituntut untuk memiliki kepekatan intelektual

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 145



Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

dan informasi, serta memperbaharui pengetahuan dan keahlian secara
berkelanjutan, agar tidak cepat using (Al-Ghazali, 2006).
6. Muaddib

mu’addib (isim fa’il), berasal dari akar kata ‘addaba. Kata adab
diartikan sebagai al-‘adabu yang berarti pendidikan, yaitu mendidik
manusia agar beradab. Dinamai ‘adaban, karena mendidik manusia kepada
hal-hal yang terpuji dari hal-hal yang tercela. Sedang asal al-‘adab adalah
ad-du’a yang memiliki arti panggilan atau ajakan. Lebih lanjut kata ‘ad-
daba muradif (sinonim) dengan kata ‘al-lama yang berarti mendidik atau
mengajar. Al-mu’addib, lebih tepat digunakan untuk menunjuk istilah
pendidik adab atau akhlak, sebab hanya terbatas pada kegiatan
penghalusan sikap agar berakhlak baik. Sasarannya adalah hati dan
tingkah laku atau ranah afektif dan psikomotorik. Mu’addib arti harfiahnya
orang yang beradab atau guru adab. Mu’addib berasal dari kata adab, yang
berarti moral, etika dan adab atau kemajuan (kecerdasan kebudayaan) lahir
dan batin. Kata peradaban (Indonesia) juga berasal dari kata dasar adab,
sehingga mu’addib adalah orang yang beradab sekaligus memiliki peran
dan fungsi untuk membangun peradaban yang berkualitas di masa depan.

Mu'allim tak cukup diartikan ahli agama yang mengajarkan ilmu
kepada sejumlah murid di institusi pendidikan. Berasaskan tiga surah
pertama, mu’allim memiliki seperangkat kompetensi yang jauh berbeda
dengan, misalnya, empat kompetensi guru pada Undang-Undang Republik
Indonesia Nomor 14 Tahun 2005 tentang Guru dan Dosen. Mu’allim
pertama bagi umat manusia dan para nabi adalah Allah. Nabi Muhammad
menjadi mu’allim tak hanya bagi umat Islam tetapi buat seluruh manusia.
Alquran telah menetapkan kompetensi ideal mu’allim dengan tegas dan
Rasulullah sudah meneladankan mu’allim ideal secara jelas melalui
kepribadian dan berbagai metode pendidikan yang menghasilkan begitu
banyak murid yang kompeten dalam bidang ilmu berbeda.(Abdullah Ishak,
1989)

Kompetensi spiritual, intelektual, personal, dan sosial dibebankan
kepada dosen maupun guru. Kendati masing-masing profesi itu
mengajarkan ilmu di jenjang pendidikan berbeda, tetapi Alquran melabeli
keduanya sebagai mu’allim dan menuntut keduanya menguasai keempat
kompetensi itu dengan tanggung jawab implementasi yang sama.
Penguasaan mu’allim atas keempat kompetensi membuat pengajaran ilmu
kepada murid serta pengamalan ilmu kepada masyarakat dan terhadap
pemerintah menjadi mudah. Pelbagai persoalan yang dihadapi mu’allim di
institusi sosial diselesaikan dengan, pertama, keyakinan spiritual, kedua,
kekuatan intelektual, ketiga, kualitas personal, keempat, integritas sosial.

146 | Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

Jika keempat kompetensi itu tak dikuasai mu’allim, maka peran guru dan
dosen sebagai pengasuh, pendidik, dan pengajar keluarga, murid, dan
masyarakat serta sebagai pemberi nasihat dan peringatan terhadap
pemerintah menjadi tidak maksimal, gagal, dan menjadi benalu yang
menumpang hidup di lembaga pendidikan yang membebani bahkan dapat
merusak masyarakat
Murabbi
Murabbi berasal dari kata dasar “Rab”, Tuhan sebagai Rabb al-‘alamin
dan Rabb al-nass yaitu Tuhan yang menciptakan, mengatur, dan
memelihara alam dan seisinya termasuk manusia, maka tugas guru sebagai
murabbi adalah mendidik dan menyiapkan peserta didik agar mampu
berkreasi sekaligus mengatur dan memelihara alam dan seisinya sehingga
ilmu yang diperoleh bermanfaat di tengah-tengah masyarakat. Dalam
system pendidikan komponen yanga diperlukan dan penting adalah
seorang pendidik, maka dengan pendidiklah yang bisa mengantarkan anak
didik pada tujuan mulya, sehingga anak didik tersebut bisa bersosialisasi
ditengah-tengah masyarakat sesuai dengan tuntutan agama, yang mana
tujuan utama pendidikan islam adalah menciptakan dan membentuk
manusia yang sempurna (insan kamil) yang sesuai dengan ukuran islam.
Hal tersebut tidak mudah membalikkan sebuah telapak tangan, mengapa
demikian, karena seorang pendidik memiliki tanggung jawab yang sangat
besar untuk menjadikan peserta didik lebih baik dari sebelumnya.pendidik
juga sabagai mundzirul qaum sehingga denga ilmu yang dimiliki harus
diketuk tularkan kepada anak didik. Oleh karena itu istilah murabbi
sebagai pendidik mengandung makna yang luas, diantaranya:
a. Mendidik peserta didik agar kemampuannya terus meningkat.
Mendidik peserta didik terhadap Pendidikan Agama Islam
diharapkan mampu menghasilkan manusia yang selalu berupaya
menyempurnakan iman, takwa, dan berakhlak mulia, akhlak mulia
mencakup etika, budi pekerti, atau moral sebagai perwujudan dari
pendidikan. Manusia seperti itu diharapkan tangguh dalam
menghadapi tantangan, hambatan, dan perubahan yang muncul dalam
pergaulan masyarakat baik dalam lingkup lokal, nasional, regional
maupun global
b. Memberikan bantuan kepada peserta didik untuk mengembangkan
potensinya.
Pengembangan potensi peserta didik tujuan pembelajaran
hakekatnya adalah membantu peserta didik untuk mengembangkan
potensinya secara optimal, oleh karena itu murobbi seyogyanya

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 147



Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

mengenali dan memahami potensi peserta didik yang menjadi siswa
asuhnya.

c. Meningkatkan kemampuan peserta didik dari keadaan yang kurang
dewasa menjadi dewasa dalam pola pikir, wawasan, dan sebagainya.
Dalam dunia pendidikan, sangat penting sekali untuk menciptakan manusia
yang berkualitas, menciptakan manusia yang senantiasa untuk merubah
dirinya kearah yang lebih baik. Namun, yang terjadi pendidikan
laksana air yang berada di gelas, yang senantiasa diisi terus sampai
penuh lalu tumpah ruah yang tidak bisa menerima apa yang terjadi

d. Menghimpun semua komponen-komponen pendidikan yang dapat
mengsukseskan pendidikan.

Komponen pendidikan ini semuanya harus terpenuhi dalam
pelaksanaan pendidikan. Ketika salah satu tidak terpenuhi maka akan
menghambat komponen yang lain. Contoh saja biaya pendidikan, ketika
komponen ini tidak ada makan bisa dipastikan hal-hal lain seperti
fasilitas, teknologi dan tenaga pengajar tidak akan terpenuhi. Karena
hampir semua aspek memerlukan pembiayaan tersendiri. Begitu juga
yang lain, apabila ada salah satu komponen yang tidak terpenuhi maka
akan berdampak pada komponen yang lain karena antar komponen
memang saling berkaitan

e. Memobilisasi pertumbuhan dan perkembangan anak.

1) Perkembangan fisik
Perkembangan fisik anak usia 2 tahun hingga 5 tahun tidak
secepat pada anak usia di bawah satu tahun. Setelah lewat dari 12
bulan, berat badan anak hanya bertambah 2,5 kg per tahun.
Tingginya pun hanya bertambah 8 cm per tahun. Pertambahan berat
dan tinggi badan yang melambat ini terjadi hingga anak usia 5
tahun. Pada usia ini anak sudah mulai ingin mandiri, misalnya anak
mencoba makan sendiri atau ganti pakaian sendiri.
2) Perkembangan emosional dan sosial
Tahap perkembangan ini memang umumnya dimulai pada
usia 2 tahun. Kebanyakan anak usia ini masih dalam tahap senang
bermain di dekat anak seusia, tapi belum mau bermain bersama.
Setelah memasuki usia 5 tahun, baru anak menyukai konsep
berteman. Pada usia ini, anak juga sudah memiliki keinginan sendiri.
Misalnya, memakai pakaian tertentu yang disukai, setiap hari. Anak
juga kerap melakukan sesuatu yang dilarang, seperti menulis atau
menggambar di dinding
3) Perkembangan emosional dan sosial

148 | Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam


https://www.alodokter.com/idealnya-tumbuh-kembang-anak-2-tahun-adalah-seperti-ini

Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

Tahap perkembangan ini memang umumnya dimulai pada
usia 2 tahun. Kebanyakan anak usia ini masih dalam tahap senang
bermain di dekat anak seusia, tapi belum mau bermain bersama.
Setelah memasuki usia 5 tahun, baru anak menyukai konsep
berteman. Pada usia ini, anak juga sudah memiliki keinginan sendiri.
Misalnya, memakai pakaian tertentu yang disukai, setiap hari. Anak
juga kerap melakukan sesuatu yang dilarang, seperti menulis atau
menggambar di dinding

4) Perkembangan bahasa

Di usia antara 2-5 tahun, kemampuan bahasa anak-anak
berkembang cepat. Paling tidak pada saat usia 3 tahun, mereka
sudah menguasai lebih dari 200 kata. Mereka juga sudah dapat
mengikuti arahan atau petunjuk dari orang lain, bahkan untuk dua
perintah yang berbeda. Misalnya, ketikaanak diminta untuk
mencuci tangan dan menyimpan sepatu

Bertanggungjawab terhadap proses pendidikan anak.

Membantu anak memhami materi pelajaran, menemani anak
belajar, menyediakan fasilitas utama dan penunjang pembelajaran, dan
sebagainya meruapakan wujud kepedulian seorang morobbi
. Memperbaiki sikap dan tingkah laku anak dari yang tidak menjadi yang
lebih baik. Cara Mengubah Perilaku Anak yang Tidak Baik

1) Jangan bereaksi. Kesalahan yang kerap dilakukan orang tua adalah
menanggapi perilaku buruk. ...
2) Bicara bersama. Saat anak sudah tenang, ajak ia duduk bersama. ...
3) Konsisten. Suasana hati kadang memengaruhi sikap Anda pada anak
4) Tidak instan. Perilaku baik pada anak tidak melibatkan proses yang
instan.
5) Hindari kekerasan fisik.
. Rasa kasih sayang mengasuh peserta didik, sebagaimana orang tua
mengasuh anak-anak kandungnya.

Kasih sayang dan kelembutan memiliki hubungan erat dan timbal
balik dengan pengakuan. Memang, pengakuan tidak selalu didasarkan
atas ikatan dan dorongan kasih sayang dan kelembutan bahwa
pengakuan peserta didik terhadap pendidik dapat berpusat pada
pendidik atas dasar kekuasaan dan kharisma. Tetapi, pengakuan itu
cenderung tidak bersifat timbal balik, hanya pengakuan peserta didik
terhadap pendidik. Pengakuan yang diikat oleh tali kasih sayang dan
kelembutan akan merasuk dalam bentuk intenalisasi nilai kependidikan
serta bersifat timbal balik antara pendidik dan peserta didik. Hal itu
juga dikatakan bahwa bila seseorang diterima, disetujui, dan disukai

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 149


https://www.alodokter.com/ajarkan-cara-cuci-tangan-yang-benar-pada-si-kecil
https://www.alodokter.com/ajarkan-cara-cuci-tangan-yang-benar-pada-si-kecil

Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

tentang sebagai apa dia sadar akan hal ini, maka suatu konsep diri yang
positif seharusnya menjadi miliknya.

i. Pendidik memiliki wewenang, kehormatan, kekuasaan, terhadap
pengembangan kepribadian anak.

Pembelajaran agama yang masih lebih banyak berorientasi
kognitif, membuat lemahnya penghayatan terhadap hakekat hidup
beragama. Keterbatasan waktu Dbelajar agama, yang tidak
memungkinkan anak mempraktekkan pelajaran agama, serta
mendiskusikan berbagai persoalan kehidupan dari sisi agama, turut
pula memicu lemahnya penghayatan terhadap kehidupan yang
religious

Upaya perbaikan mutu pendidikan agama masih lebih banyak
pada tataran konsep, belum aplikatif. Di sisi lain umumnya di sekolah-
sekolah negeri jumlah siswa perkelas mencapai 40 orang bahkan lebih,
tentulah sulit bagi guru agama untuk mengenali setiap sikap dan
perilaku siswanya, apalagi jika dalam satu minggu ia hanya bisa
bertemu dua jam pelajaran. Ditambah lagi dengan jumlah guru agama
yang terbatas, misalnya di satu SD, hanya ada satu orang guru agama

j.-  Pendidik merupakan orang tua kedua setelah orang tuanya di rumah
yang berhak atas pertumbuhan dan perkembangan anak. Secara ringkas
term murabbi sebagai pendidik mengandung empat tugas utama yaitu
1) Memelihara dan menjaga fitrah anak didik menjelang dewasa.

2) Mengembangkan seluruh potensi menuju kesempurnaan.
3) Mengarahkan seluruh fitrah menuju kesempurnaan
4) Melaksanaan pendidikan secara bertahap.
8. Mursyid
Orang yang mampu menjadi model atau sentral identifikasi diri atau
menjadi pusat panutan, teladan dan konsultan bagi peserta didiknya
sehingga bisa menularkan dan memiliki penghayatan akhlak dan
kepribadian kepada pendidiknya, baik etos belajarnya, etos ibadahnya dan
etos kerjanya, maupun pengorbanan, kontribusi, persembahan dan
sumbangsih yang serba Lillahih Ta’ala. Dengan demikian seorang Mursyid
dalam kontek pendidikan mempunyai arti bahwa Mursyid adalah seorang
seorang model identifikasi diri, yakni pusat panutan dan tauladan bahkan
sebagai konsultan terhadap anak didiknya.
Mengenai kriteria keUlama-an seseorang yang berhak menjadi syaikh

mursyid yaitu: (Al-Gazali, 1992: 74-107))

a. Faqih dalam ilmu Syari“at. Karena Ilmu syari’at yang dimiliki sangat
tinggi sehingga mereka selalu dalam rujukannya para imam mujtahid.

150 | Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

b. Abit, yaitu orang yang selalu mengorbankan tenaga dan pikiran untuk
selalu beribadah dan berjuang di jalan Allah

c. Zahid, orang yang selalu menjauh dari keduniaan yang menganggap
dunia seperti bangkai sehingga kindahan akhirat yang selalu diingat

d. Alim, orang yang mempunyai ilmu yang sangat tinggi dan
berkompetitif dengan perkembangan zaman terutama yang ada
hubungannya dengan agama Islam yang berkaitan kehidupan dunia
dan akhirat.

e. Manfa,ah, artinya bahwa keberadaannya selalu membawa kemanfaatan
yang saat tinggi bagi warga sosial masyarakat yang ada

f. Mukhlis}, yaitu semua prilaku dan tindakannya semata-mata untuk
mendapatkan ridha dari Allah SWT

9. Mudarris

Orang yang mampu menyiapkan peserta didik untuk bertanggung
jawab dalam membangun peradaban yang berkualitas dimasa depan .

Dari hasil telaah terhadap istilah-istilah guru yang dikemukakan oleh
Nakosteen dan Muhaimin di atas, menurut hemat penulis, terdapat
perbedaan dan persamaan. Perbedaanya terletak pada penyebutan istilah
guru. Sedangkan definisi yang diberikan oleh Nakosteen lebih menitik
beratkan kepada julukan atau gelar, sedangkan definisi yang diberikan oleh
Muhaimin lebih kepada peran dan fungsi guru sebagai pendidik.
Sedangkan persamaannya, bahwa istilah-istilah tersebut secara umum
dialamatkan pada orang yang mengajar dan mendidik. Dengan demikian,
orang-orang yang profesinya mengajar disebut guru, baik guru di sekolah
maupun di luar sekolah

Suggestion

Dari tipologi guru yang sudah dijelaskan diatas tentunya sudah bisa
dibedakan dan tentunya bisa memilah-milah dimana yang seharusnya diberi
gelar sesuai dengan kemampuan yang dimiliki sehingga gelar yang diberikan
sesuai dengan proporsinya untuk menerima hal itu. Dan yang terpenting dari
apa yang sudah dijelaskan macam-macam tipologi guru di atas terutama dalam
konteks pendidikan Islam, guru atau “pendidik” sering disebut dengan
murabbi, mu’allim, mu’addib, mudarris, dan mursyid. Menurut peristilahan
yang dipakai dalam pendidikan dalam konteks Islam, kelima istilah ini
mempunyai tempat tersendiri dan mempunyai tugas masing-masing.

References

Al-Ghazali. (2006). Ihya Ulumuddin. Kuala Lumpur: Darul Fajar.

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 151



Siti Aisyah, Tipologi Guru dalam Pandangan Pendidikan Islam...
Vol. (1), No. (2), (Juni 2021)

Arifin, M. (1991). Kapita Selekta Pendidikan Islam dan Umum. Jakarta: Bumi
Aksara.

Ishak, Abdullah. (1989). Sejarah Perkembangan Pelajaran dan Pendidikan Islam.
Selangor: Ar-Rahmaniah.

Kosim, Mohammad. (2013). Pengantar Ilmu Pendidikan. Surabaya: Pena Salsabila.

Muhaimin. (2012). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Sekolah,
Madrasah, dan Pergquruan Tinggi. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Nata, Abuddin. (2001). Paradigma Pendidikan Islam. Jakarta: Grasindo.

Nata, Abuddin. (2012). Sejarah Pendidikan Islam Pada Periode Klasik dan
Pertengahan. Jakarta: Rajawali Pers.

Nokesteen, Mehdi. History of Islamic Origins of Western Education. Colorado:
University of Colorado Press.

Peraturan Menteri Pendidikan Nasional (Permendiknas) Nomor 74 Tahun 2008.

Terjemahan Miri, Jamaluddin. (2002). Pendidikan Anak dalam Islam. Jakarta:
Pustaka Amani.

Ulwan, Abdullah Nashih. (1994). Tarbiyah al-Awlad fi al-Islam. Beirut: Darul
Salam. cet.III

Ulwan, Abdullah Nashih. (1994). Tarbiyah al-Awlad fi al-Islam. Beirut: Darul
Salam. cet.Ill, Terjemahan Miri, Jamaluddin. (2002). Pendidikan Anak dalam
Islam. Jakarta: Pustaka Amani.

152 | Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam



