
FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

P.Issn: 2774-3780 │E.Issn: 2774-3799 
Volume. 5 No. 2 
Bulan: Juni Tahun: 2025 
https://journal.istaz.ac.id/index.php/fatawa 
Page: 100-112 

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 100  

 

 
EKSPERIMENTASI FIKIH LINTAS DISIPLIN DI PERGURUAN 

TINGGI  
(Studi Kasus di Universitas Al-Qolam Malang) 

 
Muhammad Adib1, M. Hasbullah Huda2 

e-mail: adib@alqolam.ac.id  
1,2,Universitas Al-Qolam Malang, Indonesia 

 
ABSTRAK  

 

Penelitian ini bertujuan mengungkap praktik dan makna eksperimentasi fikih lintas disiplin di perguruan tinggi, 
dengan studi kasus di Universitas Al-Qolam Malang. Eksperimentasi ini merupakan inovasi akademik dalam 
pengembangan fikih yang mengintegrasikan nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah An-Nahdliyyah dengan 
pendekatan ilmiah multidisipliner, interdisipliner, dan transdisipliner. Penelitian ini menggunakan metode 
kualitatif dengan pendekatan fenomenologis untuk menyingkap kesadaran epistemologis sivitas akademika dalam 
mengonstruksi fikih sebagai ilmu yang dinamis dan kontekstual. Data diperoleh melalui studi pustaka dan studi 
lapangan yang melibatkan observasi, wawancara, serta analisis dokumen akademik, seperti Pedoman Kurikulum 
(2021), Pedoman Penelitian dan Pengabdian (2021–2025), dan program Gerakan Desa dan Keluarga Maslahah. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa paradigma keilmuan Universitas Al-Qolam yang berlandaskan Aswaja An-
Nahdliyyah melahirkan harmonisasi epistemologis antara teks, akal, dan realitas sosial. Pendekatan transdisipliner 
yang diterapkan melalui instrumen Indeks Desa Maslahah (IDM) dan Indeks Keluarga Maslahah (IKM) berhasil 
menjadikan fikih sebagai kerangka riset sosial dan alat transformasi kemaslahatan publik. Penelitian ini 
berkontribusi secara teoretis dalam pengembangan epistemologi fikih kontemporer dan secara praktis dalam 

pembentukan model pembelajaran serta riset fikih berbasis maqāṣid al-syarī‘ah yang adaptif terhadap isu-isu 
sosial modern 
Kata kunci : Fikih Lintas Disiplin, Perguruan Tinggi, Universitas Al-Qolam Malang 

 

ABSTRACT 

This study aims to explore the practice and meaning of cross-disciplinary experimentation in Islamic jurisprudence (fiqh) within 
higher education, taking Universitas Al-Qolam Malang as a case study. This experimentation represents an academic innovation in 
developing fiqh by integrating the values of Ahlussunnah wal Jamaah An-Nahdliyyah with multidisciplinary, interdisciplinary, and 
transdisciplinary scientific approaches. Employing a qualitative method with a phenomenological approach, this research seeks to 
uncover the epistemological awareness of the academic community in constructing fiqh as a dynamic and contextual body of knowledge. 
Data were collected through library research and field studies involving observation, interviews, and document analysis of key academic 
references such as the Curriculum Guidelines (2021), Research and Community Service Guidelines (2021–2025), and the 
Maslahah Village and Family Movement programs. The findings reveal that Universitas Al-Qolam’s scientific paradigm, grounded 
in Aswaja An-Nahdliyyah, produces epistemological harmony between text, reason, and social reality. The transdisciplinary 
approach implemented through the Maslahah Village Index (IDM) and the Maslahah Family Index (IKM) has successfully 
positioned fiqh as both a framework for social research and a tool for public welfare transformation. Theoretically, this study 
contributes to the development of contemporary fiqh epistemology, while practically, it offers a model for fiqh learning and research 

based on maqāṣid al-syarī‘ah that is adaptive to modern social issues. 

Keywords: Cross-Disciplinary Fiqh, Higher Education, Universitas Al-Qolam Malang. 

 

PENDAHULUAN  
Eksperimentasi fikih lintas disiplin di perguruan tinggi merupakan sebuah inovasi 

akademik yang berangkat dari kebutuhan untuk menafsirkan kembali fikih dalam konteks 

https://journal.istaz.ac.id/index.php/fatawa
mailto:adib@alqolam.ac.id


 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112 

 

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 101  
 

kehidupan modern yang kompleks. Universitas Al-Qolam Malang menjadi salah satu 

perguruan tinggi Islam yang berupaya mengembangkan pendekatan ini melalui paradigma 

keilmuan berbasis Ahlussunnah wal Jamaah An-Nahdliyyah dan harmonisasi epistemologis. 

Dalam konteks ini, fikih tidak lagi diposisikan semata sebagai disiplin normatif yang kaku, 

melainkan sebagai ilmu yang hidup dan berdialog dengan realitas sosial melalui pendekatan 

multidisipliner, interdisipliner, dan transdisipliner. Penelitian ini memiliki keunikan karena 

berupaya mengungkap secara fenomenologis bagaimana fikih dipraktikkan secara lintas 

disiplin di perguruan tinggi, bukan hanya sebagai ide atau wacana epistemologis, tetapi sebagai 

praksis ilmiah yang terintegrasi dalam pendidikan, penelitian, dan pengabdian masyarakat. 

Dengan menelaah dokumen akademik seperti Pedoman Kurikulum (2021), Pedoman 

Penelitian dan PkM (2021–2025), serta praktik Gerakan Desa dan Keluarga Maslahah (2024), 

penelitian ini membaca fikih sebagai bagian dari proses epistemic experimentation upaya 

transformasi ilmu yang menjembatani teks, konteks, dan aksi sosial (Adib, 2017: 7; LP3M 

UQM, 2024: 3). 

Permasalahan utama dalam penelitian ini adalah bagaimana pendekatan lintas disiplin, 

khususnya transdisipliner, dapat memperkaya metode dan praksis fikih di perguruan tinggi. 

Ketika banyak lembaga keagamaan masih menempatkan fikih dalam ruang pembacaan 

tekstual, Universitas Al-Qolam justru menempuh jalur eksperimentatif yang memadukan fikih 

dengan sosiologi, ekonomi, teknologi, dan ekologi. Salah satu inovasi utamanya adalah 

penggunaan Indeks Desa Maslahah (IDM) dan Indeks Keluarga Maslahah (IKM) sebagai 

instrumen pengukuran dan penerapan nilai-nilai fikih dalam konteks sosial modern (Al-

Qolam, 2020: 6). Melalui model ini, fikih tidak hanya menjadi perangkat hukum, tetapi juga 

metodologi analisis sosial yang berorientasi pada kemaslahatan publik. Penelitian ini berupaya 

menyingkap bagaimana nilai-nilai maqāṣid al-syarī‘ah dioperasionalkan melalui pendekatan 

ilmiah lintas disiplin dalam konteks perguruan tinggi Islam. 

Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi dalam pengembangan epistemologi fikih 

kontemporer dengan menawarkan model fikih integratif yang menggabungkan nilai tradisi dan 

pendekatan ilmiah modern. Model ini memperlihatkan bahwa fikih dapat dikembangkan 

menjadi kerangka berpikir kritis yang tidak hanya memutuskan hukum, tetapi juga membaca 

struktur sosial dan perubahan masyarakat secara reflektif. Secara praktis, penelitian ini 

memberikan kontribusi bagi pengembangan pembelajaran fikih di perguruan tinggi Islam agar 

lebih kontekstual, interaktif, dan relevan dengan isu-isu aktual seperti ekonomi digital, keadilan 

gender, perubahan iklim, dan etika lingkungan. Penerapan fikih lintas disiplin ini juga 

berpotensi menjadi referensi kebijakan akademik bagi fakultas-fakultas syariah di Indonesia 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112 

 

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 102  
 

dalam mengintegrasikan teori fikih dengan riset dan pengabdian berbasis nilai kemaslahatan 

(PCNU & UQM, 2024: 5). 

Dalam konteks peta wacana akademik, penelitian ini berposisi sebagai tindak lanjut 

empiris dari perdebatan konseptual tentang integrasi ilmu di Perguruan Tinggi Keagamaan 

Islam (PTKI). Jika model integratif yang dikembangkan di UIN Sunan Kalijaga (model jaring 

laba-laba keilmuan) dan UIN Malang (model pohon ilmu Islam) lebih menekankan aspek 

konseptual, maka penelitian ini berfokus pada eksperimentasi praksis yaitu bagaimana fikih 

diuji dan dikembangkan melalui pengalaman lintas bidang ilmu di ruang akademik. Dengan 

pendekatan fenomenologis, penelitian ini tidak berhenti pada deskripsi teoritik, tetapi 

berusaha mengungkap kesadaran epistemologis yang mendasari praktik lintas disiplin dalam 

pembelajaran fikih di Universitas Al-Qolam (Adib, 2020: 71). 

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas pentingnya pendekatan interdisipliner 

dalam pendidikan Islam. Abdullah (2012) menyoroti konsep integrasi-interkoneksi sebagai 

paradigma pengembangan ilmu di UIN Sunan Kalijaga, sementara Syafi’i (2018) 

mengembangkan epistemologi Aswaja untuk membangun pendidikan Islam moderat. Di 

tingkat global, penelitian oleh Al Zeera (2001) dan Ziauddin Sardar (2007) juga 

menggarisbawahi perlunya pengembangan sains Islam yang kontekstual dan humanistik. 

Namun, sebagian besar penelitian tersebut masih bersifat konseptual. Penelitian ini menempati 

posisi berbeda karena menghadirkan bukti empiris tentang bagaimana pendekatan lintas 

disiplin diimplementasikan secara konkret dalam studi fikih melalui program pendidikan, riset 

kolaboratif, dan pengabdian masyarakat berbasis maqāṣid al-syarī‘ah. 

Pada akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa eksperimentasi fikih lintas disiplin di 

perguruan tinggi bukan sekadar inovasi pedagogis, melainkan juga transformasi epistemologis. 

Universitas Al-Qolam Malang melalui pendekatan ini menampilkan model pendidikan fikih 

yang memadukan keilmuan normatif dengan metode ilmiah kontekstual tanpa kehilangan ruh 

pesantren dan nilai Aswaja. Eksperimentasi ini menjadi langkah strategis untuk menjadikan 

fikih sebagai ilmu sosial transformatif yang mampu menjawab problem kemanusiaan sekaligus 

mempertahankan keotentikan nilai Islam. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya 

memperkaya khazanah akademik, tetapi juga menawarkan model konkret pengembangan fikih 

lintas disiplin yang berakar pada kearifan tradisi dan berorientasi pada kemaslahatan universal. 

  

METODE 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma fenomenologis, 

yang bertujuan mengungkap makna di balik realitas eksperimentasi fikih lintas disiplin di 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112 

 

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 103  
 

perguruan tinggi, khususnya di Universitas Al-Qolam Malang. Pendekatan fenomenologis 

dipilih karena memungkinkan peneliti memahami pengalaman subjektif dosen dan mahasiswa 

dalam mengonstruksi makna fikih melalui dialog lintas bidang ilmu. Fikih dalam konteks ini 

tidak hanya dipahami sebagai sistem hukum normatif, tetapi juga sebagai kesadaran ilmiah dan 

praksis sosial yang hidup di ruang akademik. Sejalan dengan pandangan Moustakas (1994), 

pendekatan fenomenologis digunakan untuk menyingkap makna terdalam dari pengalaman 

dan interaksi sivitas akademika dalam menerapkan pendekatan lintas disiplin—baik 

multidisipliner, interdisipliner, maupun transdisipliner—pada studi fikih. 

Penelitian ini mengombinasikan penelitian kepustakaan (library research) dan penelitian 

lapangan (field research). Kajian kepustakaan difokuskan pada analisis dokumen akademik 

Universitas Al-Qolam seperti Pedoman Kurikulum (2021), Pedoman Penelitian dan 

Pengabdian Masyarakat 2021–2025, dan Pedoman Integrasi Penelitian dan PkM (2017), untuk 

memahami dasar konseptual integrasi keilmuan dalam studi fikih. Adapun penelitian lapangan 

dilakukan melalui observasi, wawancara mendalam, dan analisis kegiatan pembelajaran serta 

pengabdian seperti Gerakan Desa Maslahah, KKN-Tematik Transformatif, dan praktik 

pembelajaran pada mata kuliah Studi Fikih Lintas Disiplin. Pendekatan ini menempatkan 

ruang kelas, laboratorium sosial, dan kegiatan pengabdian sebagai sumber data utama yang 

mencerminkan dinamika eksperimentasi fikih dalam konteks nyata (LP3M UQM, 2024: 3; 

Adib, 2017: 8). 

Sumber data penelitian meliputi data primer dan sekunder. Data primer diperoleh dari 

dokumen kampus, hasil wawancara dengan dosen pengampu, laporan kegiatan mahasiswa, 

dan hasil observasi fenomenologis terhadap pelaksanaan pembelajaran dan pengabdian 

berbasis fikih lintas disiplin. Data sekunder diambil dari literatur ilmiah, baik yang diterbitkan 

oleh Universitas Al-Qolam maupun jurnal-jurnal bereputasi yang membahas integrasi 

keilmuan Islam dan pendekatan Aswaja dalam pendidikan tinggi. Teknik pengumpulan data 

dilakukan melalui studi dokumen (documentary study) secara sistematis dan interpretatif 

(Creswell, 2013). Analisis data dilakukan dengan tahapan reduksi, kategorisasi, dan interpretasi 

fenomenologis untuk menyingkap pola makna yang muncul dari praktik eksperimentasi fikih 

lintas disiplin. Dengan demikian, metode ini tidak hanya berfungsi sebagai prosedur ilmiah, 

tetapi juga sebagai proses reflektif yang menyingkap dimensi filosofis, epistemologis, dan 

sosial dari inovasi fikih di perguruan tinggi berbasis pesantren seperti Universitas Al-Qolam 

Malang. 

 

 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112 

 

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 104  
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Paradigma Keilmuan 

Paradigma keilmuan Universitas Al-Qolam Malang yang menjadi landasan utama dalam 

eksperimentasi fikih lintas disiplin di perguruan tinggi berpijak pada filsafat ilmu yang berakar 

pada nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah An-Nahdliyyah dan tradisi pesantren. Filsafat keilmuan 

ini dirumuskan dalam tiga basis utama ontologis, epistemologis, dan aksiologis yang saling 

terkait dalam membentuk sistem pengetahuan yang utuh dan aplikatif. Pada basis ontologis, 

Al-Qolam menegaskan pandangan integratif-transendental tentang hakikat ilmu dan realitas, di 

mana fikih tidak hanya dilihat sebagai hukum yang mengatur perilaku lahiriah (mu‘āmalah), 

tetapi juga sebagai ilmu yang menyentuh kesadaran batiniah (mukāsyafah) manusia. Dengan 

mengadaptasi pandangan al-Ghazālī, Al-Qolam memahami ilmu, termasuk fikih, sebagai 

kesatuan antara rasionalitas empiris dan spiritualitas ilahiah yang diarahkan untuk mewujudkan 

keseimbangan dan kemaslahatan (IAI Al-Qolam, 2021: 6). Oleh karena itu, dalam kerangka 

ontologis ini, fikih dipandang bukan sekadar produk hukum, tetapi juga manifestasi nilai-nilai 

etis dan spiritual yang menuntun manusia dalam mengelola kehidupan sosial secara adil dan 

beradab. 

Pada basis epistemologis, Universitas Al-Qolam menampilkan distingsi yang khas 

melalui pemaknaan Aswaja An-Nahdliyyah sebagai paradigma epistemologis dalam 

pengembangan fikih kontemporer. Aswaja tidak hanya dipahami sebagai sistem teologis, tetapi 

juga sebagai cara berpikir ilmiah yang terbuka, seimbang, dan kontekstual. Tiga prinsip kunci 

epistemologi Aswaja tawassuṭ (moderasi), tawāzun (keseimbangan antara wahyu, akal, dan 

empirisme), dan tasāmuḥ (toleransi terhadap keragaman pandangan) menjadi fondasi utama 

dalam pendekatan ilmiah terhadap fikih. Prinsip-prinsip ini melahirkan apa yang disebut 

harmonisasi epistemologis, yakni kemampuan mengintegrasikan sumber-sumber pengetahuan 

dari teks ke konteks, dari wahyu ke realitas, tanpa mengorbankan nilai-nilai normatifnya (Adib, 

2020: 79). Dalam konteks eksperimentasi fikih lintas disiplin, harmonisasi epistemologis 

berarti membuka ruang dialog antara hukum Islam, ilmu sosial, ekonomi, ekologi, dan 

teknologi untuk menghadirkan solusi keagamaan yang relevan dan maslahat bagi masyarakat 

modern (IAI Al-Qolam, 2021: 7). 

Harmonisasi epistemologis tersebut meniscayakan diterapkannya pendekatan lintas 

disiplin (multidisipliner, interdisipliner, dan transdisipliner) dalam studi dan pengembangan 

fikih di Universitas Al-Qolam. Pendekatan multidisipliner memungkinkan pengayaan 

perspektif dari berbagai cabang ilmu dalam memahami fenomena hukum Islam; interdisipliner 

membuka peluang interaksi antar-metode ilmiah yang menghasilkan interpretasi baru terhadap 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112 

 

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 105  
 

teks fikih; sementara pendekatan transdisipliner mendorong ilmu fikih untuk keluar dari batas 

akademik sempit dan berinteraksi langsung dengan realitas sosial, ekonomi, dan ekologis 

masyarakat (Adib, 2020: 115). Inilah yang menjadi dasar bagi eksperimentasi fikih lintas 

disiplin, di mana mahasiswa dan dosen tidak hanya mempelajari kaidah hukum, tetapi juga 

meneliti dan mengimplementasikannya melalui riset sosial, kegiatan pengabdian, serta inovasi 

berbasis maqāṣid al-syarī‘ah. Dengan demikian, paradigma ini menjadikan Al-Qolam sebagai 

Universitas Transformatif Berbasis Pesantren, di mana ilmu agama, sains, dan kemanusiaan 

berinteraksi dalam satu ekosistem epistemologis yang saling menguatkan (UQM, 2024a: 9). 

Selanjutnya, pada basis aksiologis, paradigma keilmuan Al-Qolam menegaskan bahwa 

ilmu, termasuk fikih, harus diarahkan untuk menghasilkan kemaslahatan dan keadilan sosial. 

Orientasi nilai (value-oriented knowledge) ini menjadikan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai acuan utama 

dalam menilai relevansi dan manfaat ilmu bagi masyarakat. Dalam kerangka ini, Tri Dharma 

Perguruan Tinggi di Al-Qolam dipahami secara sirkular-mutualistik: pendidikan 

menumbuhkan kesadaran sosial-transformatif, penelitian melahirkan inovasi yang maslahat, 

dan pengabdian menjadi wadah aktualisasi nilai-nilai fikih dalam perubahan sosial (IAI Al-

Qolam, 2021: 10). Aswaja berfungsi sebagai kompas moral yang memastikan bahwa 

perkembangan ilmu dan eksperimen keilmuan selalu berpijak pada nilai etis, moderasi, dan 

tanggung jawab sosial. 

Dengan demikian, paradigma keilmuan Universitas Al-Qolam Malang menjadi fondasi 

filosofis dari seluruh proses eksperimentasi fikih lintas disiplin. Ia memadukan ontologi yang 

teosentris dan holistik, epistemologi yang harmonis berbasis Aswaja An-Nahdliyyah, serta 

aksiologi yang berorientasi pada kemaslahatan publik. Paradigma ini melahirkan karakter 

ilmiah yang terbuka terhadap dialog lintas disiplin sekaligus berakar kuat pada nilai-nilai 

pesantren. Melalui sintesis antara teks dan konteks, wahyu dan akal, tradisi dan modernitas, 

Al-Qolam menampilkan wajah baru pendidikan fikih di perguruan tinggi: sebuah model 

pembelajaran hukum Islam yang rasional, spiritual, dan transformatif, serta berorientasi pada 

penciptaan peradaban yang seimbang dan berkeadilan (UQM, 2024b: 6). 

 

Pembelajaran Lintas Disiplin dan Perspektif 

Pendekatan pembelajaran fikih di Universitas Al-Qolam Malang berlandaskan 

paradigma keilmuan yang menekankan integrasi, interkoneksi, dan kolaborasi lintas disiplin, 

sebagai wujud praksis dari rancang bangun filsafat ilmu yang harmonis antara aspek ontologis, 

epistemologis, dan aksiologis. Dalam konteks eksperimentasi fikih lintas disiplin, pembelajaran 

tidak hanya berfokus pada pemahaman normatif terhadap teks hukum, tetapi juga 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112 

 

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 106  
 

menghadirkan dialog epistemologis antara fikih, ilmu sosial, ekonomi, dan sains teknologi 

untuk membaca realitas hukum Islam secara lebih luas dan kontekstual. Pendekatan ini 

berakar pada prinsip ta’dīb al-‘ilm dalam tradisi pesantren yang menolak dikotomi antara ilmu 

agama dan ilmu dunia, serta menegaskan keterpaduan pengetahuan sebagai sarana menuju 

maslahah universal (rahmatan lil ‘alamin) (Adib, 2017: 6). Dengan demikian, pembelajaran fikih 

di Al-Qolam diarahkan bukan hanya untuk menguasai hukum, tetapi untuk menumbuhkan 

kesadaran kritis, spiritualitas, dan kemampuan aplikatif dalam menjawab persoalan 

kontemporer. 

Implementasi pembelajaran lintas disiplin di Fakultas Syariah dan fakultas lain di bawah 

Universitas Al-Qolam diwujudkan melalui berbagai bentuk integrasi antarrumpun ilmu. Dalam 

Pedoman Pembelajaran disebutkan bahwa capaian pembelajaran harus bersifat integratif dan 

kontekstual melalui pendekatan cross-disciplinary approach yang menggabungkan perspektif 

keilmuan berbeda untuk menghasilkan kompetensi holistik (IAI Al-Qolam, 2022: 12). 

Misalnya, mata kuliah Studi Fikih Kontemporer tidak hanya membahas hukum Islam secara 

tekstual, tetapi juga mengaitkannya dengan analisis sosial dan ekonomi seperti zakat digital, e-

commerce, dan ekosistem ekonomi halal berbasis teknologi (Adib, 2025: 3). Model ini 

menunjukkan karakter eksperimental dari pembelajaran fikih di Al-Qolam, di mana mahasiswa 

diajak untuk menguji relevansi kaidah hukum Islam melalui penelitian sosial, simulasi 

kebijakan, dan praktik pemberdayaan masyarakat. 

Dalam kerangka epistemologi Aswaja An-Nahdliyyah, pembelajaran lintas disiplin di Al-

Qolam berfungsi sebagai arena harmonisasi epistemologis antara tiga sumber pengetahuan 

utama: bayani (teks), ‘irfani (intuisi-spiritual), dan burhani (rasional-empiris). Prinsip tawassuth, 

tawāzun, dan tasāmuḥ menjadi dasar bagi dialog antarilmu agar fikih dapat dikembangkan tanpa 

kehilangan kedalaman teologis maupun relevansi sosialnya (Adib, 2020: 44). Pendekatan ini 

menolak ekstremisme epistemologis yang hanya mengandalkan literalitas teks atau rasionalitas 

bebas nilai, dan sebaliknya mendorong terbentuknya sintesis antara teks, konteks, dan realitas 

sebagai basis pengembangan ilmu fikih yang moderat dan solutif. Dengan demikian, setiap 

proses pembelajaran diarahkan agar mahasiswa mampu menafsirkan hukum Islam secara 

adaptif, kontekstual, dan berorientasi kemaslahatan sosial. 

Penerapan prinsip pembelajaran lintas disiplin tersebut tampak nyata dalam kurikulum 

Studi Maqāṣid al-Syarī‘ah pada Prodi PAI dan Tadris Bahasa Inggris, di mana mahasiswa tidak 

hanya mempelajari teori maqashid secara tekstual, tetapi juga mengintegrasikannya dengan 

metodologi riset sosial melalui praktik Indeks Desa Maslahah (IDM) dan Indeks Keluarga Maslahah 

(IKM) (RPS Maqashid PAI, 2024: 5; RPS Maqashid TBIG, 2024: 5). Melalui kegiatan ini, 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112 

 

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 107  
 

mahasiswa dilatih untuk menerapkan fikih dalam konteks sosial dan lingkungan, seperti isu 

kemiskinan, ketahanan keluarga, ekonomi hijau, dan literasi keagamaan digital. Dengan 

demikian, Universitas Al-Qolam mengembangkan model pembelajaran transdisipliner, yaitu 

pendekatan yang melampaui batas-batas disiplin ilmu untuk menjawab persoalan masyarakat 

secara praksis dan berbasis nilai maqāṣid al-syarī‘ah. Model ini menegaskan bahwa pembelajaran 

fikih di perguruan tinggi bukan semata-mata proses transfer of knowledge, tetapi merupakan 

transformasi sosial dan spiritual yang menumbuhkan insan akademik berwawasan luas, 

berakar pada tradisi pesantren, dan berkomitmen terhadap kemaslahatan umat (Pedoman 

Integrasi, 2017: 23). 

 

Desa Maslahah dan Keluarga Maslahah 

Konsep Desa Maslahah dan Keluarga Maslahah merupakan wujud konkret dari 

eksperimentasi fikih lintas disiplin yang dikembangkan oleh Universitas Al-Qolam Malang. 

Program ini memadukan dimensi teologis, sosial, dan ilmiah dalam satu kerangka 

epistemologis yang berakar pada nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah An-Nahdliyyah dan prinsip 

maqāṣid al-syarī‘ah. Melalui pengembangan Indeks Desa Maslahah (IDM) dan Indeks Keluarga 

Maslahah (IKM), Universitas Al-Qolam menghadirkan instrumen ilmiah berbasis fikih yang 

berfungsi untuk mengukur, mendiagnosis, sekaligus memberdayakan masyarakat dalam 

berbagai aspek kehidupan, seperti pendidikan, ekonomi, sosial, lingkungan, dan spiritualitas 

(Adib, 2017: 6; Hakim dkk., 2024: iii). Pendekatan ini menegaskan bahwa fikih bukan hanya 

disiplin hukum, tetapi juga sarana analisis sosial dan alat perubahan yang didasarkan pada nilai 

kemaslahatan. 

Dalam perspektif epistemologi Aswaja, IDM dan IKM dikembangkan melalui 

pendekatan transdisipliner, yang menghubungkan ilmu fikih dengan sosiologi, ekonomi, 

ekologi, psikologi, dan studi kebijakan publik. Pendekatan ini tidak berhenti pada integrasi 

formal antardisiplin, tetapi membangun kolaborasi riil antara akademisi, pemerintah desa, 

masyarakat sipil, dan pesantren. Proses pengumpulan data, verifikasi indikator, dan 

pelaksanaan intervensi dilakukan secara partisipatif dengan metode Participatory Action Research 

(PAR) berbasis maqāṣid al-syarī‘ah (Hakim dkk., 2024: v; Adib, 2021: 43). Melalui riset aksi ini, 

dosen dan mahasiswa tidak hanya mengamati, tetapi juga menjadi bagian dari proses 

perubahan sosial—sebuah praktik keilmuan yang menjadikan fikih sebagai alat pemberdayaan 

masyarakat dan laboratorium sosial berbasis pesantren. 

Penerapan IDM dan IKM dijalankan melalui mekanisme pengabdian transformatif, 

yaitu integrasi antara penelitian, pendidikan, dan pengabdian masyarakat yang saling 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112 

 

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 108  
 

menopang. LP3M Universitas Al-Qolam berperan sebagai penggerak dan koordinator dalam 

pelaksanaan program, yang mencakup kegiatan asesmen berbasis indeks, pelatihan masyarakat, 

pendampingan desa, dan penguatan keluarga melalui prinsip hifẓ al-dīn, al-nafs, al-nasl, al-‘aql, al-

māl, dan al-bī’ah. Program ini melibatkan dosen, mahasiswa, perangkat desa, serta tokoh agama 

dalam proses pendataan dan pengambilan keputusan berbasis kemaslahatan (LP3M UQM, 

2024: 2; Adib, 2025: 12). Dengan pendekatan ini, Desa Maslahah dan Keluarga Maslahah 

berfungsi sebagai ruang eksperimentasi sosial bagi penerapan fikih lintas disiplin yang hidup, 

dinamis, dan kontekstual. 

Dibandingkan dengan Gerakan Keluarga Maslahah Kementerian Agama, yang berfokus 

pada pembinaan nilai-nilai keagamaan, ketahanan keluarga, dan pendidikan moral, model yang 

dikembangkan Universitas Al-Qolam memiliki orientasi yang lebih integratif dan akademik. 

Jika Gerakan Kemenag menitikberatkan pada aspek dakwah dan pembinaan keluarga muslim 

melalui pendekatan edukatif dan spiritual, maka IKM Al-Qolam memperluasnya dengan 

pendekatan empiris berbasis penelitian sosial. IKM tidak hanya menilai tingkat kesalehan 

keluarga, tetapi juga mengukur dimensi kesejahteraan, literasi keagamaan, ekonomi produktif, 

hingga ketahanan ekologi keluarga. Dengan demikian, model Al-Qolam menempatkan fikih 

dalam ruang operasional kebijakan dan pengukuran sosial yang terverifikasi secara ilmiah—

menjadikannya instrumen fikih berbasis data dan aksi sosial. 

Adapun bila dibandingkan dengan Gerakan Keluarga Maslahah PBNU, Al-Qolam 

menonjol dalam aspek metodologi ilmiah dan sistem pengindeksan. Gerakan PBNU lebih 

menekankan pemberdayaan berbasis komunitas jamaah dengan penekanan pada khidmah 

sosial dan penguatan jaringan kelembagaan NU di tingkat akar rumput. Sementara itu, model 

Al-Qolam mengoperasionalkan nilai-nilai tersebut ke dalam indikator terukur yang dapat 

dievaluasi dan dikembangkan secara akademik. IDM dan IKM menjadi bentuk fikih terapan 

yang melampaui pendekatan kultural menuju praksis ilmiah: fikih yang tidak hanya mengatur, 

tetapi juga mengukur, menilai, dan memandu kebijakan berbasis maslahah ammah. Dengan 

demikian, Al-Qolam berkontribusi menghadirkan inovasi epistemologis dalam gerakan sosial 

keagamaan yang berbasis pada fikih empiris dan ilmiah. 

Jika dibandingkan dengan Indeks Desa Membangun (IDM) yang digunakan oleh 

Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi (Kemendes PDTT), 

distingsi utama Indeks Desa Maslahah terletak pada dimensi spiritual dan etisnya. IDM 

Kemendes berfokus pada tiga dimensi pembangunan: sosial, ekonomi, dan ekologi, dengan 

indikator yang bersifat material dan administratif. Sementara itu, Indeks Desa Maslahah Al-

Qolam menambahkan dimensi transendental yang berakar pada maqāṣid al-syarī‘ah dan nilai-



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112 

 

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 109  
 

nilai Aswaja. Indeks ini tidak hanya mengukur capaian pembangunan fisik, tetapi juga menilai 

kualitas spiritual, kesalehan sosial, etika ekologis, serta harmoni antarwarga sebagai indikator 

maslahah. Dengan demikian, Al-Qolam menghadirkan paradigma baru pembangunan berbasis 

fikih, yang memadukan rasionalitas ilmiah dan spiritualitas religius dalam satu sistem penilaian 

sosial yang komprehensif. 

Keunggulan lain IDM dan IKM Al-Qolam terletak pada fleksibilitas akademiknya. 

Model ini dirancang agar dapat dikembangkan melalui penelitian mahasiswa lintas prodi dan 

dosen lintas fakultas, menjadikannya laboratorium keilmuan fikih transdisipliner yang terbuka 

terhadap pembaruan indikator dan pendekatan metodologis. IDM dan IKM bukan hanya alat 

ukur, tetapi juga sarana pembelajaran reflektif yang mendorong keterlibatan aktif sivitas 

akademika dalam problem sosial masyarakat. Di sinilah letak keunggulan epistemologisnya: 

Al-Qolam tidak hanya mempelajari fikih, tetapi menghidupkan fikih melalui riset dan 

pengabdian yang berdampak nyata bagi masyarakat. 

Dengan demikian, Desa Maslahah dan Keluarga Maslahah bukan sekadar program 

pengabdian masyarakat, melainkan eksperimentasi keilmuan berbasis fikih lintas disiplin yang 

menjadikan kampus sebagai katalisator perubahan sosial. Paradigma ini memperkuat posisi 

Universitas Al-Qolam sebagai pelopor universitas pengabdian transformatif berbasis pesantren, di 

mana fikih, sains, dan sosial humaniora berpadu untuk mewujudkan kemaslahatan universal. 

Melalui IDM dan IKM, Al-Qolam membuktikan bahwa fikih tidak lagi sebatas norma hukum, 

melainkan metodologi riset sosial yang mampu menjawab tantangan zaman dengan tetap 

berpijak pada nilai-nilai Aswaja dan pesantren. 

 

Dampak Akademik dan Sosial 

Penerapan paradigma lintas disiplin, khususnya pendekatan transdisipliner, telah 

membawa dampak akademik dan sosial yang signifikan di Universitas Al-Qolam Malang. 

Melalui sinergi antara kegiatan riset, pembelajaran, dan pengabdian berbasis Maqashid Syariah, 

universitas berhasil mengintegrasikan dunia akademik dengan kebutuhan riil masyarakat. Salah 

satu wujud nyata dari pendekatan ini adalah implementasi Gerakan Desa Maslahah dan Gerakan 

Keluarga Maslahah yang menggabungkan unsur akademisi, masyarakat sipil, pemerintah desa, 

dan organisasi keagamaan seperti Nahdlatul Ulama dalam upaya memperkuat pembangunan 

sosial berbasis nilai kemaslahatan (PCNU & UQM, 2024: 3). 

Secara akademik, pendekatan ini memperkaya pengalaman belajar mahasiswa sekaligus 

memperkuat kapasitas riset dosen. Program KKN-Tematik Gerakan Desa Maslahah misalnya, 

mendorong mahasiswa untuk terlibat langsung dalam pemetaan sosial, konservasi lingkungan, 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112 

 

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 110  
 

dan pemberdayaan masyarakat melalui metode Participatory Action Research (PAR) berbasis 

Indeks Desa Maslahah (IDM) dan Indeks Keluarga Maslahah (IKM). Kegiatan ini menghasilkan 

peningkatan kemampuan diagnostik, manajerial, serta kepekaan sosial mahasiswa dalam 

membaca realitas sosial secara holistik (LP3M UQM, 2025: 2). Dampak akademiknya juga 

terlihat dari bertambahnya publikasi ilmiah, buku ajar, dan model pemberdayaan masyarakat 

yang lahir dari kegiatan pengabdian tersebut (Pedoman Penelitian dan PkM, 2021: 43). 

Dampak sosial dari program ini tercermin dalam meningkatnya partisipasi masyarakat 

desa dan kapasitas kelembagaan NU dalam mengelola data sosial serta merancang program 

kerja berbasis indeks kemaslahatan. Gerakan Desa Maslahah berhasil melibatkan lebih dari 2.100 

warga di Kabupaten Malang, 500 mahasiswa, 3 pesantren, 16 komunitas, dan 20 madrasah 

dalam kegiatan pemberdayaan dan konservasi lingkungan (PCNU & UQM, 2024: 5). Melalui 

kolaborasi tersebut, masyarakat tidak hanya menjadi objek, tetapi juga subjek perubahan sosial. 

Pendekatan transdisipliner memungkinkan terjadinya dialog produktif antara pengetahuan 

ilmiah kampus dan kearifan lokal desa sehingga membentuk ekosistem pembelajaran sosial 

yang berkelanjutan (Adib, 2017: 8). 

Selain itu, di tingkat kelembagaan, dampak transdisipliner ini memperkuat peran 

Universitas Al-Qolam sebagai Universitas Pengabdian Transformatif Berbasis Pesantren. Keterlibatan 

kampus dalam pembangunan kolaboratif bersama PCNU, pemerintah daerah, dan sektor 

swasta menghasilkan model kemitraan baru antara akademisi dan masyarakat yang selaras 

dengan agenda Sustainable Development Goals (SDGs) dan visi Indonesia Emas 2045 (LP3M UQM, 

2024: 6). Dengan demikian, pengembangan IDM dan IKM bukan hanya memperkuat posisi 

Al-Qolam dalam ranah akademik, tetapi juga menegaskan kontribusinya dalam mencetak 

sarjana-santri yang berpikir lintas disiplin dan berkomitmen pada kemaslahatan sosial secara 

berkelanjutan. 

 

SIMPULAN  
Eksperimentasi fikih lintas disiplin di perguruan tinggi, sebagaimana yang diterapkan di 

Universitas Al-Qolam Malang, menunjukkan bahwa integrasi antara fikih, ilmu sosial, dan 

pendekatan ilmiah modern mampu menghidupkan kembali fungsi fikih sebagai ilmu yang 

dinamis, kontekstual, dan transformatif. Melalui paradigma keilmuan berbasis Aswaja An-

Nahdliyyah, pendekatan transdisipliner, dan penerapan instrumen ilmiah seperti Indeks Desa 

Maslahah (IDM) dan Indeks Keluarga Maslahah (IKM), fikih berhasil dioperasionalkan 

sebagai kerangka riset sosial dan instrumen kemaslahatan publik. Keunikan penelitian ini 

terletak pada keberhasilannya menjembatani dimensi normatif-teologis dan dimensi empiris-



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112 

 

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 111  
 

akademik, menjadikan fikih tidak hanya sebagai pedoman hukum, tetapi juga sebagai 

metodologi ilmiah yang berfungsi membangun masyarakat berkeadaban. Dengan demikian, 

kontribusi utama penelitian ini adalah menghadirkan model pendidikan dan riset fikih berbasis 

maqāṣid al-syarī‘ah yang berakar pada nilai pesantren, namun terbuka terhadap kolaborasi 

lintas disiplin untuk mewujudkan kemaslahatan universal. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, A. (2012). Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif. 

Yogyakarta: Suka Press. 

Adib, M. (2017). Pedoman Integrasi Penelitian dan Pengabdian dalam Pembelajaran. Malang: 
IAI Al-Qolam Press. 

Adib, M. (2020). PTKI Pengabdian Transformatif Berbasis Pesantren (Cet. II). Malang: IAI 
Al-Qolam Press. 

Adib, M. (2021). Paradigma Keilmuan Berbasis Maqashid Syariah di Perguruan Tinggi Islam. 
Malang: LP3M Universitas Al-Qolam. 

Adib, M. (2025). Rencana Pembelajaran Semester (RPS) Studi Fikih Kontemporer. Malang: 
Fakultas Syariah Universitas Al-Qolam. 

Al-Qolam. (2020). Instrumen Indeks Desa Maslahah (IDM). Malang: IAI Al-Qolam. 

Creswell, J. W. (2013). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 
Approaches (3rd ed.). Thousand Oaks: SAGE Publications. 

Hakim, A., dkk. (2024). Desa Maslahah: Model Pemberdayaan Transdisipliner Berbasis 
Maqashid Syariah. Malang: LP3M Universitas Al-Qolam. 

IAI Al-Qolam. (2021). Pedoman Kurikulum Institut Agama Islam Al-Qolam Malang. Malang: 
IAI Al-Qolam. 

IAI Al-Qolam. (2022). Pedoman Pembelajaran di Lingkungan Universitas Al-Qolam Malang. 
Malang: Universitas Al-Qolam. 

LP3M UQM. (2024). Gerakan Desa Maslahah. Malang: Universitas Al-Qolam. 

LP3M UQM. (2025). Laporan KKN-T Gerakan Desa Maslahah 2025. Malang: Universitas Al-
Qolam. 

Moustakas, C. (1994). Phenomenological Research Methods. Thousand Oaks: SAGE 
Publications. 

PCNU & UQM. (2024). Gerakan Maslahah Desa: Mapping, Conserving, and Empowering. 
Malang: PCNU Kabupaten Malang & Universitas Al-Qolam. 

RPS Maqashid PAI. (2024). Rencana Pembelajaran Semester Mata Kuliah Studi Maqashid 
Syariah Program Studi Pendidikan Agama Islam (PAI). Malang: Universitas Al-Qolam. 

RPS Maqashid TBIG. (2024). Rencana Pembelajaran Semester Mata Kuliah Studi Maqashid 
Syariah Program Studi Tadris Bahasa Inggris (TBIG). Malang: Universitas Al-Qolam. 

Syafi’i, M. (2018). Epistemologi Aswaja dalam Pendidikan Islam Moderat. Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar. 

UQM. (2024a). Peraturan Rektor tentang Perubahan Visi, Misi, dan Tujuan Universitas Al-
Qolam Malang Tahun 2024. Malang: Universitas Al-Qolam. 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112 

 

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 112  
 

UQM. (2024b). Perubahan Rencana Induk Pengembangan Universitas Al-Qolam Malang 
Tahun 2021–2050. Malang: Universitas Al-Qolam. 

Ziauddin, S. (2007). Islamic Science: The Future of Science Is Islamic. London: Mansell 
Publishing. 

Al Zeera, Z. (2001). Wholeness and Holiness in Education: An Islamic Perspective. Herndon, 
VA: The International Institute of Islamic Thought (IIIT). 

 


