FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam
P.Issn: 2774-3780 | E.Issn: 2774-3799
Volume. 5 No. 2

Bulan: Juni Tahun: 2025
https://journal.istaz.ac.id/index.php/fatawa
Page: 100-112

EKSPERIMENTASI FIKIH LINTAS DISIPLIN DI PERGURUAN
TINGGI
(Studi Kasus di Universitas Al-Qolam Malang)

Muhammad Adib!, M. Hasbullah Huda®
e-mail: adib@algolam.ac.id
12.Universitas Al-Qolam Malang, Indonesia

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan mengungkap praktik dan makna eksperimentasi fikih lintas disiplin di perguruan tinggi,
dengan studi kasus di Universitas Al-Qolam Malang. Eksperimentasi ini merupakan inovasi akademik dalam
pengembangan fikih yang mengintegrasikan nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah An-Nahdliyyah dengan
pendekatan ilmiah multidisipliner, interdisipliner, dan transdisipliner. Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan fenomenologis untuk menyingkap kesadaran epistemologis sivitas akademika dalam
mengonstruksi fikih sebagai ilmu yang dinamis dan kontekstual. Data diperoleh melalui studi pustaka dan studi
lapangan yang melibatkan observasi, wawancara, serta analisis dokumen akademik, seperti Pedoman Kurikulum
(2021), Pedoman Penelitian dan Pengabdian (2021-2025), dan program Gerakan Desa dan Keluarga Maslahah.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa paradigma keilmuan Universitas Al-Qolam yang berlandaskan Aswaja An-
Nahdliyyah melahirkan harmonisasi epistemologis antara teks, akal, dan realitas sosial. Pendekatan transdisipliner
yang diterapkan melalui instrumen Indeks Desa Maslahah (IDM) dan Indeks Keluarga Maslahah (IKM) berhasil
menjadikan fikih sebagai kerangka riset sosial dan alat transformasi kemaslahatan publik. Penelitian ini
berkontribusi secara teoretis dalam pengembangan epistemologi fikih kontemporer dan secara praktis dalam
pembentukan model pembelajaran serta riset fikih berbasis maqasid al-syari‘ah yang adaptif terhadap isu-isu
sosial modern

Kata kunci : Fikih Lintas Disiplin, Perguruan Tinggi, Universitas Al-Qolam Malang

ABSTRACT

This study aims to explore the practice and meaning of cross-disciplinary experimentation in Islamic jurisprudence (figh) within
higher education, taking Universitas Al-Qolam Malang as a case study. This experimentation represents an academic innovation in
developing figh by integrating the values of Ablussunnab wal Jamaah An-Nabdliyyab with multidisciplinary, interdisciplinary, and
transdisciplinary scientific approaches. Employing a qualitative method with a phenomenological approach, this research seeks to
uncover the epistemological awareness of the academic community in constructing figh as a dynamic and contextnal body of know ledge.
Data were collected throngh library research and field studies involving observation, interviews, and document analysis of key acadenzic
references such as the Curriculum Guidelines (2021), Research and Community Service Guidelines (2021-2025), and the
Maslahalh Village and Family Movement programs. The findings reveal that Universitas Al-Qolam’s scientific paradigm, grounded
in Aswaja An-Nabdliyyah, produces epistemological harmony between text, reason, and social reality. The transdisciplinary
approach implemented through the Maslabah Village Index (IDM) and the Maslahah Family Index (IKM) has successfully
positioned figh as both a framework for social research and a tool for public welfare transformation. Theoretically, this study
contributes to the development of contemporary figh epistemology, while practically, it offers a model for figh learning and research
based on maqasid al-syari‘ab that is adaptive to modern social issues.

Keywords: Cross-Disciplinary Figh, Higher Education, Universitas Al-Qolam Malang.

PENDAHULUAN
Eksperimentasi fikih lintas disiplin di perguruan tinggi merupakan sebuah inovasi

akademik yang berangkat dari kebutuhan untuk menafsirkan kembali fikih dalam konteks

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 100


https://journal.istaz.ac.id/index.php/fatawa
mailto:adib@alqolam.ac.id

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112

kehidupan modern yang kompleks. Universitas Al-Qolam Malang menjadi salah satu
perguruan tinggi Islam yang berupaya mengembangkan pendekatan ini melalui paradigma
keilmuan berbasis Ahlussunnah wal Jamaah An-Nahdliyyah dan harmonisasi epistemologis.
Dalam konteks ini, fikih tidak lagi diposisikan semata sebagai disiplin normatif yang kaku,
melainkan sebagai ilmu yang hidup dan berdialog dengan realitas sosial melalui pendekatan
multidisipliner, interdisipliner, dan transdisipliner. Penelitian ini memiliki keunikan karena
berupaya mengungkap secara fenomenologis bagaimana fikih dipraktikkan secara lintas
disiplin di perguruan tinggi, bukan hanya sebagai ide atau wacana epistemologis, tetapi sebagai
praksis ilmiah yang terintegrasi dalam pendidikan, penelitian, dan pengabdian masyarakat.
Dengan menelaah dokumen akademik seperti Pedoman Kurikulum (2021), Pedoman
Penelitian dan PkM (2021-2025), serta praktik Gerakan Desa dan Keluarga Maslahah (2024),
penelitian ini membaca fikih sebagai bagian dari proses epistemic experimentation upaya
transformasi ilmu yang menjembatani teks, konteks, dan aksi sosial (Adib, 2017: 7; LP3M
UQM, 2024: 3).

Permasalahan utama dalam penelitian ini adalah bagaimana pendekatan lintas disiplin,
khususnya transdisipliner, dapat memperkaya metode dan praksis fikih di perguruan tinggi.
Ketika banyak lembaga keagamaan masih menempatkan fikih dalam ruang pembacaan
tekstual, Universitas Al-Qolam justru menempuh jalur eksperimentatif yang memadukan fikih
dengan sosiologi, ekonomi, teknologi, dan ckologi. Salah satu inovasi utamanya adalah
penggunaan Indeks Desa Maslahah (IDM) dan Indeks Keluarga Maslahah (IKM) sebagai
instrumen pengukuran dan penerapan nilai-nilai fikih dalam konteks sosial modern (Al-
Qolam, 2020: 6). Melalui model ini, fikih tidak hanya menjadi perangkat hukum, tetapi juga
metodologi analisis sosial yang berorientasi pada kemaslahatan publik. Penelitian ini berupaya
menyingkap bagaimana nilai-nilai maqasid al-syariah dioperasionalkan melalui pendekatan
ilmiah lintas disiplin dalam konteks perguruan tinggi Islam.

Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi dalam pengembangan epistemologi fikih
kontemporer dengan menawarkan model fikih integratif yang menggabungkan nilai tradisi dan
pendekatan ilmiah modern. Model ini memperlihatkan bahwa fikih dapat dikembangkan
menjadi kerangka berpikir kritis yang tidak hanya memutuskan hukum, tetapi juga membaca
strtuktur sosial dan perubahan masyarakat secara reflektif. Secara praktis, penelitian ini
memberikan kontribusi bagi pengembangan pembelajaran fikih di perguruan tinggi Islam agar
lebih kontekstual, interaktif, dan relevan dengan isu-isu aktual seperti ekonomi digital, keadilan
gender, perubahan iklim, dan etika lingkungan. Penerapan fikih lintas disiplin ini juga

berpotensi menjadi referensi kebijakan akademik bagi fakultas-fakultas syariah di Indonesia

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 101



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112

dalam mengintegrasikan teori fikih dengan riset dan pengabdian berbasis nilai kemaslahatan
(PCNU & UQM, 2024: 5).

Dalam konteks peta wacana akademik, penelitian ini berposisi sebagai tindak lanjut
empiris dari perdebatan konseptual tentang integrasi ilmu di Perguruan Tinggi Keagamaan
Islam (PTKI). Jika model integratif yang dikembangkan di UIN Sunan Kalijaga (model jaring
laba-laba keilmuan) dan UIN Malang (model pohon ilmu Islam) lebih menekankan aspek
konseptual, maka penelitian ini berfokus pada eksperimentasi praksis yaitu bagaimana fikih
diuji dan dikembangkan melalui pengalaman lintas bidang ilmu di ruang akademik. Dengan
pendekatan fenomenologis, penelitian ini tidak berhenti pada deskripsi teoritik, tetapi
berusaha mengungkap kesadaran epistemologis yang mendasari praktik lintas disiplin dalam
pembelajaran fikih di Universitas Al-Qolam (Adib, 2020: 71).

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas pentingnya pendekatan interdisipliner
dalam pendidikan Islam. Abdullah (2012) menyoroti konsep integrasi-interkoneksi sebagai
paradigma pengembangan imu di UIN Sunan Kalijaga, sementara Syafr'i (2018)
mengembangkan epistemologi Aswaja untuk membangun pendidikan Islam moderat. Di
tingkat global, penelitian oleh Al Zeera (2001) dan Ziauddin Sardar (2007) juga
menggarisbawahi perlunya pengembangan sains Islam yang kontekstual dan humanistik.
Namun, sebagian besar penelitian tersebut masih bersifat konseptual. Penelitian ini menempati
posisi berbeda karena menghadirkan bukti empiris tentang bagaimana pendekatan lintas
disiplin diimplementasikan secara konkret dalam studi fikih melalui program pendidikan, riset
kolaboratif, dan pengabdian masyarakat berbasis maqasid al-syati‘ah.

Pada akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa eksperimentasi fikih lintas disiplin di
perguruan tinggi bukan sekadar inovasi pedagogis, melainkan juga transformasi epistemologis.
Universitas Al-Qolam Malang melalui pendekatan ini menampilkan model pendidikan fikih
yang memadukan keilmuan normatif dengan metode ilmiah kontekstual tanpa kehilangan ruh
pesantren dan nilai Aswaja. Eksperimentasi ini menjadi langkah strategis untuk menjadikan
fikih sebagai ilmu sosial transformatif yang mampu menjawab problem kemanusiaan sekaligus
mempertahankan keotentikan nilai Islam. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya
memperkaya khazanah akademik, tetapi juga menawarkan model konkret pengembangan fikih

lintas disiplin yang berakar pada kearifan tradisi dan berorientasi pada kemaslahatan universal.

METODE
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma fenomenologis,

yang bertujuan mengungkap makna di balik realitas eksperimentasi fikih lintas disiplin di

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 102



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112

perguruan tinggi, khususnya di Universitas Al-Qolam Malang. Pendekatan fenomenologis
dipilih karena memungkinkan peneliti memahami pengalaman subjektif dosen dan mahasiswa
dalam mengonstruksi makna fikih melalui dialog lintas bidang ilmu. Fikih dalam konteks ini
tidak hanya dipahami sebagai sistem hukum normatif, tetapi juga sebagai kesadaran ilmiah dan
praksis sosial yang hidup di ruang akademik. Sejalan dengan pandangan Moustakas (1994),
pendekatan fenomenologis digunakan untuk menyingkap makna terdalam dari pengalaman
dan interaksi sivitas akademika dalam menerapkan pendekatan lintas disiplin—baik
multidisipliner, interdisipliner, maupun transdisipliner—pada studi fikih.

Penelitian ini mengombinasikan penelitian kepustakaan (library research) dan penelitian
lapangan (field research). Kajian kepustakaan difokuskan pada analisis dokumen akademik
Universitas  Al-Qolam seperti Pedoman Kurikulum (2021), Pedoman Penelitian dan
Pengabdian Masyarakat 2021-2025, dan Pedoman Integrasi Penelitian dan PkM (2017), untuk
memahami dasar konseptual integrasi keilmuan dalam studi fikih. Adapun penelitian lapangan
dilakukan melalui observasi, wawancara mendalam, dan analisis kegiatan pembelajaran serta
pengabdian seperti Gerakan Desa Maslahah, KKN-Tematik Transformatif, dan praktik
pembelajaran pada mata kuliah Studi Fikih Lintas Disiplin. Pendekatan ini menempatkan
ruang kelas, laboratorium sosial, dan kegiatan pengabdian sebagai sumber data utama yang
mencerminkan dinamika eksperimentasi fikih dalam konteks nyata (LP3M UQM, 2024: 3;
Adib, 2017: 8).

Sumber data penelitian meliputi data primer dan sekunder. Data primer diperoleh dari
dokumen kampus, hasil wawancara dengan dosen pengampu, laporan kegiatan mahasiswa,
dan hasil observasi fenomenologis terhadap pelaksanaan pembelajaran dan pengabdian
berbasis fikih lintas disiplin. Data sekunder diambil dari literatur ilmiah, baik yang diterbitkan
oleh Universitas Al-Qolam maupun jurnal-jurnal bereputasi yang membahas integrasi
keilmuan Islam dan pendekatan Aswaja dalam pendidikan tinggi. Teknik pengumpulan data
dilakukan melalui studi dokumen (documentary study) secara sistematis dan interpretatif
(Creswell, 2013). Analisis data dilakukan dengan tahapan reduksi, kategorisasi, dan interpretasi
fenomenologis untuk menyingkap pola makna yang muncul dari praktik eksperimentasi fikih
lintas disiplin. Dengan demikian, metode ini tidak hanya berfungsi sebagai prosedur ilmiah,
tetapl juga sebagai proses reflektif yang menyingkap dimensi filosofis, epistemologis, dan
sosial dari inovasi fikih di perguruan tinggi berbasis pesantren seperti Universitas Al-Qolam

Malang.

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 103



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112

HASIL DAN PEMBAHASAN
Paradigma Keilmuan

Paradigma keilmuan Universitas Al-Qolam Malang yang menjadi landasan utama dalam
eksperimentasi fikih lintas disiplin di perguruan tinggi berpijak pada filsafat ilmu yang berakar
pada nilai-nilai Ablussunnah wal Jamaah An-Nabhdliyyah dan tradisi pesantren. Filsafat keilmuan
ini dirumuskan dalam tiga basis utama ontologis, epistemologis, dan aksiologis yang saling
terkait dalam membentuk sistem pengetahuan yang utuh dan aplikatif. Pada basis ontologis,
Al-Qolam menegaskan pandangan integratif-transendental tentang hakikat ilmu dan realitas, di
mana fikih tidak hanya dilihat sebagai hukum yang mengatur perilaku lahiriah (4 ‘amalab),
tetapl juga sebagai ilmu yang menyentuh kesadaran batiniah (mukdsyafah) manusia. Dengan
mengadaptasi pandangan al-Ghazali, Al-Qolam memahami ilmu, termasuk fikih, sebagai
kesatuan antara rasionalitas empiris dan spiritualitas ilahiah yang diarahkan untuk mewujudkan
keseimbangan dan kemaslahatan (IAI Al-Qolam, 2021: 6). Oleh karena itu, dalam kerangka
ontologis ini, fikih dipandang bukan sekadar produk hukum, tetapi juga manifestasi nilai-nilai
etis dan spiritual yang menuntun manusia dalam mengelola kehidupan sosial secara adil dan
beradab.

Pada basis epistemologis, Universitas Al-Qolam menampilkan distingsi yang khas
melalui pemaknaan Aswaja An-Nahdliyyah sebagai paradigma epistemologis dalam
pengembangan fikih kontemporer. Aswaja tidak hanya dipahami sebagai sistem teologis, tetapi
juga sebagai cara berpikir ilmiah yang terbuka, seimbang, dan kontekstual. Tiga prinsip kunci
epistemologi Aswaja fawassut (moderasi), fawazun (keseimbangan antara wahyu, akal, dan
empitisme), dan fasamuh (toleransi terhadap keragaman pandangan) menjadi fondasi utama
dalam pendekatan ilmiah terhadap fikih. Prinsip-prinsip ini melahirkan apa yang disebut
harmonisasi epistemologis, yakni kemampuan mengintegrasikan sumber-sumber pengetahuan
dari teks ke konteks, dari wahyu ke realitas, tanpa mengorbankan nilai-nilai normatifnya (Adib,
2020: 79). Dalam konteks eksperimentasi fikih lintas disiplin, harmonisasi epistemologis
berarti membuka ruang dialog antara hukum Islam, ilmu sosial, ekonomi, ekologi, dan
teknologi untuk menghadirkan solusi keagamaan yang relevan dan maslahat bagi masyarakat
modern (IAT Al-Qolam, 2021: 7).

Harmonisasi epistemologis tersebut meniscayakan diterapkannya pendekatan lintas
disiplin (multidisipliner, interdisipliner, dan transdisipliner) dalam studi dan pengembangan
fikih di Universitas Al-Qolam. Pendekatan multidisipliner memungkinkan pengayaan
perspektif dari berbagai cabang ilmu dalam memahami fenomena hukum Islam; interdisipliner

membuka peluang interaksi antar-metode ilmiah yang menghasilkan interpretasi baru terhadap

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 104



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112

teks fikih; sementara pendekatan transdisipliner mendorong ilmu fikih untuk keluar dari batas
akademik sempit dan berinteraksi langsung dengan realitas sosial, ekonomi, dan ekologis
masyarakat (Adib, 2020: 115). Inilah yang menjadi dasar bagi eksperimentasi fikih lintas
disiplin, di mana mahasiswa dan dosen tidak hanya mempelajari kaidah hukum, tetapi juga
meneliti dan mengimplementasikannya melalui riset sosial, kegiatan pengabdian, serta inovasi
berbasis magasid al-syari‘ah. Dengan demikian, paradigma ini menjadikan Al-Qolam sebagai
Universitas Transformatif Berbasis Pesantren, di mana ilmu agama, sains, dan kemanusiaan
berinteraksi dalam satu ekosistem epistemologis yang saling menguatkan (UQM, 2024a: 9).

Selanjutnya, pada basis aksiologis, paradigma keilmuan Al-Qolam menegaskan bahwa
ilmu, termasuk fikih, harus diarahkan untuk menghasilkan kemaslahatan dan keadilan sosial.
Orientasi nilai (value-oriented knowledge) ini menjadikan waqaSid al-syari‘ah sebagai acuan utama
dalam menilai relevansi dan manfaat ilmu bagi masyarakat. Dalam kerangka ini, Tri Dharma
Perguruan Tinggi di Al-Qolam dipahami secara sirkular-mutualistik:  pendidikan
menumbuhkan kesadaran sosial-transformatif, penelitian melahirkan inovasi yang maslahat,
dan pengabdian menjadi wadah aktualisasi nilai-nilai fikih dalam perubahan sosial IAI Al-
Qolam, 2021: 10). Aswaja berfungsi sebagai kompas moral yang memastikan bahwa
perkembangan ilmu dan eksperimen keilmuan selalu berpijak pada nilai etis, moderasi, dan
tanggung jawab sosial.

Dengan demikian, paradigma keilmuan Universitas Al-Qolam Malang menjadi fondasi
filosofis dari seluruh proses eksperimentasi fikih lintas disiplin. Ia memadukan ontologi yang
teosentris dan holistik, epistemologi yang harmonis berbasis Aswaja An-Nahdliyyah, serta
aksiologi yang berorientasi pada kemaslahatan publik. Paradigma ini melahirkan karakter
ilmiah yang terbuka terhadap dialog lintas disiplin sekaligus berakar kuat pada nilai-nilai
pesantren. Melalui sintesis antara teks dan konteks, wahyu dan akal, tradisi dan modernitas,
Al-Qolam menampilkan wajah baru pendidikan fikih di perguruan tinggi: sebuah model
pembelajaran hukum Islam yang rasional, spiritual, dan transformatif, serta berorientasi pada

penciptaan peradaban yang seimbang dan berkeadilan (UQM, 2024b: 6).

Pembelajaran Lintas Disiplin dan Perspektif

Pendekatan pembelajaran fikih di Universitas Al-Qolam Malang berlandaskan
paradigma keilmuan yang menekankan integrasi, interkoneksi, dan kolaborasi lintas disiplin,
sebagail wujud praksis dari rancang bangun filsafat ilmu yang harmonis antara aspek ontologis,
epistemologis, dan aksiologis. Dalam konteks eksperimentasi fikih lintas disiplin, pembelajaran

tidak hanya berfokus pada pemahaman normatif terhadap teks hukum, tetapi juga

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 105



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112

menghadirkan dialog epistemologis antara fikih, ilmu sosial, ekonomi, dan sains teknologi
untuk membaca realitas hukum Islam secara lebih luas dan kontekstual. Pendekatan ini
berakar pada prinsip #a'dib al-ilm dalam tradisi pesantren yang menolak dikotomi antara ilmu
agama dan ilmu dunia, serta menegaskan keterpaduan pengetahuan sebagai sarana menuju
maslahah universal (rabmatan lil ‘alamin) (Adib, 2017: 6). Dengan demikian, pembelajaran fikih
di Al-Qolam diarahkan bukan hanya untuk menguasai hukum, tetapi untuk menumbuhkan
kesadaran kritis, spiritualitas, dan kemampuan aplikatif dalam menjawab persoalan
kontemporer.

Implementasi pembelajaran lintas disiplin di Fakultas Syariah dan fakultas lain di bawah
Universitas Al-Qolam diwujudkan melalui berbagai bentuk integrasi antarrumpun ilmu. Dalam
Pedoman Pembelajaran disebutkan bahwa capaian pembelajaran harus bersifat integratif dan
kontekstual melalui pendekatan cross-disciplinary approach yang menggabungkan perspektif
keilmuan berbeda untuk menghasilkan kompetensi holistik (IAI Al-Qolam, 2022: 12).
Misalnya, mata kuliah S7udi Fikih Kontemporer tidak hanya membahas hukum Islam secara
tekstual, tetapi juga mengaitkannya dengan analisis sosial dan ekonomi seperti zakat digital, e-
commerce, dan ckosistem ekonomi halal berbasis teknologi (Adib, 2025: 3). Model ini
menunjukkan karakter eksperimental dari pembelajaran fikih di Al-Qolam, di mana mahasiswa
diajak untuk menguji relevansi kaidah hukum Islam melalui penelitian sosial, simulasi
kebijakan, dan praktik pemberdayaan masyarakat.

Dalam kerangka epistemologi Aswaja An-Nahdliyyah, pembelajaran lintas disiplin di Al-
Qolam berfungsi sebagai arena harmonisasi epistemologis antara tiga sumber pengetahuan
utama: bayani (teks), %rfani (intuisi-spiritual), dan burhani (rasional-empiris). Prinsip zawassuth,
tawazun, dan fasamuh menjadi dasar bagi dialog antatilmu agar fikih dapat dikembangkan tanpa
kehilangan kedalaman teologis maupun relevansi sosialnya (Adib, 2020: 44). Pendekatan ini
menolak ekstremisme epistemologis yang hanya mengandalkan literalitas teks atau rasionalitas
bebas nilai, dan sebaliknya mendorong terbentuknya sintesis antara teks, konteks, dan realitas
sebagai basis pengembangan ilmu fikih yang moderat dan solutif. Dengan demikian, setiap
proses pembelajaran diarahkan agar mahasiswa mampu menafsitkan hukum Islam secara
adaptif, kontekstual, dan berorientasi kemaslahatan sosial.

Penerapan prinsip pembelajaran lintas disiplin tersebut tampak nyata dalam kurikulum
Studi Magasid al-Syari‘ah pada Prodi PAI dan Tadris Bahasa Inggris, di mana mahasiswa tidak
hanya mempelajari teori maqashid secara tekstual, tetapi juga mengintegrasikannya dengan
metodologi riset sosial melalui praktik Indeks Desa Maslahah (IDM) dan Indeks Kelnarga Maslahah
(IKM) (RPS Maqashid PAI, 2024: 5; RPS Magqgashid TBIG, 2024: 5). Melalui kegiatan ini,

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 106



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112

mahasiswa dilatih untuk menerapkan fikih dalam konteks sosial dan lingkungan, seperti isu
kemiskinan, ketahanan keluarga, ekonomi hijau, dan literasi keagamaan digital. Dengan
demikian, Universitas Al-Qolam mengembangkan model pembelajaran transdisipliner, yaitu
pendekatan yang melampaui batas-batas disiplin ilmu untuk menjawab persoalan masyarakat
secara praksis dan berbasis nilai waqasid al-syari‘ah. Model ini menegaskan bahwa pembelajaran
fikih di perguruan tinggi bukan semata-mata proses #ransfer of knowledge, tetapi merupakan
transformasi sosial dan spiritual yang menumbuhkan insan akademik berwawasan luas,
berakar pada tradisi pesantren, dan berkomitmen terhadap kemaslahatan umat (Pedoman

Integrasi, 2017: 23).

Desa Maslahah dan Keluarga Maslahah

Konsep Desa Maslahah dan Kelnarga Maslabah merupakan wujud konkret dari
eksperimentasi fikih lintas disiplin yang dikembangkan oleh Universitas Al-Qolam Malang,
Program ini memadukan dimensi teologis, sosial, dan imiah dalam satu kerangka
epistemologis yang berakar pada nilai-nilai Ablussunnah wal Jamaah An-Nabhdliyyah dan prinsip
maqasid al-syari‘ah. Melalui pengembangan Indeks Desa Maslahah (IDM) dan Indeks Kelnarga
Maslahah (IKM), Universitas Al-Qolam menghadirkan instrumen ilmiah berbasis fikih yang
berfungsi untuk mengukur, mendiagnosis, sekaligus memberdayakan masyarakat dalam
berbagai aspek kehidupan, seperti pendidikan, ekonomi, sosial, lingkungan, dan spiritualitas
(Adib, 2017: 6; Hakim dkk., 2024: iii). Pendekatan ini menegaskan bahwa fikih bukan hanya
disiplin hukum, tetapi juga sarana analisis sosial dan alat perubahan yang didasarkan pada nilai
kemaslahatan.

Dalam perspektif epistemologi Aswaja, IDM dan IKM dikembangkan melalui
pendekatan transdisipliner, yang menghubungkan ilmu fikih dengan sosiologi, ekonomi,
ekologi, psikologi, dan studi kebijakan publik. Pendekatan ini tidak berhenti pada integrasi
formal antardisiplin, tetapi membangun kolaborasi riil antara akademisi, pemerintah desa,
masyarakat sipil, dan pesantren. Proses pengumpulan data, verifikasi indikator, dan
pelaksanaan intervensi dilakukan secara partisipatif dengan metode Participatory Action Research
(PAR) betbasis maqasid al-syari‘ah (Hakim dkk., 2024: v; Adib, 2021: 43). Melalui riset aksi ini,
dosen dan mahasiswa tidak hanya mengamati, tetapi juga menjadi bagian dari proses
perubahan sosial—sebuah praktik keilmuan yang menjadikan fikih sebagai alat pemberdayaan
masyarakat dan laboratorium sosial berbasis pesantren.

Penerapan IDM dan IKM dijalankan melalui mekanisme pengabdian transformatif,

yaitu integrasi antara penelitian, pendidikan, dan pengabdian masyarakat yang saling

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 107



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112

menopang. LP3M Universitas Al-Qolam berperan sebagai penggerak dan koordinator dalam
pelaksanaan program, yang mencakup kegiatan asesmen berbasis indeks, pelatihan masyarakat,
pendampingan desa, dan penguatan keluarga melalui prinsip bifz al-din, al-nafs, al-nasl, al-‘aql, al-
mal, dan al-bi'ah. Program ini melibatkan dosen, mahasiswa, perangkat desa, serta tokoh agama
dalam proses pendataan dan pengambilan keputusan berbasis kemaslahatan (LP3M UQM,
2024: 2; Adib, 2025: 12). Dengan pendekatan ini, Desa Maslahah dan Kelnarga Maslahah
berfungsi sebagai ruang eksperimentasi sosial bagi penerapan fikih lintas disiplin yang hidup,
dinamis, dan kontekstual.

Dibandingkan dengan Gerakan Keluarga Maslahah Kementerian Agama, yang berfokus
pada pembinaan nilai-nilai keagamaan, ketahanan keluarga, dan pendidikan moral, model yang
dikembangkan Universitas Al-Qolam memiliki orientasi yang lebih integratif dan akademik.
Jika Gerakan Kemenag menitikberatkan pada aspek dakwah dan pembinaan keluarga muslim
melalui pendekatan edukatif dan spiritual, maka IKM Al-Qolam memperluasnya dengan
pendekatan empiris berbasis penelitian sosial. IKM tidak hanya menilai tingkat kesalehan
keluarga, tetapi juga mengukur dimensi kesejahteraan, literasi keagamaan, ekonomi produktif,
hingga ketahanan ekologi keluarga. Dengan demikian, model Al-Qolam menempatkan fikih
dalam ruang operasional kebijakan dan pengukuran sosial yang terverifikasi secara ilmiah—
menjadikannya instrumen fikih berbasis data dan aksi sosial.

Adapun bila dibandingkan dengan Gerakan Keluarga Maslahah PBNU, Al-Qolam
menonjol dalam aspek metodologi ilmiah dan sistem pengindeksan. Gerakan PBNU lebih
menckankan pemberdayaan berbasis komunitas jamaah dengan penekanan pada &bidmah
sosial dan penguatan jaringan kelembagaan NU di tingkat akar rumput. Sementara itu, model
Al-Qolam mengoperasionalkan nilai-nilai tersebut ke dalam indikator terukur yang dapat
dievaluasi dan dikembangkan secara akademik. IDM dan IKM menjadi bentuk fikih terapan
yang melampaui pendekatan kultural menuju praksis ilmiah: fikih yang tidak hanya mengatur,
tetapi juga mengukur, menilai, dan memandu kebijakan berbasis waslabah ammah. Dengan
demikian, Al-Qolam berkontribusi menghadirkan inovasi epistemologis dalam gerakan sosial
keagamaan yang berbasis pada fikih empiris dan ilmiah.

Jika dibandingkan dengan Indeks Desa Membangun (IDM) yang digunakan oleh
Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal, dan Transmigrasi (Kemendes PDTT),
distingsi utama Indeks Desa Maslabah terletak pada dimensi spiritual dan etisnya. IDM
Kemendes berfokus pada tiga dimensi pembangunan: sosial, ekonomi, dan ekologi, dengan
indikator yang bersifat material dan administratif. Sementara itu, Indeks Desa Maslahah Al-

Qolam menambahkan dimensi transendental yang berakar pada magasid al-syari‘ah dan nilai-

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 108



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112

nilai Aswaja. Indeks ini tidak hanya mengukur capaian pembangunan fisik, tetapi juga menilai
kualitas spiritual, kesalehan sosial, etika ekologis, serta harmoni antarwarga sebagai indikator
maslabah. Dengan demikian, Al-Qolam menghadirkan paradigma baru pembangunan berbasis
fikih, yang memadukan rasionalitas ilmiah dan spiritualitas religius dalam satu sistem penilaian
sosial yang komprehensif.

Keunggulan lain IDM dan IKM Al-Qolam terletak pada fleksibilitas akademiknya.
Model ini dirancang agar dapat dikembangkan melalui penelitian mahasiswa lintas prodi dan
dosen lintas fakultas, menjadikannya laboratorium keilmuan fikih transdisipliner yang terbuka
terhadap pembaruan indikator dan pendekatan metodologis. IDM dan IKM bukan hanya alat
ukur, tetapi juga sarana pembelajaran reflektif yang mendorong keterlibatan aktif sivitas
akademika dalam problem sosial masyarakat. Di sinilah letak keunggulan epistemologisnya:
Al-Qolam tidak hanya mempelajari fikih, tetapi menghidupkan fikih melalui riset dan
pengabdian yang berdampak nyata bagi masyarakat.

Dengan demikian, Desa Maslahah dan Keluarga Maslahah bukan sekadar program
pengabdian masyarakat, melainkan eksperimentasi keilmuan berbasis fikih lintas disiplin yang
menjadikan kampus sebagai katalisator perubahan sosial. Paradigma ini memperkuat posisi
Universitas Al-Qolam sebagai pelopor universitas pengabdian transformatif berbasis pesantren, di
mana fikih, sains, dan sosial humaniora berpadu untuk mewujudkan kemaslahatan universal.
Melalui IDM dan IKM, Al-Qolam membuktikan bahwa fikih tidak lagi sebatas norma hukum,
melainkan metodologi riset sosial yang mampu menjawab tantangan zaman dengan tetap

berpijak pada nilai-nilai Aswaja dan pesantren.

Dampak Akademik dan Sosial

Penerapan paradigma lintas disiplin, khususnya pendekatan transdisipliner, telah
membawa dampak akademik dan sosial yang signifikan di Universitas Al-Qolam Malang.
Melalui sinergi antara kegiatan riset, pembelajaran, dan pengabdian berbasis Magashid Syariab,
universitas berhasil mengintegrasikan dunia akademik dengan kebutuhan riil masyarakat. Salah
satu wujud nyata dari pendekatan ini adalah implementasi Gerakan Desa Maslahah dan Gerakan
Kelnarga Maslahah yang menggabungkan unsur akademisi, masyarakat sipil, pemerintah desa,
dan organisasi keagamaan seperti Nahdlatul Ulama dalam upaya memperkuat pembangunan
sosial berbasis nilai kemaslahatan (PCNU & UQM, 2024: 3).

Secara akademik, pendekatan ini memperkaya pengalaman belajar mahasiswa sekaligus
memperkuat kapasitas riset dosen. Program KKN-Tematik Gerakan Desa Maslahah misalnya,

mendorong mahasiswa untuk terlibat langsung dalam pemetaan sosial, konservasi lingkungan,

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 109



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112

dan pemberdayaan masyarakat melalui metode Participatory Action Research (PAR) berbasis
Indeks Desa Maslabah (IDM) dan Indeks Kelnarga Maslahah (IKM). Kegiatan ini menghasilkan
peningkatan kemampuan diagnostik, manajerial, serta kepekaan sosial mahasiswa dalam
membaca realitas sosial secara holistik (LP3M UQM, 2025: 2). Dampak akademiknya juga
terlihat dari bertambahnya publikasi ilmiah, buku ajar, dan model pemberdayaan masyarakat
yang lahir dari kegiatan pengabdian tersebut (Pedoman Penelitian dan PkM, 2021: 43).

Dampak sosial dari program ini tercermin dalam meningkatnya partisipasi masyarakat
desa dan kapasitas kelembagaan NU dalam mengelola data sosial serta merancang program
kerja berbasis indeks kemaslahatan. Gerakan Desa Maslabah berhasil melibatkan lebih dari 2.100
warga di Kabupaten Malang, 500 mahasiswa, 3 pesantren, 16 komunitas, dan 20 madrasah
dalam kegiatan pemberdayaan dan konservasi lingkungan (PCNU & UQM, 2024: 5). Melalui
kolaborasi tersebut, masyarakat tidak hanya menjadi objek, tetapi juga subjek perubahan sosial.
Pendekatan transdisipliner memungkinkan terjadinya dialog produktif antara pengetahuan
ilmiah kampus dan kearifan lokal desa sehingga membentuk ekosistem pembelajaran sosial
yang berkelanjutan (Adib, 2017: 8).

Selain itu, di tingkat kelembagaan, dampak transdisipliner ini memperkuat peran
Universitas Al-Qolam sebagai Universitas Pengabdian Transformatif Berbasis Pesantren. Keterlibatan
kampus dalam pembangunan kolaboratif bersama PCNU, pemerintah daerah, dan sektor
swasta menghasilkan model kemitraan baru antara akademisi dan masyarakat yang selaras
dengan agenda Sustainable Development Goals (§DGs) dan visi Indonesia Emas 2045 (LP3M UQM,
2024: 6). Dengan demikian, pengembangan IDM dan IKM bukan hanya memperkuat posisi
Al-Qolam dalam ranah akademik, tetapi juga menegaskan kontribusinya dalam mencetak
sarjana-santri yang berpikir lintas disiplin dan berkomitmen pada kemaslahatan sosial secara

berkelanjutan.

SIMPULAN
Eksperimentasi fikih lintas disiplin di perguruan tinggi, sebagaimana yang diterapkan di

Universitas Al-Qolam Malang, menunjukkan bahwa integrasi antara fikih, ilmu sosial, dan
pendekatan ilmiah modern mampu menghidupkan kembali fungsi fikih sebagai ilmu yang
dinamis, kontekstual, dan transformatif. Melalui paradigma keilmuan berbasis Aswaja An-
Nahdliyyah, pendekatan transdisipliner, dan penerapan instrumen ilmiah seperti Indeks Desa
Maslahah (IDM) dan Indeks Keluarga Maslahah (IKM), fikih berhasil dioperasionalkan
sebagai kerangka riset sosial dan instrumen kemaslahatan publik. Keunikan penelitian ini

terletak pada keberhasilannya menjembatani dimensi normatif-teologis dan dimensi empiris-

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 110



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112

akademik, menjadikan fikih tidak hanya sebagai pedoman hukum, tetapi juga sebagai
metodologi ilmiah yang berfungsi membangun masyarakat berkeadaban. Dengan demikian,
kontribusi utama penelitian ini adalah menghadirkan model pendidikan dan riset fikih berbasis
maqasid al-syari‘ah yang berakar pada nilai pesantren, namun terbuka terhadap kolaborasi

lintas disiplin untuk mewujudkan kemaslahatan universal.

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah, A. (2012). Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif.
Yogyakarta: Suka Press.

Adib, M. (2017). Pedoman Integrasi Penelitian dan Pengabdian dalam Pembelajaran. Malang:
IAI Al-Qolam Press.

Adib, M. (2020). PTKI Pengabdian Transformatif Berbasis Pesantren (Cet. II). Malang: TAI
Al-Qolam Press.

Adib, M. (2021). Paradigma Keilmuan Berbasis Maqashid Syariah di Perguruan Tinggi Islam.
Malang: LP3M Universitas Al-Qolam.

Adib, M. (2025). Rencana Pembelajaran Semester (RPS) Studi Fikih Kontemporer. Malang:
Fakultas Syariah Universitas Al-Qolam.

Al-Qolam. (2020). Instrumen Indeks Desa Maslahah (IDM). Malang: IAT Al-Qolam.

Creswell, J. W. (2013). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five
Approaches (3rd ed.). Thousand Oaks: SAGE Publications.

Hakim, A., dkk. (2024). Desa Maslahah: Model Pemberdayaan Transdisipliner Berbasis
Magqashid Syariah. Malang: LP3M Universitas Al-Qolam.

IAI Al-Qolam. (2021). Pedoman Kurikulum Institut Agama Islam Al-Qolam Malang. Malang:
IAI Al-Qolam.

IAI Al-Qolam. (2022). Pedoman Pembelajaran di Lingkungan Universitas Al-Qolam Malang,
Malang: Universitas Al-Qolam.

LP3M UQM. (2024). Gerakan Desa Maslahah. Malang: Universitas Al-Qolam.
LP3M UQM. (2025). Laporan KKN-T Gerakan Desa Maslahah 2025. Malang: Universitas Al-

Qolam.
Moustakas, C. (1994). Phenomenological Research Methods. Thousand Oaks: SAGE
Publications.

PCNU & UQM. (2024). Gerakan Maslahah Desa: Mapping, Conserving, and Empowering.
Malang: PCNU Kabupaten Malang & Universitas Al-Qolam.

RPS Magqashid PAIL (2024). Rencana Pembelajaran Semester Mata Kuliah Studi Maqashid
Syariah Program Studi Pendidikan Agama Islam (PAI). Malang: Universitas Al-Qolam.

RPS Magqashid TBIG. (2024). Rencana Pembelajaran Semester Mata Kuliah Studi Maqashid
Syariah Program Studi Tadris Bahasa Inggris (TBIG). Malang: Universitas Al-Qolam.

Syafr’i, M. (2018). Epistemologi Aswaja dalam Pendidikan Islam Moderat. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

UQM. (2024a). Peraturan Rektor tentang Perubahan Visi, Misi, dan Tujuan Universitas Al-
Qolam Malang Tahun 2024. Malang: Universitas Al-Qolam.

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 111



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 100-112

UQM. (2024b). Perubahan Rencana Induk Pengembangan Universitas Al-Qolam Malang
Tahun 2021-2050. Malang: Universitas Al-Qolam.

Ziauddin, S. (2007). Islamic Science: The Future of Science Is Islamic. London: Mansell
Publishing.

Al Zeera, Z. (2001). Wholeness and Holiness in Education: An Islamic Perspective. Herndon,
VA: The International Institute of Islamic Thought (III'T).

Eksperimentasi Fikih Lintas Disiplin, (Muhammad Adib dan M. Hasbullah Huda) | 112



