FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam
P.Issn: 2774-3780 | E.Issn: 2774-3799
Volume. 5 No. 2

Bulan: Juni Tahun: 2025
https://journal.istaz.ac.id/index.php/fatawa
Page: 122-136

EKSISTENSI, PROBLEMATIKA DAN TITIK TEMU PESANTREN
DALAM PERKEMBANGAN PENDIDIKAN DI INDONESIA

Itsna Noor Laila!

e-mail: nootitsna056(@gmail.com

LSTAI Al Yasini Pasuruan, Indonesia
ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan eksistensi pesantren dalam konteks sejarah dan perannya di masyarakat,
menganalisis kedudukannya berdasarkan Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2019 tentang Pesantren, serta
mengidentifikasi titik temu antara tradisi pesantren dengan regulasi formal negara. Menggunakan metode library
research dengan pendekatan deskriptif-analitis, penelitian ini mengkaji berbagai literatur, peraturan, dan hasil
penelitian terdahulu yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa pesantren memiliki eksistensi kuat sebagai
lembaga pendidikan Islam asli Indonesia yang mampu beradaptasi terhadap perubahan zaman. Melalui UU No.
18 Tahun 2019, pesantren memperoleh legitimasi formal sebagai lembaga pendidikan, dakwah, dan
pemberdayaan masyarakat, sekaligus tetap mempertahankan otonomi dan tradisi keilmuannya. Titik temu antara
pesantren dan negara terletak pada harmonisasi antara nilai-nilai tradisional dengan sistem pendidikan nasional
yang modern dan inklusif.

Kata kunci : pesantren, eksistensi, UU No. 18 Tahun 2019, pendidikan Islam

ABSTRACT

This study aims to describe the existence of Islamic boarding schools (pesantren) in their bistorical and social contexts, analyze their
position based on Law Number 18 of 2019 concerning Pesantren, and identify the point of convergence between pesantren traditions
and formal state regulations. Using a library research method with a descriptive-analytical approach, this study examines relevant
literature, regulations, and previous research findings. The results indicate that pesantren maintain a strong existence as Indonesia’s
indigenous Islamic educational institutions capable of adapting to changing times. The enactment of Law No. 18 of 2019 provides
Jormal recognition for pesantren as institutions of education, da’wab, and community empowerment while preserving their antonomy
and scholarly traditions. The intersection between pesantren and the state lies in the harmonization of traditional values with a
modern and inclusive national education system.

Keywords: Pesantren, Existence, Law no. 18 of 2019, Islamic Education

PENDAHULUAN
Pesantren dipandang sebagai lembaga pendidikan Islam paling khas di Indonesia yang

mampu bertahan lintas zaman dan rezim (Dhofier, 1985). Beberapa ahli bahkan menyebutnya
sebagai bentuk pendidikan yang paling indigenious di Indonesia (Hak, N, 2024). Tradisi
keilmuan pesantren, seperti pengajaran kitab kuning dan sanad keilmuan, menjadi ciri khas
yang menegaskan statusnya sebagai "great tradition" dalam Islam Nusantara (Khaer, A, 2025).
Pandangan ini sejalan dengan pendapat Clifford Geertz yang mengkategorikan pesantren
sebagai bagian dari santri circles serta menekankan perannya dalam menjaga tradisi keilmuan
Islam di Jawa. Geertz merupakan salah satu pelopor yang mengangkat pesantren sebagai

institusi great tradition dalam kajian antropologi agama di Indonesia. Berdasarkan kajian

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 122


https://journal.istaz.ac.id/index.php/fatawa
mailto:nooritsna056@gmail.com

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99

mendalam, Martin van Bruinessen menegaskan bahwa komponen utama pesantren yang
meliputi kiai, santri, pondok, kitab kuning, dan praktik pendidikan, merupakan bagian bagian
integral dari warisan keilmuan Islam yang agung dan berkelanjutan.

Secara historis, pesantren memiliki akar yang kuat sebagai salah satu pilar utama dalam
sistem pendidikan dan kebudayaan Indonesia. Sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional,
pesantren tidak hanya berperan dalam mentransmisikan ilmu agama, tetapi juga berkontribusi
besar dalam perjuangan kemerdekaan dan mencerdaskan kehidupan bangsa. Dawam Rahardjo
bahkan menyatakan bahwa tanpa adanya kolonialisme, sistem pendidikan nasional Indonesia
kemungkinan besar akan mengadopsi model pesantren sebagai arus utama (Dawam Raharjo,
1985). Pernyataan ini mencerminkan keyakinan bahwa pesantren memiliki keunggulan
historis dan kultural dalam membentuk generasi yang tidak hanya memiliki kedalaman
spiritual, tetapi juga mampu bersaing di ranah akademik dan intelektual.

Pada masa kerajaan-kerajaan Islam di Nusantara, pesantren berperan sebagai pusat
pendidikan yang berdiri beriringan dengan kekuasaan politik kerajaan. Fungsi utamanya saat
itu adalah menjadi lembaga kaderisasi bagi putra-putra bangsawan maupun calon pemimpin
(Mahmud Yunus, 1985). Namun, ketika kolonial Belanda mulai berkuasa di Indonesia, seluruh
aktivitas pendidikan dan keagamaan diatur secara ketat melalui regulasi kolonial yang
disesuaikan dengan kepentingan politik mereka. Salah satu kebijakan yang dikeluarkan oleh
Van Den Boss, Gubernur Jenderal Hindia Belanda pada tahun 1813, mewajibkan setiap
karisidenan mendirikan sekolah berlandaskan ajaran Kristen. Tidak hanya itu, sejak tahun
1822 pemerintah kolonial juga membentuk lembaga khusus bernama Priesterraden yang
bertugas mengawasi pendidikan Islam dan kehidupan keberagamaan masyarakat. Aturan
“Ordonansi Guru” dan “Sekolah Liar”, yang merupakan sekolah swasta atau partikelir,
menetapkan undang-undang dan peraturan pemerintah Belanda yang mengawasi pendidikan
Islam. Hal ini menyebabkan guru agama harus memiliki surat izin dari pemerintah. Guru
agama tidak diperbolehkan mengajar apabila tidak memiliki izin, meskipun ia sangat mahir
dalam ilmu agama (Aqib Suminto, 1985).

Namun demikian, pesantren dan madrasah yang sebelumnya sangat identik dengan
corak tradisional lambat laun melakukan adaptasi setelah terinspirasi oleh model sekolah
modern Belanda. Sistem pengajaran berbasis halaqah yang menjadi ciri khas pendidikan Islam
klasik mulai diubah dengan sistem klasikal, lengkap dengan penyediaan sarana seperti meja dan
kursi di ruang belajar (Pohl, Florian, 2000).

Setelah Indonesia merdeka, sistem pendidikan menjadi lebih terbuka dan demokratis.

Namun, pesantren justru menghadapi tantangan berupa kemunduran, karena banyak pelajar

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 123



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99

yang lebih memilih sekolah formal dengan prospek karir lebih jelas dibanding melanjutkan
pendidikan di pesantren (Muljanto Sumardi, 1987). Menghadapi tantangan tersebut, pesantren
kemudian mendirikan lembaga pendidikan formal berbentuk madrasah. Meski demikian,
pesantren tetap mempertahankan metode pembelajaran tradisional seperti halaqah,
bandongan, sorogan, dan wetonan (Azyumardi Azra, 2010).

Pesantren dalam perkembangannya kini memperoleh pengakuan setara dengan lembaga
pendidikan Islam lain yang berada dalam sistem pendidikan nasional. Pengakuan ini
dimaksudkan sebagai upaya strategis untuk meningkatkan kualitas pendidikan Islam di
Indonesia (Mastuhu, 1994).

Meskipun demikian, kebijakan pendidikan nasional terhadap pesantren masih
menunjukkan adanya keterbatasan perhatian. Beberapa kajian, seperti yang disampaikan oleh
Badrudin, mengungkap bahwa keberadaan pesantren belum sepenuhnya mendapat dukungan
kebijakan yang memadai, jika ditinjau dari realitas implementasi pendidikan nasional
(Supriyanto, 2020). Hal ini menegaskan adanya kesenjangan antara pengakuan normatif
dengan pelaksanaan praktis di lapangan.

Dari sisi regulasi, arah kebijakan pendidikan di Indonesia diatur dalam Undang-Undang
Sistem Pendidikan Nasional (Sisdiknas). Sejak kemerdekaan hingga kini, terdapat beberapa
regulasi penting yang memengaruhi posisi pesantren, yaitu: Undang-Undang No. 4 Tahun
1950 jo. Undang-Undang No. 12 Tahun 1954 pada masa Orde Lama; Undang-Undang No. 2
Tahun 1989 pada masa Orde Baru; serta Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 pada masa
Reformasi. Baru pada UU Sisdiknas Tahun 2003 inilah pesantren mendapatkan legitimasi
formal sebagai sistem pendidikan asli Indonesia (Ali Anwar, 2010).

Meskipun berkontribusi besar terhadap pendidikan dan moral bangsa, posisi pesantren
dalam sistem pendidikan nasional pada mulanya belum sepenuhnya diakui. Pesantren lebih
banyak ditempatkan pada jalur non-formal dan kurang memperoleh akses pengakuan negara
terthadap jenjang pendidikan, pendanaan, serta kualitas tenaga pendidiknya (Telaumbanua,
2019).

Momentum penting dalam pengakuan formal terhadap pesantren adalah lahirnya
Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2019 tentang Pesantren. Regulasi ini memberikan
legitimasi yuridis terhadap kedudukan pesantren sebagai lembaga pendidikan yang memiliki
fungsi pendidikan, dakwah, dan pemberdayaan masyarakat. Kehadiran UU Pesantren
menunjukkan adanya perubahan paradigma, di mana negara tidak lagi memandang pesantren
sebagai lembaga pendidikan nonformal semata, melainkan sebagai bagian integral dari sistem

pendidikan nasional.

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 124



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99

Namun demikian, keberadaan UU ini sekaligus memunculkan pertanyaan akademik
tentang bagaimana pesantren tetap dapat menjaga independensinya sebagai lembaga yang
tumbuh dari tradisi masyarakat, sembari beradaptasi dengan regulasi formal yang ditetapkan
negara. Inilah yang menjadi penting untuk dikaji: eksistensi dan titik temu pesantren dalam

bingkai Undang-Undang Pesantren, terutama dari perspektif manajemen kelembagaan.

METODE
Metode penelitian yang digunakan dalam artikel ini adalah penelitian kualitatif dengan

pendekatan kepustakaan (library research), yakni penelitian yang menitikberatkan pada
penelaahan berbagai sumber literatur relevan tanpa terjun langsung ke lapangan. Data
diperoleh dari sumber primer seperti karya Clifford Geertz (The Religion of Java, 1960),
Zamakhsyari Dhofier (Tradisi Pesantren, 1985), dan Martin van Bruinessen (Kitab Kuning,
Pesantren dan Tarekat, 1995), serta sumber sekunder berupa jurnal, artikel ilmiah, dan
dokumen resmi terkait kebijakan pendidikan nasional dan pesantren. Pengumpulan data
dilakukan melalui studi dokumentasi, meliputi identifikasi, klasifikasi, dan reduksi literatur
yang relevan. Analisis data menggunakan metode deskriptif-kualitatif, dengan langkah-langkah
reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan untuk menemukan hubungan antara konsep,
teori, dan fakta tentang eksistensi serta problematika pesantren dalam konteks pendidikan di
Indonesia. Validitas data diuji melalui triangulasi sumber dan kritik literatur guna memastikan

keabsahan dan objektivitas hasil kajian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Karakteristik dan Tradisi Pesantren

Pesantren merupakan lembaga pendidikan tertua di Indonesia. Sistem pendidikan
pesantren yang berkembang seiring dengan perkembangan zaman mendapat tempat yang baik
di hadapan mayoritas muslim Indonesia. Dengan kebijakan pendidikan yang selalu ajeg dan
fokus terhadap pendidikan agama dan penguatan karakter santri, pesantren mampu bersaing
dengan sistem pendidikan modern dengan tetap mempertahankan ciri khasnya. Pendidikan
yang diberikan kepada santri diharapkan mampu menjadikan santri menjadi sosok yang
mandiri, sederhana, tekun, sosialis, dan memiliki banyak sikap positif yang lain. Berbagai
macam pendidikan yang diperoleh santri diharapkan menjadi cikal bakal masyarakat yang
bermutu dan mandiri. Hal ini sejalan dengan amanah Undang-undang Dasar 1945.

Pesantren merupakan produk asli masyarakat Indonesia. Pesantren menjadi lembaga
pendidikan yang telah melahirkan tokoh-tokoh besar yang berjasa membangun bangsa.

Dengan berpegang teguh terhadap budaya, pesantren mengisi ruh-ruh santrinya dengan

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 125



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99

keilmuan dan keanggunan sikap. Hal inilah yang membedakan fokus lembaga pendidikan
pesantren dengan lembaga pendidikan lainnya. Kini, pesantren menjadi salah satu lembaga
pendidikan yang menjadi harapan masyarakat luas untuk mencetak generasi penerus bangsa
yang tidak hanya kompenten dalam berbagai disiplin ilmu namun yang terpenting yaitu
generasi yang berakhlakul karimah.

Dhofier membagi karakteristtk pondok pesantren menjadi dua yaitu; 1) Pondok
pesantren tradisional (salafi), yakni pondok pesantren yang mengajarkan ilmu agama dengan
cara tradisional meliputi sorogan dan bandongan. Kiai mengajar santri di pondok pesantren
dengan kurikulum yang ditentukan sendiri oleh kiai. Kebanyakan ilmu yang diajarkan adalah
ilmu agama yang bersumber dari kitab-kitab ulama klasik. 2) Pondok pesantren modern
(khalafi), yakni pondok pesantren yang merupakan integrasi sistem pendidikan tradisional
pesantren dengan kurikulum formal. Biasanya hubungan kiai dengan santri lebih bersifat
fungsional. Kiai dibantu oleh jajaran guru atau pengajar dalam melaksanakan fungsi
pendidikan.

Seiring dengan perkembangan dunia pendidikan, maka berkembang pula pemikiran
tokoh pendidikan di Indonesia. Pemikiran para tokoh tersebut melahirkan teori yang saling
melengkapi dengan teori yang ada sebelumnya. Berdasarkan kurikulumnya, pesantren terbagi
menjadi tiga tipe, yaitu: 1) Pesantren Tradisional (salaf), yaitu pesantren yang masih
menggunakan kurikulum konvensional yang menggunakan sumber pengetahuan dri kitab-
kitab ulama klasik pada abad 15. Bahasa arab jawa atau tulisan pego menjadi metode
pembelajara rutinnya. Pengajaran dilakukan dengan sistem halagah di masjid atau aula
pesantren. Metode pembelajaran sistem pengajian halaqah adalah menghafal yang tujuannya
untuk mencetak santri yang menerima dan memiliki ilmu. Artinya ilmu yang dimiliki sesuai
dengan ilmu yang diajarkan kiai karena sumber belajar yang utama dalam sistem halaqah
adalah kiai itu sendiri. kiai menjadi penentu kurikulum dan sistem pembelajaran yang
diterapkan pesantrean. 2) Pesantren Modern (khalaf), yaitu pesantren yang menerapkan sistem
pembelajaran klasikal dan meniadakan sistem pendidikan tradisional. Pembelajaran klasikal
dilakukan di kelas belajar. Santri menggunakan seragam yang modern setiap harinya. kiai
menjadi kordinator semua kebijakan yang berkaitan dengan pesantren modern. Tak jarang kiai
juga berperan sebagai pengajar. Kurikulum pesantren modern memakai kurikulum nasional,
namun porsi pendidikan agama lebih ditonjolkan sebagai kurikulum lokal. 3) Pesantren
Komprehensif, yaitu tipe pesantren yang menggabungkan antara sistem pendidikan modern
dengan sistem pendidikan tradisional. Sistem pendidikan modern diterapkan dengan

pendidikan formal di pagi hingga siang hari sebagaimana yang diterapkan di sekolah umum.

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 126



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99

Sedangkan pembelajaran kitab kuning dengan sistem sorogan maupun bandongan dilakukan
di malam hari sehabis shalat isya dan juga setelah shaat subuh.

Berdasarkan ketiga tipe pesantren tersebut dapat diketahui bahwa pesantren mengalami
perkembangan sesuai dengan tuntutan zaman dan keinginan masyarakat akan pendidikan.
Kurikulum pesantren yang berbeda karakteristik tersebut memiliki tujuan yang sama yaitu
perubahan siswa dari segi kognitif maupun afektif, dari segi keilmuan maupun sikap agar

menjadi lebih baik sesuai dengan ajaran agama.

Eksistensi Pesantren

Talcott Parsons mengemukakan teori Struktural Fungsional, yang menjelaskan bahwa
agar suatu sistem pendidikan mampu bertahan lama dan berkesinambungan, maka diperlukan
empat hal utama yang dikenal dengan konsep A.G.LL. Sistem pendidikan harus mempunyai
tujuan yang jelas dan berintegrasi antara satu sistem dengan lainnya sehingga tidak tumpang
tindih setiap komponen yang berkaitan. Terakhir setiap sistem harus saling mendukung,
melengkapi, dan memelihara agar setiap pola saling menopang kekuatan. Sistem tersebut
tethimpun dalam adaptation (adaptasi), goal attainment (mempunyai tujuan), integration
(integrasi), dan latency (pemeliharaan pola) atau biasa disingkat A.G.L.L.

Teori struktural fungsional yang telah dijelaskan di atas, bisa dianalisis bahwasanya
sistem pesantren mampu bertahan sampai sekarang dan mempunyai daya kekuatan karena
pesantren terus mengikuti perkembangan zaman untuk menghadapi modernisasi sesuai
dengan struktur sosial yang dicanangkan oleh teori tersebut. Di samping itu, pesantren juga

telah menerapkan konsep operasional yang sudah berlaku sejak dulu. Sebagaimana berikut ini:

Adaptation (Adaptasi)

Pesantren mampu beradaptasi dengan modernisasi. Ini terwujud melalui pengutamaan
pendidikan keagamaan yang berpusat pada tafaqquh fi al-addin (pendalaman ilmu agama).
Fokus ini bukan sekadar mempertahankan tradisi, melainkan juga berfungsi untuk menjaga
dan mengembangkan ilmu keislaman agar tetap relevan. Hal ini menunjukkan bahwa
pesantren tidak kaku, melainkan mampu menyesuaikan diri dengan tuntutan zaman sambil
tetap mempertahankan inti ajarannya. Kemampuan ini menjadi kunci agar mereka tetap
relevan di tengah perubahan sosial.

Goal Attainment (Pencapaian Tujuan)
Tujuan pesantren sangat spesifik, yaitu mengembangkan ajaran Islam. Hal tersebut

tergambar dalam disiplin ilmu yang diajarkan, seperti tafsir, hadis, fikih, bahasa Arab, dan

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 127



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99

tasawuf. Adanya kitab-kitab populer seperti Fath al-Qarib (bidang fikih) dan Alfiyah Ibn Malik
(bidang bahasa) menunjukkan bahwa pesantren memiliki kurikulum yang terstruktur untuk
mencapal tujuan tersebut. Kejelasan tujuan ini memungkinkan pesantren untuk fokus pada

misi utamanya, menjadikannya lembaga yang efektif dan berpengaruh.

Integration (Integrasi)

Integrasi dapat dilihat dari bagaimana pesantren berinteraksi dengan masyarakat.
Pesantren berakar kuat di kalangan masyarakat bawah dan memiliki peran yang signifikan
dalam memengaruhi mereka, bahkan saat masa penjajahan. Ini menunjukkan adanya
hubungan timbal balik yang kuat antara pesantren dan komunitas sekitarnya. Pesantren
berfungsi sebagai pusat keagamaan dan sosial, mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam
kehidupan sehari-hari masyarakat. Tanpa integrasi yang baik ini, pesantren tidak akan bisa

mendapatkan dukungan dan popularitas yang berkelanjutan.

Latency (Pemeliharaan Pola)

Latency, atau pemeliharaan pola, merujuk pada cara sebuah sistem mempertahankan
nilai-nilai, budaya, dan identitasnya dari generasi ke generasi. Dalam konteks pesantren, hal ini
diwujudkan melalui konsep operasional yang sudah berlaku sejak dulu. Pesantren
mempertahankan tradisi dan nilai-nilai yang mendasar. Pendidikan yang berfokus pada
tafaqquh fi al-addin dan pengajaran kitab-kitab klasik adalah mekanisme utama untuk
melestarikan identitas ini. Keberhasilan pesantren dalam mempertahankan pola kebudayaan
dan sistem nilai ini adalah alasan mengapa mereka dapat bertahan selama berabad-abad dan
tetap menjadi lembaga pendidikan yang kuat di Indonesia.

Kesimpulannya, pesantren menunjukkan kemampuan yang luar biasa dalam beradaptasi
menghadapi kemunculan sistem pendidikan kontemporer. Meskipun ada pandangan dari
Karel Steenbrink bahwa pesantren bisa saja menolak perkembangan zaman, kenyataannya
pesantren justru menggunakan pendekatan akomodasi. Pesantren tidak hanya menyesuaikan
diri dengan perubahan, tetapi juga mengadopsi hal-hal positif seperti sistem kelas dan
kurikulum terpadu, tanpa meninggalkan sistem pembelajaran klasik yang menjadi ciri khas
pesantren (Steenbrink, 1986). Meskipun banyak pesantren kini membuka sekolah formal
(umum atau madrasah), hal ini menciptakan dilema. Waktu yang dialokasikan untuk sekolah
formal membuat jam belajar kitab klasik berkurang, yang berdampak pada menurunnya

pemahaman santri. Bagaimanapun, dengan sejarah dan kontribusi yang signifikan, pesantren

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 128



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99

memegang peranan vital dalam struktur pendidikan nasional.dan kontribusi mereka terhadap

kemajuan bangsa.

Kedudukan Pesantren dalam UU No. 18 Tahun 2019

Eksistensi pesantren dalam perkembangan pendidikan nasional terlihat jelas dalam
subsistem Pendidikan Nasional. Menurut undang-undang, “Pendidikan nasional adalah
pendidikan yang berdasarkan Pancasila dan Undang-Undang Dasar Negara Republik
Indonesia Tahun 1945, yang berakar pada nilai-nilai agama, kebudayaan nasional Indonesia,
serta tanggap terhadap tuntutan perubahan zaman.”

Kedudukan pesantren semakin diakui setelah lahirnya UU No. 2 Tahun 1989 tentang
Sistem Pendidikan Nasional. Penguatan itu berlanjut dalam UU No. 20 Tahun 2003 tentang
Sistem Pendidikan Nasional, khususnya Bagian Kesembilan mengenai Pendidikan Keagamaan
Pasal 30 ayat (4), yang menyebutkan bahwa pendidikan keagamaan dapat berbentuk madrasah
diniyah, pesantren, pasraman, pabhaja samanera, dan bentuk lain yang sejenis.

Namun, dengan diberlakukannya UU No. 20 Tahun 2003 beserta PP No. 55 Tahun
2007 tentang Pendidikan Agama dan Keagamaan, pesantren secara formal ditempatkan
sebagai bagian dari pendidikan keagamaan Islam pada jalur pendidikan nonformal. Kondisi ini
menunjukkan bahwa pada masa itu pengakuan terhadap pesantren masih terbatas. Pesantren
belum sepenuhnya dipandang sejajar dengan pendidikan umum jalur formal, karena sistem
penyelenggaraan, struktur jenjang, serta beban belajar yang diterapkan belum sepenuhnya
diakui setara.

Selain itu, landasan hukum yang ada belum secara spesifik mengatur pendidikan
keagamaan. Misalnya, UU No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional hanya
mengatur pendidikan dalam jalur formal, sementara UU No. 12 Tahun 2012 tentang
Pendidikan Tinggi juga tidak memberikan perhatian khusus pada pendidikan keagamaan.
Dengan demikian, aturan yang ada belum menyentuh secara konkret kelembagaan pesantren.
Regulasi yang mengatur pesantren sebelumnya hanya bersifat teknis, berupa peraturan menteri
atau direktorat jenderal, sehingga tidak memiliki kekuatan hukum yang setara dengan undang-
undang.

Kondisi inilah yang kemudian mendorong lahirnya UU No. 18 Tahun 2019 tentang
Pesantren, yang disahkan pada 15 Oktober 2019. Kehadiran undang-undang ini merupakan
hasil perjuangan panjang untuk memperjuangkan legalitas dan pengakuan penuh terhadap
pesantren, baik dalam penyelenggaraan pendidikan, peran sosial, maupun pemberdayaan

masyarakat.

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 129



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99

Disahkannya UU No. 18 Tahun 2019 tentang Pesantren menandai pengakuan formal
negara terhadap pesantren sebagai bagian integral dari sistem pendidikan nasional. Undang-
undang ini menempatkan pesantren tidak hanya sebagai lembaga pendidikan keagamaan,
tetapi juga sebagai pusat dakwah dan pemberdayaan masyarakat. Dengan demikian, pesantren
memperoleh legitimasi hukum yang setara dengan lembaga pendidikan lainnya.

Secara praktis, UU ini memberikan kepastian bagi penyelenggaraan pesantren, termasuk
pengaturan kurikulum khas, pengelolaan kelembagaan, serta jaminan dukungan pendanaan
dari negara. Implikasi lainnya adalah penguatan posisi pesantren dalam meningkatkan kualitas
sumber daya manusia yang tidak hanya berorientasi pada aspek keagamaan, tetapi juga sosial,
ekonomi, dan kebangsaan.

Namun demikian, tantangan implementasi tetap ada, terutama dalam menjaga
keseimbangan antara otonomi tradisional pesantren dengan standar administratif yang diatur
pemerintah. Dengan kata lain, UU ini membuka ruang besar bagi pengakuan dan penguatan
pesantren, sckaligus menuntut adaptasi agar pesantren dapat tetap mempertahankan

kekhasannya di tengah regulasi formal negara.

Isu Dalam Undang-undang Pesantren Nomor 18 Tahun 2019

Undang-Undang tentang Pesantren mengatur mengenai penyelenggaraan fungsi
pendidikan, fungsi dakwah, dan fungsi pemberdayaan masyarakat. Melalui Undang-Undang
tentang Pesantren, penyelenggaraan Pendidikan Pesantren diakui sebagai bagian dari
penyelenggaran pendidikan nasional. Undang-Undang tentang Pesantren memberikan
landasan hukum bagi rekognisi terhadap peran Pesantren dalam membentuk, mendirikan,
membangun, dan menjaga Negara Kesatuan Republik Indonesia, tradisi, nilai dan norma,
varian dan aktivitas, profesionalisme pendidik dan tenaga kependidikan, serta proses dan
metodologi penjaminan mutu. Undang-Undang tentang Pesantren juga menjadi landasan
hukum afirmasi atas jaminan kesetaraan tingkat mutu lulusan, kemudahan akses bagi lulusan,
dan independensi penyelenggaraan Pesantren, serta landasan hukum bagi Pemerintah Pusat
dan Pemerintah Daerah untuk memberikan fasilitasi dalam pengembangan Pesantren.

Dalam Undang-undang Pesantren Nomor 18 Tahun 2019, ada 5 (lima) isu yang menjadi
pokok pembahasan (Syaiful Ahyar, 2021), lima isu tersebut adalah:

Kurikulum
Pesantren bisa mengembangkan kurikulum sesuai dengan kekhasan yang berbasis pada

kitab kuning. Menurut Ahmad Barizi, kurikulum pesantren dirancang untuk menyeimbangkan

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 130



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99

berbagai aspek kehidupan santri, termasuk kebutuhan dunia dan akhirat, kemampuan akal dan
spiritual, serta potensi pribadi dan lingkungan (Ahmad Barizi, 2011). Hal ini sejalan dengan
pandangan Azyumardi Azra dan Ali Ma'sum yang melihat pesantren tradisional (salafiyah)
memiliki tiga fungsi utama: menyebarkan ilmu agama, melestarikan tradisi Islam, dan
melahirkan para ulama (Azyumardi Azra, 2001). Jadi, pada awalnya, tujuan utama pesantren
adalah mencetak kader-kader ulama yang mendalami berbagai ilmu agama seperti fikih, bahasa
Arab, tafsir, hadis, dan tasawuf. Namun, tujuan ini kemudian diperluas oleh Zamakhsyari
Dhofier. Ia menyarankan agar pesantren tidak hanya mencetak ulama dalam pengertian

tradisional, tetapi juga mendidik santri menjadi "ulama intelektual" (Dhofier, 2011).

Pendidik

Pengasuh atau pendidik harus lulusan dari pesantren dan mempunyai kompetensi di
bidang agama Islam. Dalam penyelenggaraan pesantren, Pasal 9 menetapkan bahwa Kiai, yang
merupakan pemimpin tertinggi di pesantren, harus berpendidikan pesantren atau
berpendidikan tinggi keagamaan Islam, dan memiliki keahlian dalam ilmu agama Islam.
Pengelola pesantren bertujuan untuk memberikan tenaga pendidik dan tenaga kependidikan
yang memenubhi syarat sesuai dengan kebutuhan pesantren dan untuk menjadi figur, teladan,

dan pengasuh dalam penyelenggaraan pesantren.

Syahadah atau Ijazah

Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan nonformal (berbasis kitab kuning) dapat
diberikan ijazah dan diakui setara dengan pendidikan formal. Jenjang pendidikan dasar terdiri
dari satuan pendidikan Mu'addah Ula, atau pendidikan Diniyah Formal Ula, dan satuan
pendidikan Mu'addah Wustho, atau pendidikan Diniyah Formal Wustho. Jenjang pendidikan
menengah terdiri dari satuan pendidikan Mu'addah Ulya, atau pendidikan Diniyah Formal
Ulya, dan dapat dilaksanakan dalam waktu 6 (enam) tahun atau lebih dengan menggabungkan
satuan pendidikan Mu'addah Wustho dan satuan pendidikan Mu'addah Ula. Pendidikan tinggi
diberikan di Ma'had Aly. Ini adalah pendidikan nonformal yang disebutkan di atas, yaitu studi
kitab kuning. Menurut Pasal 23, pendidikan pesantren jalur nonformal dapat diselenggarakan
secara berjenjang atau tidak berjenjang, dan dapat menerbitkan syahadah atau ijazah sebagai
tanda kelulusan. Setelah dinyatakan lulus ujian, lulusan pendidikan pesantren jalur nonformal
dianggap sama dengan pendidikan formal pada jenjang tertentu. Mereka juga dapat
melanjutkan ke jenjang pendidikan formal yang lebih tinggi, baik yang sejenis maupun tidak

sejenis, dan mendapat gelar sarjana.

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 131



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99

Penjaminan Mutu

Dewan Masyayikh bertugas memberikan penjaminan mutu terhadap pesantren agar
lulusan pesantren mampu bersaing secara global. Dalam menjaga mutu pendidikan, pesantren
menyusun kurikulum yang dijamin oleh sistem penjaminan mutu. Sistem penjaminan mutu
berfungsi sebagai: pertama, melindungi kemandirian dan kekhasan pendidikan pesantren;
kedua, mewujudkan pendidikan yang bermutu; ketiga, memajukan penyelenggaraan
pendidikan pesantren.

Sistem penjaminan mutu diarahkan pada aspek: pertama, peningkatan kualitas dan daya
saing sumber daya pesantren; kedua, penguatan pengelolaan pesantren; ketiga, peningkatan
dukungan sarana dan prasarana pesantren; keempat, sistem penjaminan mutu disusun oleh
Majelis Masyayikh; kelima, rumusan penjaminan mutu yang disusun oleh Majelis Masyayikh
ditetapkan oleh Menteri.

Dewan Masyayikh dipimpin oleh seorang Kiai dan berfungsi sebagai penjamin mutu di
tingkat internal pesantren. Dewan Masyayikh memiliki tanggung jawab paling sedikit, yaitu
menyusun kurikulum pesantren, memastikan kompetensi dan profesionalitas guru dan tenaga
kependidikan, melakukan ujian untuk menentukan kelulusan santri berdasarkan standar mutu
yang ditetapkan, dan menyampaikan data santri yang lulus kepada Majelis Masyayikh.

Majelis Masyayikh berfungsi sebagai perwakilan dari Dewan Masyayikh dan diatur oleh
Peraturan Menteri. Tugas Majelis Masyayikh adalah sebagai berikut: pertama, menetapkan
kerangka dasar dan struktur kurikulum pesantren; kedua, memberikan pendapat kepada
Dewan Masyayikh tentang cara menentukan kurikulum pesantren; ketiga, menetapkan standar
mutu lembaga dan lulusan pesantren; keempat, menetapkan kompetensi dan profesionalitas
pendidik dan tenaga kependidikan; kelima, melakukan penilaian dan evaluasi serta pemenuhan
mutu; keenam, memeriksa keabsahan setiap syahadah atau ijazah santri yang dikeluarkan oleh

pesantren.

Dana Abadi
Pemerintah menyediakan dana abadi untuk pesantren yang bersumber dari dana
pendidikan. pendanaan pesantren berdasarkan Undang-undang Pesantren, Pasal 48.
Pendanaan pesantren diatur sebagai berikut:
1. Pesantren bisa mendapatkan dana dari masyarakat.
2. Pemerintah pusat membantu pendanaan melalui Anggaran Pendapatan dan Belanja

Negara (APBN).

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 132



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99

3. Pemerintah daerah membantu pendanaan melalui Anggaran Pendapatan dan
Belanja Daerah (APBD).

4. Pesantren diperbolehkan menerima dana dari sumber lain yang sah dan tidak
mengikat.

5. Hibah dari luar negeri akan diatur lebih lanjut oleh peraturan yang ditetapkan oleh

Presiden.

Titik Temu Antara Tradisi Pesantren Dengan Regulasi Formal Negara

Titik temu antara tradisi pesantren dengan regulasi formal negara yang diwujudkan
dalam Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2019 tentang Pesantren. Titik temu ini terletak pada
pengakuan, penguatan, dan harmonisasi, bukan pada upaya penyeragaman.

Pengakuan Resmi terhadap Tradisi

UU Pesantren secara cksplisit mengakui keunikan dan kekhasan pesantren sebagai
lembaga pendidikan. Ini adalah titik temu fundamental. Alih-alih memaksa pesantren
mengikuti model sekolah umum, undang-undang justru memberikan landasan hukum bagi
tradisi yang selama ini sudah berjalan.

Kurikulum Khas: UU memberikan kebebasan bagi pesantren untuk mengembangkan
kurikulumnya sendiri yang berbasis kitab kuning. Teks menyebutkan bahwa kurikulum ini
mencerminkan kebutuhan santri secara utuh—antara dunia dan akhirat, akal dan kalbu.
Negara mengakui bahwa tradisi ini memiliki nilai yang sah dan relevan dalam sistem
pendidikan nasional.

Pengakuan Pendidik: Aturan bahwa kiai dan pendidik harus lulusan pesantren atau
memiliki kompetensi di bidang agama Islam merupakan bentuk pengakuan negara terhadap
tradisi keilmuan pesantren itu sendiri. Ini memastikan bahwa pemimpin dan pengajar
pesantren adalah mereka yang memahami dan melestarikan tradisi, bukan sekadar memenuhi
syarat formal.

Syahadah sebagai Ijazah: Pengakuan syahadah atau ijazah nonformal yang dikeluarkan
pesantren agar setara dengan ijazah formal adalah salah satu titik temu paling signifikan. Hal
ini memberi nilai hukum pada tradisi pendidikan pesantren yang selama ini sering dianggap
"kelas dua". Lulusan pesantren kini bisa melanjutkan ke jenjang pendidikan formal yang lebih
tinggi, mengintegrasikan mereka ke dalam sistem pendidikan nasional tanpa harus
meninggalkan identitas aslinya.

Harmonisasi dan Jaminan Mutu

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 133



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99

Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2019 berupaya mengharmonisasi tradisi dengan
tuntutan modern tanpa menghilangkan jati diri pesantren.

Penjaminan Mutu: Mekanisme penjaminan mutu melalui Dewan Masyayikh dan Majelis
Masyayikh adalah contoh harmonisasi yang cerdas. Negara tidak mengambil alih penjaminan
mutu, melainkan memberikan otoritas itu kepada internal pesantren (kiai dan para ulama).
Tugas Dewan Masyayikh seperti menyusun kurikulum dan menguji santri adalah bagian dari
praktik tradisional yang kini dilegitimasi secara formal. Hal ini memastikan mutu terjaga sesuai
dengan tradisi pesantren, sambil tetap terhubung dengan sistem penjaminan mutu nasional.

Dana Abadi: Penyediaan dana abadi oleh pemerintah merupakan bentuk pengakuan
finansial yang menguatkan eksistensi pesantren. Dengan memberikan dana yang bersumber
dari dana pendidikan negara, pemerintah menunjukkan keseriusan untuk mendukung
pesantren sebagai bagian integral dari sistem pendidikan nasional, bukan hanya sebagai
lembaga swasta yang berdiri sendiri.

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa titik temu antara tradisi pesantren dan
regulasi formal negara bukanlah penyeragaman, melainkan kolaborasi strategis. Negara
memberikan payung hukum dan dukungan finansial, sementara pesantren tetap
mempertahankan otonomi kurikulum, keilmuan, dan budayanya. UU ini menggeser paradigma
dari "pesantren harus menyesuaikan diri dengan sistem" menjadi "sistem pendidikan nasional
mengakomodasi keunikan pesantren"”. Ini adalah langkah besar yang melegitimasi pesantren,
mengakui peran historis mereka, dan memastikan keberlanjutan tradisi sebagai bagian tak

terpisahkan dari identitas bangsa.

SIMPULAN
Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam tertua dan asli Indonesia, telah berperan

besar dalam mencetak tokoh bangsa, menjaga tradisi keilmuan Islam, serta membentuk
karakter santri yang mandiri, sederhana, dan berakhlak mulia. Melalui kemampuan adaptasinya
terthadap perkembangan zaman, pesantren baik tradisional, modern, maupun komprehensif
tetap relevan dengan tujuan utama membentuk manusia berilmu dan berakhlak. UU No. 18
Tahun 2019 memberikan pengakuan formal negara terhadap pesantren sebagai bagian integral
dari sistem pendidikan nasional, tidak hanya sebagai lembaga pendidikan, tetapi juga sebagai
pusat dakwah dan pemberdayaan masyarakat, dengan legitimasi hukum untuk kurikulum khas,
pendidik, jjazah, penjaminan mutu, dan dukungan pendanaan.

UU No. 18 Tahun 2019 tidak bertujuan menyeragamkan pesantren dengan lembaga

pendidikan formal, melainkan mengakui, menguatkan, dan mengharmonisasi tradisi pesantren

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 134



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99

dengan regulasi negara. Negara mengakui kurikulum kitab kuning, peran kiai, dan legitimasi
fjazah pesantren, sambil mendukung melalui mekanisme penjaminan mutu seperti Dewan dan
Majelis Masyayikh serta penyediaan dana abadi. Kolaborasi ini menjadi titik temu, di mana
negara memberikan perlindungan hukum dan sumber daya, sementara pesantren

mempertahankan otonomi, keunikan, dan kekhasan tradisinya.

DAFTAR PUSTAKA
Anwar, Ali. Pembaharuan Pendidikan di Pesantren Lirboyo Kediri. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2010.

Azra, Azyumardi. Sejarah Pertumbuhan Perkembangan Lembaga-lembaga Pendidikan Islam
di Indonesia. Jakarta: Grasindo, 2001.

Azra, Azyumardi, Dina Afrianty, dan Robert W. Hefner. Pesantren and Madrasah: Muslim
Schools and National Ideals in Indonesia (Schooling Islam). Princeton: Princeton
University Press, 2010.

Barizi, Ahmad. Pendidikan Integratif, Akar Tradisi dan Integritas Keilmuan Pendidikan Islam.
Malang: UIN Maliki Press, 2011.

Hak, N., Badriza, K., Maharsi, & Syamsuddin, M. (2024). The Islamic intellectual network
between Nusantara and Central Asia in the 19th and 20th century: An in-depth analysis

of intellectual traces, genealogy and knowledge transfer. Islamic History and Literature,
2(2), 92-107. https://doi.org/10.62476/1h122.92

Hasbullah. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia: Lintas Sejarah, Pertumbuhan dan
Perkembangannya. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1995.

Khaer, A., Rosyid, A., Khalimi, K., & Istithama, L. (2025). Education and practice of
pesantren (Al-Ma’had al-Islami) in Islamic economics until business: The perspective of
anthropologist Clifford Geertz. Eduprof: Islamic Education Journal, 6(2), 26—44.
https://doi.org/10.47453/eduprof.v6i2.269

Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Cet. 1. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,
1994.

Mustagim, Abd. “Menggagas Pesantren Transformatif.” Aula, September 2003, No. 09
edition, sec. XXV.

Pohl, Florian. “Islamic education and civil society: Reflections on the pesantren tradition in
contemporary Indonesia.” Comparative Education Review, 50(3), 389—-409 (2000).

Rahardjo, Dawam. Pergulatan Dunia Pesantren: Membangun dari Bawah. Jakarta: P3M, 1985.

Republik Indonesia. Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 18 Tahun 2019 tentang
Pesantren (Lembaran Negara RI Tahun 2019 Nomor 191).

Steenbrink, K. A. Pesantren, madrasah, sekolah: Pendidikan Islam dalam kurun modern.
Jakarta: LP3ES, 1986.

Sumardi, Muljanto. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Dharma Bhakti, 1978.
Suminto, Aqib. Politik Islam Hindia Belanda. Jakarta: LP3ES, 1985.

Supriyanto, Eko Ediya. “Kontribusi Pendidikan Pesantren bagi Pendidikan Karakter di
Indonesia.” Jurnal Pendidikan Nusantara, 1(1), Agustus 2020, 13—14.

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 135



FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99
Syaiful, Ahyar. Eksistensi Pesantren Masa Kini (Studi Kedudukan dan Respon Pesantren
terthadap UU Pesantren No. 18 Tahun 2019). Jakarta: UIN Jakarta, 2021.

Telaumbanua dalam Panut, P. Implementasi UU No. 18 Tahun 2019. Jurnal Ilmiah Ekonomi

Islam (2021). https:/ /www.jurnal.stie-
aas.ac.id/index.php/jei/atticle/download/2671/1246

Yunus, Mahmud. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Hidaya Karya Agung, 1985.

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai. Jakarta:
LP3ES, 1985.

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai. Jakarta: LP3ES, 2011.

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 136



