
FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

P.Issn: 2774-3780 │E.Issn: 2774-3799 
Volume. 5 No. 2 
Bulan: Juni Tahun: 2025 
https://journal.istaz.ac.id/index.php/fatawa 
Page: 122-136 

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 122  

 

 
EKSISTENSI, PROBLEMATIKA DAN TITIK TEMU PESANTREN 

DALAM PERKEMBANGAN PENDIDIKAN DI INDONESIA 
 

Itsna Noor Laila1 
e-mail: nooritsna056@gmail.com  

1, STAI Al Yasini Pasuruan, Indonesia 

 
ABSTRAK  

 

Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan eksistensi pesantren dalam konteks sejarah dan perannya di masyarakat, 
menganalisis kedudukannya berdasarkan Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2019 tentang Pesantren, serta 
mengidentifikasi titik temu antara tradisi pesantren dengan regulasi formal negara. Menggunakan metode library 
research dengan pendekatan deskriptif-analitis, penelitian ini mengkaji berbagai literatur, peraturan, dan hasil 
penelitian terdahulu yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa pesantren memiliki eksistensi kuat sebagai 
lembaga pendidikan Islam asli Indonesia yang mampu beradaptasi terhadap perubahan zaman. Melalui UU No. 
18 Tahun 2019, pesantren memperoleh legitimasi formal sebagai lembaga pendidikan, dakwah, dan 
pemberdayaan masyarakat, sekaligus tetap mempertahankan otonomi dan tradisi keilmuannya. Titik temu antara 
pesantren dan negara terletak pada harmonisasi antara nilai-nilai tradisional dengan sistem pendidikan nasional 
yang modern dan inklusif. 
Kata kunci : pesantren, eksistensi, UU No. 18 Tahun 2019, pendidikan Islam 

 

ABSTRACT 

This study aims to describe the existence of Islamic boarding schools (pesantren) in their historical and social contexts, analyze their 
position based on Law Number 18 of 2019 concerning Pesantren, and identify the point of convergence between pesantren traditions 
and formal state regulations. Using a library research method with a descriptive-analytical approach, this study examines relevant 
literature, regulations, and previous research findings. The results indicate that pesantren maintain a strong existence as Indonesia’s 
indigenous Islamic educational institutions capable of adapting to changing times. The enactment of Law No. 18 of 2019 provides 
formal recognition for pesantren as institutions of education, da’wah, and community empowerment while preserving their autonomy 
and scholarly traditions. The intersection between pesantren and the state lies in the harmonization of traditional values with a 
modern and inclusive national education system. 

Keywords: Pesantren, Existence, Law no. 18 of 2019, Islamic Education 

 

PENDAHULUAN  
Pesantren dipandang sebagai lembaga pendidikan Islam paling khas di Indonesia yang 

mampu bertahan lintas zaman dan rezim (Dhofier, 1985). Beberapa ahli bahkan menyebutnya 

sebagai bentuk pendidikan yang paling indigenious di Indonesia (Hak, N, 2024). Tradisi 

keilmuan pesantren, seperti pengajaran kitab kuning dan sanad keilmuan, menjadi ciri khas 

yang menegaskan statusnya sebagai "great tradition" dalam Islam Nusantara (Khaer, A, 2025). 

Pandangan ini sejalan dengan pendapat Clifford Geertz yang mengkategorikan pesantren 

sebagai bagian dari santri circles serta menekankan perannya dalam menjaga tradisi keilmuan 

Islam di Jawa. Geertz merupakan salah satu pelopor yang mengangkat pesantren sebagai 

institusi great tradition dalam kajian antropologi agama di Indonesia. Berdasarkan kajian 

https://journal.istaz.ac.id/index.php/fatawa
mailto:nooritsna056@gmail.com


 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99 

 

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 123  
 

mendalam, Martin van Bruinessen menegaskan bahwa komponen utama pesantren yang  

meliputi kiai, santri, pondok, kitab kuning, dan praktik pendidikan, merupakan bagian bagian 

integral dari warisan keilmuan Islam yang agung dan berkelanjutan. 

Secara historis, pesantren memiliki akar yang kuat sebagai salah satu pilar utama dalam 

sistem pendidikan dan kebudayaan Indonesia. Sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional, 

pesantren tidak hanya berperan dalam mentransmisikan ilmu agama, tetapi juga berkontribusi 

besar dalam perjuangan kemerdekaan dan mencerdaskan kehidupan bangsa. Dawam Rahardjo 

bahkan menyatakan bahwa tanpa adanya kolonialisme, sistem pendidikan nasional Indonesia 

kemungkinan besar akan mengadopsi model pesantren sebagai arus utama (Dawam Raharjo, 

1985).  Pernyataan ini mencerminkan keyakinan bahwa pesantren memiliki keunggulan 

historis dan kultural dalam membentuk generasi yang tidak hanya memiliki kedalaman 

spiritual, tetapi juga mampu bersaing di ranah akademik dan intelektual. 

Pada masa kerajaan-kerajaan Islam di Nusantara, pesantren berperan sebagai pusat 

pendidikan yang berdiri beriringan dengan kekuasaan politik kerajaan. Fungsi utamanya saat 

itu adalah menjadi lembaga kaderisasi bagi putra-putra bangsawan maupun calon pemimpin 

(Mahmud Yunus, 1985). Namun, ketika kolonial Belanda mulai berkuasa di Indonesia, seluruh 

aktivitas pendidikan dan keagamaan diatur secara ketat melalui regulasi kolonial yang 

disesuaikan dengan kepentingan politik mereka. Salah satu kebijakan yang dikeluarkan oleh 

Van Den Boss, Gubernur Jenderal Hindia Belanda pada tahun 1813, mewajibkan setiap 

karisidenan mendirikan sekolah berlandaskan ajaran Kristen. Tidak hanya itu, sejak tahun 

1822 pemerintah kolonial juga membentuk lembaga khusus bernama Priesterraden yang 

bertugas mengawasi pendidikan Islam dan kehidupan keberagamaan masyarakat. Aturan 

“Ordonansi Guru” dan “Sekolah Liar”, yang merupakan sekolah swasta atau partikelir, 

menetapkan undang-undang dan peraturan pemerintah Belanda yang mengawasi pendidikan 

Islam. Hal ini menyebabkan guru agama harus memiliki surat izin dari pemerintah. Guru 

agama tidak diperbolehkan mengajar apabila tidak memiliki izin, meskipun ia sangat mahir 

dalam ilmu agama (Aqib Suminto, 1985). 

Namun demikian, pesantren dan madrasah yang sebelumnya sangat identik dengan 

corak tradisional lambat laun melakukan adaptasi setelah terinspirasi oleh model sekolah 

modern Belanda. Sistem pengajaran berbasis halaqah yang menjadi ciri khas pendidikan Islam 

klasik mulai diubah dengan sistem klasikal, lengkap dengan penyediaan sarana seperti meja dan 

kursi di ruang belajar (Pohl, Florian, 2006).  

Setelah Indonesia merdeka, sistem pendidikan menjadi lebih terbuka dan demokratis. 

Namun, pesantren justru menghadapi tantangan berupa kemunduran, karena banyak pelajar 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99 

 

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 124  
 

yang lebih memilih sekolah formal dengan prospek karir lebih jelas dibanding melanjutkan 

pendidikan di pesantren (Muljanto Sumardi, 1987). Menghadapi tantangan tersebut, pesantren 

kemudian mendirikan lembaga pendidikan formal berbentuk madrasah. Meski demikian, 

pesantren tetap mempertahankan metode pembelajaran tradisional seperti halaqah, 

bandongan, sorogan, dan wetonan (Azyumardi Azra, 2010). 

Pesantren dalam perkembangannya kini memperoleh pengakuan setara dengan lembaga 

pendidikan Islam lain yang berada dalam sistem pendidikan nasional. Pengakuan ini 

dimaksudkan sebagai upaya strategis untuk meningkatkan kualitas pendidikan Islam di 

Indonesia (Mastuhu, 1994). 

Meskipun demikian, kebijakan pendidikan nasional terhadap pesantren masih 

menunjukkan adanya keterbatasan perhatian. Beberapa kajian, seperti yang disampaikan oleh 

Badrudin, mengungkap bahwa keberadaan pesantren belum sepenuhnya mendapat dukungan 

kebijakan yang memadai, jika ditinjau dari realitas implementasi pendidikan nasional 

(Supriyanto, 2020). Hal ini menegaskan adanya kesenjangan antara pengakuan normatif 

dengan pelaksanaan praktis di lapangan. 

Dari sisi regulasi, arah kebijakan pendidikan di Indonesia diatur dalam Undang-Undang 

Sistem Pendidikan Nasional (Sisdiknas). Sejak kemerdekaan hingga kini, terdapat beberapa 

regulasi penting yang memengaruhi posisi pesantren, yaitu: Undang-Undang No. 4 Tahun 

1950 jo. Undang-Undang No. 12 Tahun 1954 pada masa Orde Lama; Undang-Undang No. 2 

Tahun 1989 pada masa Orde Baru; serta Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 pada masa 

Reformasi. Baru pada UU Sisdiknas Tahun 2003 inilah pesantren mendapatkan legitimasi 

formal sebagai sistem pendidikan asli Indonesia (Ali Anwar, 2010). 

Meskipun berkontribusi besar terhadap pendidikan dan moral bangsa, posisi pesantren 

dalam sistem pendidikan nasional pada mulanya belum sepenuhnya diakui. Pesantren lebih 

banyak ditempatkan pada jalur non‑formal dan kurang memperoleh akses pengakuan negara 

terhadap jenjang pendidikan, pendanaan, serta kualitas tenaga pendidiknya (Telaumbanua, 

2019). 

Momentum penting dalam pengakuan formal terhadap pesantren adalah lahirnya 

Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2019 tentang Pesantren. Regulasi ini memberikan 

legitimasi yuridis terhadap kedudukan pesantren sebagai lembaga pendidikan yang memiliki 

fungsi pendidikan, dakwah, dan pemberdayaan masyarakat.  Kehadiran UU Pesantren 

menunjukkan adanya perubahan paradigma, di mana negara tidak lagi memandang pesantren 

sebagai lembaga pendidikan nonformal semata, melainkan sebagai bagian integral dari sistem 

pendidikan nasional. 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99 

 

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 125  
 

Namun demikian, keberadaan UU ini sekaligus memunculkan pertanyaan akademik 

tentang bagaimana pesantren tetap dapat menjaga independensinya sebagai lembaga yang 

tumbuh dari tradisi masyarakat, sembari beradaptasi dengan regulasi formal yang ditetapkan 

negara. Inilah yang menjadi penting untuk dikaji: eksistensi dan titik temu pesantren dalam 

bingkai Undang-Undang Pesantren, terutama dari perspektif manajemen kelembagaan. 

 
METODE 

Metode penelitian yang digunakan dalam artikel ini adalah penelitian kualitatif dengan 

pendekatan kepustakaan (library research), yakni penelitian yang menitikberatkan pada 

penelaahan berbagai sumber literatur relevan tanpa terjun langsung ke lapangan. Data 

diperoleh dari sumber primer seperti karya Clifford Geertz (The Religion of Java, 1960), 

Zamakhsyari Dhofier (Tradisi Pesantren, 1985), dan Martin van Bruinessen (Kitab Kuning, 

Pesantren dan Tarekat, 1995), serta sumber sekunder berupa jurnal, artikel ilmiah, dan 

dokumen resmi terkait kebijakan pendidikan nasional dan pesantren. Pengumpulan data 

dilakukan melalui studi dokumentasi, meliputi identifikasi, klasifikasi, dan reduksi literatur 

yang relevan. Analisis data menggunakan metode deskriptif-kualitatif, dengan langkah-langkah 

reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan untuk menemukan hubungan antara konsep, 

teori, dan fakta tentang eksistensi serta problematika pesantren dalam konteks pendidikan di 

Indonesia. Validitas data diuji melalui triangulasi sumber dan kritik literatur guna memastikan 

keabsahan dan objektivitas hasil kajian. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Karakteristik dan Tradisi Pesantren 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan tertua di Indonesia. Sistem pendidikan 

pesantren yang berkembang seiring dengan perkembangan zaman mendapat tempat yang baik 

di hadapan mayoritas muslim Indonesia. Dengan kebijakan pendidikan yang selalu ajeg dan 

fokus terhadap pendidikan agama dan penguatan karakter santri, pesantren mampu bersaing 

dengan sistem pendidikan modern dengan tetap mempertahankan ciri khasnya. Pendidikan 

yang diberikan kepada santri diharapkan mampu menjadikan santri menjadi sosok yang 

mandiri, sederhana, tekun, sosialis, dan memiliki banyak sikap positif yang lain. Berbagai 

macam pendidikan yang diperoleh santri diharapkan menjadi cikal bakal masyarakat yang 

bermutu dan mandiri. Hal ini sejalan dengan amanah Undang-undang Dasar 1945. 

Pesantren merupakan produk asli masyarakat Indonesia. Pesantren menjadi lembaga 

pendidikan yang telah melahirkan tokoh-tokoh besar yang berjasa membangun bangsa. 

Dengan berpegang teguh terhadap budaya, pesantren mengisi ruh-ruh santrinya dengan 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99 

 

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 126  
 

keilmuan dan keanggunan sikap. Hal inilah yang membedakan fokus lembaga pendidikan 

pesantren dengan lembaga pendidikan lainnya. Kini, pesantren menjadi salah satu lembaga 

pendidikan  yang menjadi harapan masyarakat luas untuk mencetak generasi penerus bangsa 

yang tidak hanya kompenten dalam berbagai disiplin ilmu namun yang terpenting yaitu 

generasi yang  berakhlakul karimah. 

Dhofier membagi karakteristik pondok pesantren menjadi dua yaitu; 1)  Pondok 

pesantren tradisional (salafi), yakni pondok pesantren yang mengajarkan ilmu agama dengan 

cara tradisional meliputi sorogan dan bandongan. Kiai mengajar santri di pondok pesantren 

dengan kurikulum yang ditentukan sendiri oleh kiai. Kebanyakan ilmu yang diajarkan adalah 

ilmu agama yang bersumber dari kitab-kitab ulama klasik. 2) Pondok pesantren modern 

(khalafi), yakni pondok pesantren yang merupakan integrasi sistem pendidikan tradisional 

pesantren dengan kurikulum formal. Biasanya hubungan kiai dengan santri lebih bersifat 

fungsional. Kiai dibantu oleh jajaran guru atau pengajar dalam melaksanakan fungsi 

pendidikan. 

Seiring dengan perkembangan dunia pendidikan, maka berkembang pula pemikiran 

tokoh pendidikan di Indonesia. Pemikiran para tokoh tersebut melahirkan teori yang saling 

melengkapi dengan teori yang ada sebelumnya. Berdasarkan kurikulumnya, pesantren terbagi 

menjadi tiga tipe, yaitu: 1) Pesantren Tradisional (salāf), yaitu pesantren yang masih 

menggunakan kurikulum konvensional yang menggunakan sumber pengetahuan dri kitab-

kitab ulama klasik pada abad 15. Bahasa arab jawa atau tulisan pego menjadi metode 

pembelajara rutinnya. Pengajaran dilakukan dengan sistem halaqah di masjid atau aula 

pesantren. Metode pembelajaran  sistem pengajian halaqah adalah menghafal yang tujuannya 

untuk mencetak santri yang menerima dan memiliki ilmu. Artinya ilmu yang dimiliki sesuai 

dengan ilmu yang diajarkan kiai karena sumber belajar yang utama dalam sistem halaqah 

adalah kiai itu sendiri. kiai menjadi penentu kurikulum dan sistem pembelajaran yang 

diterapkan pesantrean. 2) Pesantren Modern (khalaf), yaitu pesantren yang menerapkan sistem 

pembelajaran klasikal dan meniadakan sistem pendidikan tradisional. Pembelajaran klasikal 

dilakukan di kelas belajar. Santri menggunakan seragam yang modern setiap harinya. kiai 

menjadi kordinator semua kebijakan yang berkaitan dengan pesantren modern. Tak jarang kiai 

juga berperan sebagai pengajar. Kurikulum pesantren modern memakai kurikulum nasional, 

namun porsi pendidikan agama lebih ditonjolkan sebagai kurikulum lokal. 3) Pesantren 

Komprehensif, yaitu tipe pesantren yang menggabungkan antara sistem pendidikan modern 

dengan sistem pendidikan tradisional. Sistem pendidikan modern diterapkan dengan 

pendidikan formal di pagi hingga siang hari sebagaimana yang diterapkan di sekolah umum. 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99 

 

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 127  
 

Sedangkan pembelajaran kitab kuning dengan sistem sorogan maupun bandongan dilakukan 

di malam hari sehabis shalat isya dan juga setelah shaat subuh.  

Berdasarkan ketiga tipe pesantren tersebut dapat diketahui bahwa pesantren mengalami 

perkembangan sesuai dengan tuntutan zaman dan keinginan masyarakat akan pendidikan. 

Kurikulum pesantren yang berbeda karakteristik tersebut memiliki tujuan yang sama yaitu 

perubahan siswa dari segi kognitif maupun afektif, dari segi keilmuan maupun sikap agar 

menjadi lebih baik sesuai dengan ajaran agama. 

 

Eksistensi Pesantren  

Talcott Parsons mengemukakan teori Struktural Fungsional, yang menjelaskan bahwa 

agar suatu sistem pendidikan mampu bertahan lama dan berkesinambungan, maka diperlukan 

empat hal utama yang dikenal dengan konsep A.G.I.L. Sistem pendidikan harus mempunyai 

tujuan yang jelas dan berintegrasi antara satu sistem dengan lainnya sehingga tidak tumpang 

tindih setiap komponen yang berkaitan. Terakhir setiap sistem harus saling mendukung, 

melengkapi, dan memelihara agar setiap pola saling menopang kekuatan. Sistem tersebut 

terhimpun dalam adaptation (adaptasi), goal attainment (mempunyai tujuan), integration 

(integrasi), dan latency (pemeliharaan pola) atau biasa disingkat A.G.I.L. 

Teori struktural fungsional yang telah dijelaskan di atas, bisa dianalisis bahwasanya 

sistem pesantren mampu bertahan sampai sekarang dan mempunyai daya kekuatan karena 

pesantren terus mengikuti perkembangan zaman untuk menghadapi modernisasi sesuai 

dengan struktur sosial yang dicanangkan oleh teori tersebut. Di samping itu, pesantren juga 

telah menerapkan konsep operasional yang sudah berlaku sejak dulu. Sebagaimana berikut ini: 

 

Adaptation (Adaptasi) 

Pesantren mampu beradaptasi dengan modernisasi. Ini terwujud melalui pengutamaan 

pendidikan keagamaan yang berpusat pada tafaqqūh fi al-addin (pendalaman ilmu agama). 

Fokus ini bukan sekadar mempertahankan tradisi, melainkan juga berfungsi untuk menjaga 

dan mengembangkan ilmu keislaman agar tetap relevan. Hal ini menunjukkan bahwa 

pesantren tidak kaku, melainkan mampu menyesuaikan diri dengan tuntutan zaman sambil 

tetap mempertahankan inti ajarannya. Kemampuan ini menjadi kunci agar mereka tetap 

relevan di tengah perubahan sosial. 

Goal Attainment (Pencapaian Tujuan) 

Tujuan pesantren sangat spesifik, yaitu mengembangkan ajaran Islam. Hal tersebut 

tergambar dalam disiplin ilmu yang diajarkan, seperti tafsir, hadis, fikih, bahasa Arab, dan 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99 

 

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 128  
 

tasawuf. Adanya kitab-kitab populer seperti Fath al-Qarib (bidang fikih) dan Alfiyah Ibn Malik 

(bidang bahasa) menunjukkan bahwa pesantren memiliki kurikulum yang terstruktur untuk 

mencapai tujuan tersebut. Kejelasan tujuan ini memungkinkan pesantren untuk fokus pada 

misi utamanya, menjadikannya lembaga yang efektif dan berpengaruh. 

 

Integration (Integrasi) 

Integrasi dapat dilihat dari bagaimana pesantren berinteraksi dengan masyarakat. 

Pesantren berakar kuat di kalangan masyarakat bawah dan memiliki peran yang signifikan 

dalam memengaruhi mereka, bahkan saat masa penjajahan. Ini menunjukkan adanya 

hubungan timbal balik yang kuat antara pesantren dan komunitas sekitarnya. Pesantren 

berfungsi sebagai pusat keagamaan dan sosial, mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam 

kehidupan sehari-hari masyarakat. Tanpa integrasi yang baik ini, pesantren tidak akan bisa 

mendapatkan dukungan dan popularitas yang berkelanjutan. 

 

Latency (Pemeliharaan Pola) 

Latency, atau pemeliharaan pola, merujuk pada cara sebuah sistem mempertahankan 

nilai-nilai, budaya, dan identitasnya dari generasi ke generasi. Dalam konteks pesantren, hal ini 

diwujudkan melalui konsep operasional yang sudah berlaku sejak dulu. Pesantren 

mempertahankan tradisi dan nilai-nilai yang mendasar. Pendidikan yang berfokus pada 

tafaqqūh fi al-addin dan pengajaran kitab-kitab klasik adalah mekanisme utama untuk 

melestarikan identitas ini. Keberhasilan pesantren dalam mempertahankan pola kebudayaan 

dan sistem nilai ini adalah alasan mengapa mereka dapat bertahan selama berabad-abad dan 

tetap menjadi lembaga pendidikan yang kuat di Indonesia. 

Kesimpulannya, pesantren menunjukkan kemampuan yang luar biasa dalam beradaptasi 

menghadapi kemunculan sistem pendidikan kontemporer. Meskipun ada pandangan dari 

Karel Steenbrink bahwa pesantren bisa saja menolak perkembangan zaman, kenyataannya 

pesantren justru menggunakan pendekatan akomodasi. Pesantren tidak hanya menyesuaikan 

diri dengan perubahan, tetapi juga mengadopsi hal-hal positif seperti sistem kelas dan 

kurikulum terpadu, tanpa meninggalkan sistem pembelajaran klasik yang menjadi ciri khas 

pesantren (Steenbrink, 1986). Meskipun banyak pesantren kini membuka sekolah formal 

(umum atau madrasah), hal ini menciptakan dilema. Waktu yang dialokasikan untuk sekolah 

formal membuat jam belajar kitab klasik berkurang, yang berdampak pada menurunnya 

pemahaman santri. Bagaimanapun, dengan sejarah dan kontribusi yang signifikan, pesantren 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99 

 

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 129  
 

memegang peranan vital dalam struktur pendidikan nasional.dan kontribusi mereka terhadap 

kemajuan bangsa. 

 

Kedudukan Pesantren dalam UU No. 18 Tahun 2019 

Eksistensi pesantren dalam perkembangan pendidikan nasional terlihat jelas dalam 

subsistem Pendidikan Nasional. Menurut undang-undang, “Pendidikan nasional adalah 

pendidikan yang berdasarkan Pancasila dan Undang-Undang Dasar Negara Republik 

Indonesia Tahun 1945, yang berakar pada nilai-nilai agama, kebudayaan nasional Indonesia, 

serta tanggap terhadap tuntutan perubahan zaman.” 

Kedudukan pesantren semakin diakui setelah lahirnya UU No. 2 Tahun 1989 tentang 

Sistem Pendidikan Nasional. Penguatan itu berlanjut dalam UU No. 20 Tahun 2003 tentang 

Sistem Pendidikan Nasional, khususnya Bagian Kesembilan mengenai Pendidikan Keagamaan 

Pasal 30 ayat (4), yang menyebutkan bahwa pendidikan keagamaan dapat berbentuk madrasah 

diniyah, pesantren, pasraman, pabhaja samanera, dan bentuk lain yang sejenis. 

Namun, dengan diberlakukannya UU No. 20 Tahun 2003 beserta PP No. 55 Tahun 

2007 tentang Pendidikan Agama dan Keagamaan, pesantren secara formal ditempatkan 

sebagai bagian dari pendidikan keagamaan Islam pada jalur pendidikan nonformal. Kondisi ini 

menunjukkan bahwa pada masa itu pengakuan terhadap pesantren masih terbatas. Pesantren 

belum sepenuhnya dipandang sejajar dengan pendidikan umum jalur formal, karena sistem 

penyelenggaraan, struktur jenjang, serta beban belajar yang diterapkan belum sepenuhnya 

diakui setara. 

Selain itu, landasan hukum yang ada belum secara spesifik mengatur pendidikan 

keagamaan. Misalnya, UU No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional hanya 

mengatur pendidikan dalam jalur formal, sementara UU No. 12 Tahun 2012 tentang 

Pendidikan Tinggi juga tidak memberikan perhatian khusus pada pendidikan keagamaan. 

Dengan demikian, aturan yang ada belum menyentuh secara konkret kelembagaan pesantren. 

Regulasi yang mengatur pesantren sebelumnya hanya bersifat teknis, berupa peraturan menteri 

atau direktorat jenderal, sehingga tidak memiliki kekuatan hukum yang setara dengan undang-

undang. 

Kondisi inilah yang kemudian mendorong lahirnya UU No. 18 Tahun 2019 tentang 

Pesantren, yang disahkan pada 15 Oktober 2019. Kehadiran undang-undang ini merupakan 

hasil perjuangan panjang untuk memperjuangkan legalitas dan pengakuan penuh terhadap 

pesantren, baik dalam penyelenggaraan pendidikan, peran sosial, maupun pemberdayaan 

masyarakat. 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99 

 

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 130  
 

Disahkannya UU No. 18 Tahun 2019 tentang Pesantren menandai pengakuan formal 

negara terhadap pesantren sebagai bagian integral dari sistem pendidikan nasional. Undang-

undang ini menempatkan pesantren tidak hanya sebagai lembaga pendidikan keagamaan, 

tetapi juga sebagai pusat dakwah dan pemberdayaan masyarakat. Dengan demikian, pesantren 

memperoleh legitimasi hukum yang setara dengan lembaga pendidikan lainnya. 

Secara praktis, UU ini memberikan kepastian bagi penyelenggaraan pesantren, termasuk 

pengaturan kurikulum khas, pengelolaan kelembagaan, serta jaminan dukungan pendanaan 

dari negara. Implikasi lainnya adalah penguatan posisi pesantren dalam meningkatkan kualitas 

sumber daya manusia yang tidak hanya berorientasi pada aspek keagamaan, tetapi juga sosial, 

ekonomi, dan kebangsaan. 

Namun demikian, tantangan implementasi tetap ada, terutama dalam menjaga 

keseimbangan antara otonomi tradisional pesantren dengan standar administratif yang diatur 

pemerintah. Dengan kata lain, UU ini membuka ruang besar bagi pengakuan dan penguatan 

pesantren, sekaligus menuntut adaptasi agar pesantren dapat tetap mempertahankan 

kekhasannya di tengah regulasi formal negara. 

 

Isu Dalam Undang-undang Pesantren Nomor 18 Tahun 2019 

Undang-Undang tentang Pesantren mengatur mengenai penyelenggaraan fungsi 

pendidikan, fungsi dakwah, dan fungsi pemberdayaan masyarakat. Melalui Undang-Undang 

tentang Pesantren, penyelenggaraan Pendidikan Pesantren diakui sebagai bagian dari 

penyelenggaran pendidikan nasional. Undang-Undang tentang Pesantren memberikan 

landasan hukum bagi rekognisi terhadap peran Pesantren dalam membentuk, mendirikan, 

membangun, dan menjaga Negara Kesatuan Republik Indonesia, tradisi, nilai dan norma, 

varian dan aktivitas, profesionalisme pendidik dan tenaga kependidikan, serta proses dan 

metodologi penjaminan mutu. Undang-Undang tentang Pesantren juga menjadi landasan 

hukum afirmasi atas jaminan kesetaraan tingkat mutu lulusan, kemudahan akses bagi lulusan, 

dan independensi penyelenggaraan Pesantren, serta landasan hukum bagi Pemerintah Pusat 

dan Pemerintah Daerah untuk memberikan fasilitasi dalam pengembangan Pesantren. 

Dalam Undang-undang Pesantren Nomor 18 Tahun 2019, ada 5 (lima) isu yang menjadi 

pokok pembahasan (Syaiful Ahyar, 2021), lima isu tersebut adalah:  

 

Kurikulum 

Pesantren bisa mengembangkan kurikulum sesuai dengan kekhasan yang berbasis pada 

kitab kuning. Menurut Ahmad Barizi, kurikulum pesantren dirancang untuk menyeimbangkan 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99 

 

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 131  
 

berbagai aspek kehidupan santri, termasuk kebutuhan dunia dan akhirat, kemampuan akal dan 

spiritual, serta potensi pribadi dan lingkungan (Ahmad Barizi, 2011).  Hal ini sejalan dengan 

pandangan Azyumardi Azra dan Ali Ma'sum yang melihat pesantren tradisional (salafiyah) 

memiliki tiga fungsi utama: menyebarkan ilmu agama, melestarikan tradisi Islam, dan 

melahirkan para ulama (Azyumardi Azra, 2001). Jadi, pada awalnya, tujuan utama pesantren 

adalah mencetak kader-kader ulama yang mendalami berbagai ilmu agama seperti fikih, bahasa 

Arab, tafsir, hadis, dan tasawuf. Namun, tujuan ini kemudian diperluas oleh Zamakhsyari 

Dhofier. Ia menyarankan agar pesantren tidak hanya mencetak ulama dalam pengertian 

tradisional, tetapi juga mendidik santri menjadi "ulama intelektual" (Dhofier, 2011). 

 

Pendidik 

Pengasuh atau pendidik harus lulusan dari pesantren dan mempunyai kompetensi di 

bidang agama Islam. Dalam penyelenggaraan pesantren, Pasal 9 menetapkan bahwa Kiai, yang 

merupakan pemimpin tertinggi di pesantren, harus berpendidikan pesantren atau 

berpendidikan tinggi keagamaan Islam, dan memiliki keahlian dalam ilmu agama Islam. 

Pengelola pesantren bertujuan untuk memberikan tenaga pendidik dan tenaga kependidikan 

yang memenuhi syarat sesuai dengan kebutuhan pesantren dan untuk menjadi figur, teladan, 

dan pengasuh dalam penyelenggaraan pesantren. 

 

Syahadah atau Ijazah 

Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan nonformal (berbasis kitab kuning) dapat 

diberikan ijazah dan diakui setara dengan pendidikan formal. Jenjang pendidikan dasar terdiri 

dari satuan pendidikan Mu'addah Ula, atau pendidikan Diniyah Formal Ula, dan satuan 

pendidikan Mu'addah Wustho, atau pendidikan Diniyah Formal Wustho. Jenjang pendidikan 

menengah terdiri dari satuan pendidikan Mu'addah Ulya, atau pendidikan Diniyah Formal 

Ulya, dan dapat dilaksanakan dalam waktu 6 (enam) tahun atau lebih dengan menggabungkan 

satuan pendidikan Mu'addah Wustho dan satuan pendidikan Mu'addah Ula. Pendidikan tinggi 

diberikan di Ma'had Aly. Ini adalah pendidikan nonformal yang disebutkan di atas, yaitu studi 

kitab kuning. Menurut Pasal 23, pendidikan pesantren jalur nonformal dapat diselenggarakan 

secara berjenjang atau tidak berjenjang, dan dapat menerbitkan syahadah atau ijazah sebagai 

tanda kelulusan. Setelah dinyatakan lulus ujian, lulusan pendidikan pesantren jalur nonformal 

dianggap sama dengan pendidikan formal pada jenjang tertentu. Mereka juga dapat 

melanjutkan ke jenjang pendidikan formal yang lebih tinggi, baik yang sejenis maupun tidak 

sejenis, dan mendapat gelar sarjana. 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99 

 

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 132  
 

 

Penjaminan Mutu 

Dewan Masyayikh bertugas memberikan penjaminan mutu terhadap pesantren agar 

lulusan pesantren mampu bersaing secara global. Dalam menjaga mutu pendidikan, pesantren 

menyusun kurikulum yang dijamin oleh sistem penjaminan mutu. Sistem penjaminan mutu 

berfungsi sebagai: pertama, melindungi kemandirian dan kekhasan pendidikan pesantren; 

kedua, mewujudkan pendidikan yang bermutu; ketiga, memajukan penyelenggaraan 

pendidikan pesantren. 

Sistem penjaminan mutu diarahkan pada aspek: pertama, peningkatan kualitas dan daya 

saing sumber daya pesantren; kedua, penguatan pengelolaan pesantren; ketiga, peningkatan 

dukungan sarana dan prasarana pesantren; keempat, sistem penjaminan mutu disusun oleh 

Majelis Masyayikh; kelima, rumusan penjaminan mutu yang disusun oleh Majelis Masyayikh 

ditetapkan oleh Menteri. 

Dewan Masyayikh dipimpin oleh seorang Kiai dan berfungsi sebagai penjamin mutu di 

tingkat internal pesantren. Dewan Masyayikh memiliki tanggung jawab paling sedikit, yaitu 

menyusun kurikulum pesantren, memastikan kompetensi dan profesionalitas guru dan tenaga 

kependidikan, melakukan ujian untuk menentukan kelulusan santri berdasarkan standar mutu 

yang ditetapkan, dan menyampaikan data santri yang lulus kepada Majelis Masyayikh. 

Majelis Masyayikh berfungsi sebagai perwakilan dari Dewan Masyayikh dan diatur oleh 

Peraturan Menteri. Tugas Majelis Masyayikh adalah sebagai berikut: pertama, menetapkan 

kerangka dasar dan struktur kurikulum pesantren; kedua, memberikan pendapat kepada 

Dewan Masyayikh tentang cara menentukan kurikulum pesantren; ketiga, menetapkan standar 

mutu lembaga dan lulusan pesantren; keempat, menetapkan kompetensi dan profesionalitas 

pendidik dan tenaga kependidikan; kelima, melakukan penilaian dan evaluasi serta pemenuhan 

mutu; keenam, memeriksa keabsahan setiap syahadah atau ijazah santri yang dikeluarkan oleh 

pesantren. 

 

Dana Abadi 

Pemerintah menyediakan dana abadi untuk pesantren yang bersumber dari dana 

pendidikan. pendanaan pesantren berdasarkan Undang-undang Pesantren, Pasal 48. 

Pendanaan pesantren diatur sebagai berikut: 

1. Pesantren bisa mendapatkan dana dari masyarakat. 

2. Pemerintah pusat membantu pendanaan melalui Anggaran Pendapatan dan Belanja 

Negara (APBN). 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99 

 

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 133  
 

3. Pemerintah daerah membantu pendanaan melalui Anggaran Pendapatan dan 

Belanja Daerah (APBD). 

4. Pesantren diperbolehkan menerima dana dari sumber lain yang sah dan tidak 

mengikat. 

5. Hibah dari luar negeri akan diatur lebih lanjut oleh peraturan yang ditetapkan oleh 

Presiden. 

 

Titik Temu Antara Tradisi Pesantren Dengan Regulasi Formal Negara 

Titik temu antara tradisi pesantren dengan regulasi formal negara yang diwujudkan 

dalam Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2019 tentang Pesantren. Titik temu ini terletak pada 

pengakuan, penguatan, dan harmonisasi, bukan pada upaya penyeragaman. 

Pengakuan Resmi terhadap Tradisi 

UU Pesantren secara eksplisit mengakui keunikan dan kekhasan pesantren sebagai 

lembaga pendidikan. Ini adalah titik temu fundamental. Alih-alih memaksa pesantren 

mengikuti model sekolah umum, undang-undang justru memberikan landasan hukum bagi 

tradisi yang selama ini sudah berjalan. 

Kurikulum Khas: UU memberikan kebebasan bagi pesantren untuk mengembangkan 

kurikulumnya sendiri yang berbasis kitab kuning. Teks menyebutkan bahwa kurikulum ini 

mencerminkan kebutuhan santri secara utuh—antara dunia dan akhirat, akal dan kalbu. 

Negara mengakui bahwa tradisi ini memiliki nilai yang sah dan relevan dalam sistem 

pendidikan nasional. 

Pengakuan Pendidik: Aturan bahwa kiai dan pendidik harus lulusan pesantren atau 

memiliki kompetensi di bidang agama Islam merupakan bentuk pengakuan negara terhadap 

tradisi keilmuan pesantren itu sendiri. Ini memastikan bahwa pemimpin dan pengajar 

pesantren adalah mereka yang memahami dan melestarikan tradisi, bukan sekadar memenuhi 

syarat formal. 

Syahadah sebagai Ijazah: Pengakuan syahadah atau ijazah nonformal yang dikeluarkan 

pesantren agar setara dengan ijazah formal adalah salah satu titik temu paling signifikan. Hal 

ini memberi nilai hukum pada tradisi pendidikan pesantren yang selama ini sering dianggap 

"kelas dua". Lulusan pesantren kini bisa melanjutkan ke jenjang pendidikan formal yang lebih 

tinggi, mengintegrasikan mereka ke dalam sistem pendidikan nasional tanpa harus 

meninggalkan identitas aslinya. 

Harmonisasi dan Jaminan Mutu 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99 

 

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 134  
 

Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2019 berupaya mengharmonisasi tradisi dengan 

tuntutan modern tanpa menghilangkan jati diri pesantren. 

Penjaminan Mutu: Mekanisme penjaminan mutu melalui Dewan Masyayikh dan Majelis 

Masyayikh adalah contoh harmonisasi yang cerdas. Negara tidak mengambil alih penjaminan 

mutu, melainkan memberikan otoritas itu kepada internal pesantren (kiai dan para ulama). 

Tugas Dewan Masyayikh seperti menyusun kurikulum dan menguji santri adalah bagian dari 

praktik tradisional yang kini dilegitimasi secara formal. Hal ini memastikan mutu terjaga sesuai 

dengan tradisi pesantren, sambil tetap terhubung dengan sistem penjaminan mutu nasional. 

Dana Abadi: Penyediaan dana abadi oleh pemerintah merupakan bentuk pengakuan 

finansial yang menguatkan eksistensi pesantren. Dengan memberikan dana yang bersumber 

dari dana pendidikan negara, pemerintah menunjukkan keseriusan untuk mendukung 

pesantren sebagai bagian integral dari sistem pendidikan nasional, bukan hanya sebagai 

lembaga swasta yang berdiri sendiri. 

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa titik temu antara tradisi pesantren dan 

regulasi formal negara bukanlah penyeragaman, melainkan kolaborasi strategis. Negara 

memberikan payung hukum dan dukungan finansial, sementara pesantren tetap 

mempertahankan otonomi kurikulum, keilmuan, dan budayanya. UU ini menggeser paradigma 

dari "pesantren harus menyesuaikan diri dengan sistem" menjadi "sistem pendidikan nasional 

mengakomodasi keunikan pesantren". Ini adalah langkah besar yang melegitimasi pesantren, 

mengakui peran historis mereka, dan memastikan keberlanjutan tradisi sebagai bagian tak 

terpisahkan dari identitas bangsa. 

 

SIMPULAN  
Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam tertua dan asli Indonesia, telah berperan 

besar dalam mencetak tokoh bangsa, menjaga tradisi keilmuan Islam, serta membentuk 

karakter santri yang mandiri, sederhana, dan berakhlak mulia. Melalui kemampuan adaptasinya 

terhadap perkembangan zaman, pesantren baik tradisional, modern, maupun komprehensif 

tetap relevan dengan tujuan utama membentuk manusia berilmu dan berakhlak. UU No. 18 

Tahun 2019 memberikan pengakuan formal negara terhadap pesantren sebagai bagian integral 

dari sistem pendidikan nasional, tidak hanya sebagai lembaga pendidikan, tetapi juga sebagai 

pusat dakwah dan pemberdayaan masyarakat, dengan legitimasi hukum untuk kurikulum khas, 

pendidik, ijazah, penjaminan mutu, dan dukungan pendanaan. 

UU No. 18 Tahun 2019 tidak bertujuan menyeragamkan pesantren dengan lembaga 

pendidikan formal, melainkan mengakui, menguatkan, dan mengharmonisasi tradisi pesantren 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99 

 

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 135  
 

dengan regulasi negara. Negara mengakui kurikulum kitab kuning, peran kiai, dan legitimasi 

ijazah pesantren, sambil mendukung melalui mekanisme penjaminan mutu seperti Dewan dan 

Majelis Masyayikh serta penyediaan dana abadi. Kolaborasi ini menjadi titik temu, di mana 

negara memberikan perlindungan hukum dan sumber daya, sementara pesantren 

mempertahankan otonomi, keunikan, dan kekhasan tradisinya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Anwar, Ali. Pembaharuan Pendidikan di Pesantren Lirboyo Kediri. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2010. 

Azra, Azyumardi. Sejarah Pertumbuhan Perkembangan Lembaga-lembaga Pendidikan Islam 
di Indonesia. Jakarta: Grasindo, 2001. 

Azra, Azyumardi, Dina Afrianty, dan Robert W. Hefner. Pesantren and Madrasah: Muslim 
Schools and National Ideals in Indonesia (Schooling Islam). Princeton: Princeton 
University Press, 2010. 

Barizi, Ahmad. Pendidikan Integratif, Akar Tradisi dan Integritas Keilmuan Pendidikan Islam. 
Malang: UIN Maliki Press, 2011. 

Hak, N., Badriza, K., Maharsi, & Syamsuddin, M. (2024). The Islamic intellectual network 
between Nusantara and Central Asia in the 19th and 20th century: An in-depth analysis 
of intellectual traces, genealogy and knowledge transfer. Islamic History and Literature, 
2(2), 92–107. https://doi.org/10.62476/ihl22.92 

Hasbullah. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia: Lintas Sejarah, Pertumbuhan dan 
Perkembangannya. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1995. 

Khaer, A., Rosyid, A., Khalimi, K., & Istifhama, L. (2025). Education and practice of 
pesantren (Al-Ma’had al-Islāmī) in Islamic economics until business: The perspective of 
anthropologist Clifford Geertz. Eduprof: Islamic Education Journal, 6(2), 26–44. 
https://doi.org/10.47453/eduprof.v6i2.269 

Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Cet. 1. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 
1994. 

Mustaqim, Abd. “Menggagas Pesantren Transformatif.” Aula, September 2003, No. 09 
edition, sec. XXV. 

Pohl, Florian. “Islamic education and civil society: Reflections on the pesantren tradition in 
contemporary Indonesia.” Comparative Education Review, 50(3), 389–409 (2006). 

Rahardjo, Dawam. Pergulatan Dunia Pesantren: Membangun dari Bawah. Jakarta: P3M, 1985. 

Republik Indonesia. Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 18 Tahun 2019 tentang 
Pesantren (Lembaran Negara RI Tahun 2019 Nomor 191). 

Steenbrink, K. A. Pesantren, madrasah, sekolah: Pendidikan Islam dalam kurun modern. 
Jakarta: LP3ES, 1986. 

Sumardi, Muljanto. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Dharma Bhakti, 1978. 

Suminto, Aqib. Politik Islam Hindia Belanda. Jakarta: LP3ES, 1985. 

Supriyanto, Eko Ediya. “Kontribusi Pendidikan Pesantren bagi Pendidikan Karakter di 
Indonesia.” Jurnal Pendidikan Nusantara, 1(1), Agustus 2020, 13–14. 



 

FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 5, No. 2, Juni 2025, Hal. 92-99 

 

Eksistensi, Problematika Dan Titik Temu Pesantren, (Itsna Noor Laila) | 136  
 

Syaiful, Ahyar. Eksistensi Pesantren Masa Kini (Studi Kedudukan dan Respon Pesantren 
terhadap UU Pesantren No. 18 Tahun 2019). Jakarta: UIN Jakarta, 2021. 

Telaumbanua dalam Panut, P. Implementasi UU No. 18 Tahun 2019. Jurnal Ilmiah Ekonomi 
Islam (2021). https://www.jurnal.stie-
aas.ac.id/index.php/jei/article/download/2671/1246 

Yunus, Mahmud. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Hidaya Karya Agung, 1985. 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai. Jakarta: 
LP3ES, 1985. 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai. Jakarta: LP3ES, 2011. 

 


