Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam
ISSN: 2774-3780 | EISSN: 2774-3799

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021)
http://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fatawa

JAMAAH PENGAJIAN SEBAGAI INSTITUSI PENDIDIKAN
TERTUA
(Refleksi Tujuan, Historis Dan Eksistensinya)

Nanang Abdillah
STAI Al-Azhar Menganti Gresik
Nanangabdillah2020@¢gmail.com

Abstract

The recitation congregation is a community or group of seekers of religious knowledge by
means and methods of recitation that use the wetonan system, namely the congregations come
in flocks on certain time. As for their goal, the recitation congregations are the formation of
personality in themselves and their families so that they become Muslims who master Islamic
teachings and practice them, so that they are beneficial to religion, society and the state. The
emergence of the recitation congregation was the creative hand of Sheikh Maulana Malik
Ibrahim as the first propagator of Islam in Java. This also shows that the recitation congregation
is an educational model that is as old as the entry of Islam in Indonesia. The life of the recitation
congregation has gone through a tortuous experience. Various major challenges have been faced
through strategic steps so that they are able to survive until now and are recognized as assets as
well as development potential. The resilience of the recitation congregation is due to the unique
pattern of life, the institutionalization of the recitation congregation in society, the Javanese
culture which is able to absorb foreign culture through a process of interiorization without
losing its identity. The resilience of this recitation congregation becomes more attractive when
compared to similar educational institutions in other countries.

Keyword: Congregation And Education

Abstrak

Jamaah pengajian adalah komunitas atau kelompok pencari ilmu agama dengan
cara dan cara pengajian yang menggunakan sistem wetonan, yaitu jemaah datang
berbondong-bondong pada waktu tertentu. Adapun tujuannya, tarekat pengajian
adalah pembentukan kepribadian dalam diri dan keluarganya sehingga menjadi
muslim yang menguasai ajaran Islam dan mengamalkannya, sehingga bermanfaat bagi
agama, masyarakat, dan negara. Munculnya tarekat pengajian merupakan tangan
kreatif Syekh Maulana Malik Ibrahim sebagai penyebar Islam pertama di Jawa. Hal ini
juga menunjukkan bahwa tarekat pengajian merupakan model pendidikan yang setua
masuknya Islam di Indonesia. Kehidupan jamaah pengajian telah melalui pengalaman
yang berliku-liku. Berbagai tantangan besar telah dihadapi melalui langkah-langkah
strategis sehingga mampu bertahan hingga saat ini dan diakui sebagai aset sekaligus
potensi pengembangan. Ketahanan tarekat pengajian disebabkan oleh keunikan pola
kehidupan, pelembagaan tarekat pengajian dalam masyarakat, budaya Jawa yang
mampu menyerap budaya asing melalui proses interiorisasi tanpa kehilangan

|54


mailto:Nanangabdillah2020@gmail.com

identitasnya. Ketahanan tarekat pengajian ini menjadi lebih menarik jika dibandingkan
dengan lembaga pendidikan sejenis di negara lain.

Kata kunci: jemaah dan pendidikan

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam | 55



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian ...
Vol. (2), No. (1), (Desember 2021)

Introduction

Di dalam pemakaian sehari-hari, istilah jamaah pengajian bisa disebut
dengan majlis pengajian saja atau kedua kata ini digabung menjadi majlis
pengajian jamaah pengajian. Secara esensial semua istilah ini mengandung
makna yang sama, kecuali sedikit perbedaan. Asrama yang menjadi
penginapan jamaah sehari-hari dapat dipandang sebagai pembeda antara
majlis pengajian dan jamaah pengajian. Pada jamaah pengajian jamaahnya
tidak disediakan asrama atau pemondokan di komplek jamaah pengajian
tersebut; mereka tinggal di seluruh penjuru desa sekeliling jamaah pengajian
atau hal ini sering disebut jamaah kalong, metode yang digunakan adalah
wetonan yaitu dengan menentukan waktu pengajaran, sehingga masyarakat
datang bersama sama dalam waktu tersebut (Qomar, 2018).

Sementara itu di sisi lain, adanya pengertian majlis pengajian ( bukan
jamaah pengajian) teridentifikasi mempunyai asrama atau pemondokan bagi
para jamaah majlis pengajian. Asrama dan pemondokan pada jamaah majlis
pengajian merupakan tempat untuk istirahat dan penginapan bagi jamaah yang
belajar di majlis pengajian. Dengan proses tersebut diharapkan proses belajar
mengajar semakin lancar dan semakin terbinanya hubungan psikologis antara
guru dan murid. Tetapi sayang sekali, seiring dengan perkembangan zaman
pada akhirnya asrama dan pemondokan yang semestinya digunakan untuk
keperluan mengaji menjadi bergeser fungsi dan peranannya menjadi tempat
kos kosan bagi para pelajar umum atau bahkan orang orang yang bekerja.
Mereka menempati asrama dan pemondokan tersebut bukan karena untuk
mengaji tetapai hanya alasan faktor ekonomi.

Ada sebuah fakta sejarah juga, bahwa lembaga tempo dulu yang
memberikan pengajaran model pengajian dan menyediakan asrama atau
pemodokan, pada akhirnya juga ada yang menyebutnya sebagai jamaah
pengajian. Istilah jamaah pengajian yang sering digunakan oleh para peneliti
dan penulis dahulu dalam artikel artikel mereka itu memang mengarah pada
istilah jamaah pengajian yang kita kenal hari ini, yaitu jamaah pengajian yang
datang ke suatu tempat untuk mendapat pengajaran kemudian pulang. Baik
penulis dari negeri kita sendiri maupun dari luar negeri, baik penulis yang
berbasis jamaah pengajian ataupun yang baru terjun ke jamaah pengajian,
sepertinya mereka bersepakat dengan istilah jamaah pengajian yang tanpa
adanya asrama dan pemondokan.

Secara filosofi pergerakannya baik jamaah pengajian maupun majlis
pengajian sebenarnya punya makna integral yang jika namanya digabungkan
menjada majlis pengajian jamaah pengajian maka itu akan mengakomodir
makna keduanya tanpa adanya sekat perbedaan hanya gara gara istilah asrama



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian...
Vol. (2), No. (1), (Desember 2021)

dan pemondokan karena sebenarnya tujuan mereka sama yaitu memberikan
pengajaran dengan cara pengajian wetonan. Ridwan Nasir mengistilahkan

"

Maijlis pengajian jamaah pengajian sebagai Lembaga keagamaan yang
memberikan pendidikan dan pengajaran serta mengembangkan dan menyebarkan ilmu
agama Islam (Nasir, 2005). Dalam istilah, “jamaah pengajian” diambil dari kata
“jamaah” mendapat penambahan “pe” di depan dan “an” di akhir, yang dalam
bahasa Indonesia berarti tempat tinggal jamaah, tempat di mana para pelajar
mengikuti pelajaran agama. Sedangkan istilah “jamaah” diambil dari kata
shastri (castri=India), dalam bahasa Sansekerta bermakna orang yang
mengetahui kitab Suci Hindu. Kata shastri (castri=India) berasal dari kata shastra
yang berarti buku-buku suci, buku-buku agama atau buku tentang ilmu

pengetahuan (Dhofier, 1994).

Tetapi pada akhirnya setelah masuknya Islam ke negeri kita Indonesia,
tempat belajar yang awalnya digunakan oleh orang orang Hindu untuk
mempelajari agama mereka berubah menjadi tempat pengajaran agama Islam.
Di Aceh terdapat lembaga pengajian yang dinamakan rangkang dan dayah. Di
Sumatra Barat ada yang dinamakan surau. Kedua lembaga tersebut hampir
sama atau menyerupai jamaah pengajian yang ada di Jawa. Tetapi jika diteliti
lebih dalam tetap saja ditemukan titik titik perbedaan yang masing masing
punya karakter. Ketiganya masing masing punya keunggulan dan ciri ciri
tersendiri.

Results and Discussion

Bagian penting dalam pendidikan adalah tujuan. Sebuah pendidikan
tanpa tujuan tentu tidak punya arah dan tidak terarah. Tujuan pendidikan
menempati posisi penting dari banyak faktor dan unsur pendidikan. Kunci
keberhasilan sebuah pendidikan ada di tujuannya. Tujuan pendidikan harus
tercermin pada masing masing unsur yang ada di jamaah pengajian. Unsur
unsur pokok yang dimaksud adalah adanya Kiyai, Murid ( santri), Kitab yang
diajarkan, Majlis pengajian ( Masjid, musholla, madrasah, rumah dsb) (Dhofier,
1994). Empat unsur tersebut diatas merupakan syarat mutlak terwujudnya
lembaga pendidikan yang disebut jamaah pengajian. Kiyai merupakan seorang
alim yang penuh teladan dan mempunyai jiwa kepemimpinan sekaligus
mempunyai kemampuan tarbiyah. Kiyai juga sosok yang dipandang oleh
masyarakat lingkungan sekitar sebagai orang ahli ibadah, riyadlah dan tirakat.
Seorang kiyai biasanya bertempat tinggal di sebuah desa yang rumahnya
disebut dengan istilah ndalem. Seorang kiyai diketahui kekiaiyannya karena
punya murid atau santri. Murid pada jamaah pengajian selalu istiqomah
mengikuti pengajian dan kajian kajian yang ditentukan oleh guru atau



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian ...
Vol. (2), No. (1), (Desember 2021)

Kiyainya. Pengajian tersebut biasanya menggunakan kitab kitab klasik karya
ulama wulama terdahulu. Tempat pengajiannya, masyarakat biasanya
menyebutnya majlis pengajian. Majlis pengajian bentuk dan tempatnya bisa
bermacam macam tergantung kehendak para pelakunya. Tempat itu bisa saja
masjid, musholla, madrasah, rumah penduduk maupun tempat tempat lainnya
yang bisa difungsikan sebagai majlis.

Uniknya, jamaah pengajian yang dianggap sebagai lembaga pendidikan
tidak memiliki konsep dan formula yang jelas, baik tujuannya, institusinya,
maupun kurikulum yang bersifat umum apalagi yang khusus. Kalau boleh
dikatakan, jamaah pengajian berproses dan diproses hanya dalam angan angan
belaka sehingga tujuannya bersifat abstrack tapi tetap bisa dirasakan tetapi
tidak bisa disimpilkan. Menurut Mastuhu jamaah pengajian tidak mempunyai
standar umum pendidikan sebagaimana disepakati oleh para pakar
pendidikan. Sulit sekali mendefinisikan tujuan jamaah pengajian dalam
formulasi narasi yang bisa dipahami dengan jelas (Mastuhu, 1994). Perlu
dipahami bahwa persoalan sebenarnya bukanlah terletak pada tidak adanya
tujuan pendidikan jamaah pengajian, tetapi pada soal tidak ditemukannya
rumusan maupun tulisan yang menunjukkan data otentik tentang adanya
tujuan pendidikan jamaah pengajian tersebut. Kegiatan pendidikan yang tidak
bisa dirasakan tujuannya tentu tidak akan bisa eksis dan diminati. Sementara
jamaah pengajian sampai sekarang pun masih menjadi pendidikan non formal
yang terus berjalan di tengah masyarakat bahkan menunjukkan progress
signifikan dalam memadahi aspirasi masyarakat yang ingin mendapat
pendidikan dengan cara yang tidak formal.

Jamaah pengajian mempunyai tujuan mulia terciptanya nilai nilai iman
dan taqwa pada setiap pribadi Muslim. Muslim yang berakhlakul karimah
sekaligus bermanfaat bagi lingkungan sekitarnya sehingga bisa ikut menjadi
bagian menciptakan tatanan Islami yang dikehendaki oleh Rasulullah SAW.
Salah satu tatanan islami yang harus dijunjung tinggi dan dipertahankan
eksistensinya adalah mencari ilmu agama sebagai salah satu tolak ukur
berkibarnya sebuah syiar agama (Mastuhu, 1994).

Berdirinya jamaah pengajian bertujuan untuk mengajarkan ajaran ajaran
agama agar diimplementasikan dalam kehidupan sehari hari. Muslim akan
menjadi tahu apa yang harus dilakukan untuk menjalankan roda kehidupan
dengan basis keagamaan. Terciptanya pribadi muslim yang taat pada agama
dan bisa berkontribusi terhadap bangsa dan negaranya (Qomar, 1993) Tujuan
pendidikan yang bersifat umum tersebut kemudian dijabarkan secara spesifik
sebagai berikut :



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian...
Vol. (2), No. (1), (Desember 2021)

Mendidik siswa/jamaah anggota masyarakat untuk menjadi seorang
Muslim yang bertakwa kepada Allah SWT., sehat lahir batin sebagai warga
negara yang berpancasila, cedas terampil dan berakhlak mulia;

1. Mendidik siswa/jamaah untuk menjadikan manusia Muslim yang
mengamalkan sejarah Islam secara utuh dan dinamis. berjiwa ikhlas, tabah,
tangguh yang pada akhirnya menjadi kader-kader ulama dan mubaligh
inklusif berwawasan religi dan kebangsaan;

2. Mendidik siswa/jamaah untuk menjadi manusia-manusia yang
membangun dirinya dengan kepribadian agamis berwawasan
kebangsaan agar dapat berkontribusi untuk kemajuan bangsa dan
negara melalui nilai nilai religi;

3. Mendidik tenaga-tenaga penyuluh yang cakap dalam berbagai sektor
pembangunan, khususnya pembangunan mental-spiritual untuk
mewujudkan pembangunan masyarakat sekitar serta membantu
meningkatkan kesejahteraan sosial (Qomar, 1993).

Kesimpulannya adalah jamaah pengajian diharapkan menjadi muslim
yang bermanfaat bagi agama, masyarakat, dan negara serta menjadi pribadi
muslim yang tangguh dengan nilai nilai ajaran Islam.

Tipe-Tipe Jamaah Pengajian

Majlis pengajian jamaah pengajian sekarang ini, dibagi ke dalam empat
tipe. Hal ini berdasarkan keputusan Menteri Agama RI No. 3/1979 yang
membagi majlis pengajian jamaah pengajian dibedakan ke dalam empat jenis
yaitu:

1. Majlis pengajian jamaah pengajian tipe A, yakni para jamaah pengajian
mengaji dan tinggal seasrama guru (kiai), kurikulumnya diserahkan
sepenuhnya pada kiainya, cara memberi pelajaran individual dengan
metode ceramah; dan tidak menyelenggarakan lembaga formal untuk
belajar.

2. Majlis pengajian jamaah pengajian tipe B, yakni majlis pengajian
jamaah pengajian yang mempunyai lembaga formal yang
didukung dengan administrasi. management dan kurikulum; cara
pengajaran kiai dilakukan dengan studium general, pengajaran
dan pembelajaran  pokok terletak pada madrasah yang
diselenggarakannya, kiai memberikan pelajaran secara umum
kepada para jamaah pada waktu yang telah ditentukan, dan para
jamaah tinggal di lingkungan itu untuk mengikuti pelajaran-
pelajaran dari kiai, di samping itu mereka juga mendapat ilmu
pengetahuan umum di madrasah dengan bantuan guru guru
umum yang direkrut.



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian ...
Vol. (2), No. (1), (Desember 2021)

3. Majlis pengajian jamaah pengajian tipe C, yakni para jamaah
pengajian hanya bertempat tinggal di tempat tersebut. Bisa juga
disebut sebagai asrama, jamaah-jamaahnya belajar di madrsah
dan sekolah-sekolah umum. Pengajian dilakukan dalam waktu
yang bisa dikatakan jarang. Fungsi kiai di sini sebagai hanya
pengawas, pembina mental dan pengajar agama yang ikut
mengajar di sekolah tempat jamaah menutut ilmu.

4. Majlis pengajian jamaah pengajian tipe D, yakni Jamaah pengajian
menyelenggarakan sistem majlis pengajian dan disaat yang sama
juga menggunakan sistem madrasah (Tim penyusu, 1984)

Demikianlah sekilas tentang dunia jamaah pengajian dan disimpulkan
bahwa “desa kecil” merupakan satu lembaga pendidikan yang ada dan masih
terus memberi sumbangsih pada pendidikan di Indonesia (Dhofier, 1995).
Karenanya tidak mengherankan, dewasa ini, model “desa kecil” menjadi model
alternatif bagi pengembangan pendidikan di Indonesia. Munculnya berbagai
sekolah yang menganut sistem pendidikan jamaah pengajian telah
menunjukkan bahwa jamaah pengajian sebagai basis sub-kultur (Wahid, 1995).

Dalam sejarahnya, majlis pengajian jamaah pengajian diidentikkan
dengan atau sebagai lembaga pendidikan yang muncul sejak awal kedatangan
Islam. Banyak penelitian yang menyebutkan bahwa jamaah pengajian adalah
lembaga pendidikan Islam tertua yang ada di Indonesia dan bertahan sampai
hari ini. Kemunculunnya memberikan kontribusi besar terhadap insan muslim
Indonesia dalam pembinaan kualitas maupun kwantitas Islam, iman, ihsan,
ilmu dan amal. Sehingga saat itu jamaah pengajian punya posisi strategis dalam
percaturan perkembangan pendidikan Indonesia tempo dulu. Peran strategis
tersebut terdeteksi adanya ilmuwan, politikus, ekonom, cendekiawan dan
pejabat pemerintahan yang muncul dari kader kader jamaah pengajian. Mereka
banyak yang masuk ke berbagai kancah dimensi kehidupan baik yang berskala
nasional maupun internasional sesuai dengan disiplin keilmuam dan
kecakapan yang mereka miliki.

Majlis pengajian yang eksis dengan jamaah pengajiannya bukanlah
lembaga kemasyarakatan yang didesain untuk mengurusi kemasyarakatan juga
bukan lembaga sosial yang perjuangan mengurusi urusan sosial. Majlis
pengajian jamaah pengajian juga bukan lembaga perekonomian yang berkutat
pada urusan ekonomi, dan jua bukan pula lembaga dakwah yang mengurusi
dakwah. Majlis pengajian jamaah pengajian adalah kumpulan ngaji yang padi
akhirnya semua segmen diatas tercover dalam kegiatan jamaah pengajian”
(Mukti Ali, 1994). Jika ditinjau Fisiknya, Sebuah jamaah pengajian biasanya
ngaji di suatu tempat yang di situ terdapat masjid atau surau atau musholla



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian...
Vol. (2), No. (1), (Desember 2021)

atau langgar. Selain ada bangunan tersebut juga ada bangunan rumah sang
kiyai. Lahan tempat mereka beraktifitas adalah milik sendiri dan biasanya
mendapat wakaf dari penduduk setempat (Zimek, 1986).

History Jamaah Pengajian

Sebagai institusi pendidikan Islam yang dinilai paling tua, jamaah
pengajian memiliki akar transmisi sejarah yang jelas. Orang yang pertama kali
mendirikannya dapat dilacak meskipun ada sedikit perbedaan pemahaman. Di
kalangan ahli sejarah terdapat perselisishan pendapat yang menyebutkan
Shaykh Maulana Malik Ibrahim, yang dikenal dengan Shaykh Maghribi, dari
Gujarat, India, sebagai pendiri/pencipta majlis pengajian jamaah pengajian di
Jawa. Muh. Said dan Junimar Affan menyebut Sunan Ampel atau Raden
Rahmat sebagai pendiri jamaah pengajian pertama di Kembang Kuning
Surabaya (Affan, 1987). Bahkan Kiai Machrus Aly menginformasikan bahwa di
samping Sunan Ampel (Raden Rahmat) Surabaya, ada ulama yang
menganggap Sunan Gunung Jati (Shaykh Syarif Hidayatullah) di Cirebon
sebagai pendiri jamaah pengajian pertama, sewaktu mengasingkan diri
bersama pengkutnya dalam khalwat, beribadah secara istiqamah untuk ber-
taqarrub kepada Allah (Ally, 1999) Ada pula yang mengatakan bahwa jamaah
pengajian didirikan pertama kali oleh Raden Fatah pada tahun 1475 di hutan
Glagah Arum di sebelah selatan Jepara. Jamaah pengajian itu mendapat
kemajuan yang pesat, sehingga Glagah Arum sebagai kampung kecil itu pun
turut maju, akhirnya berubah menjadi kota kabupaten, yakni Bintara dan
Raden Fatah menjadi bupatinya (Ahmad).

Data-data historis tentang benttuk institusi, materi, metode maupun
secara umum sistem pendidikan jamaah pengajian yang dibangun Shaykh
Maghribi tersebut sulit ditemukan hingga sekarang. Tidaklah layak untuk
segera menerima kebenaran informasi tersebut tanpa verifikasi yang cermat.
Namun secara esensial dapat diyakinkan bahwa wali yang berasal dari Gujarat
ini memang telah mendirikan jamaah pengajian di Jawa sebelum wali lainnya.
Jamaah pengajian dalam pengertian hakiki, sebagai tempat pengajaran para
jamaah meskipun bentuknya sangat sederhana, telah dirintisnya. Pengajaran
tersebut tidak pernah diabaikan oleh penyebar Islam, lebih dari itu kegiatan
mengajar jamaah menjadi bagian terpadu dari misi dakwah Islamiyahnya.

Menurut S.M.N. Al-Attas, Maulana Malik Ibrahim itu oleh kebanyakan
ahli sejarah dikenal sebagai penyebar pertama Islam di Jawa yang
mengislamkan wilayah-wilayah pesisir utara Jawa, bahkan berkali-kali
mencoba menyadarkan raja Hindu-Budha Majapahit, Vikramavardhana
(berkuasa 1386-1429 M) agar sudi masuk Islam. Sementara itu diidentifikasi
bahwa jamaah pengajian mulai eksis sejak munculnya masyarakat Islam di



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian ...
Vol. (2), No. (1), (Desember 2021)

Nusantara. Akan tetapi mengingat jamaah pengajian yang dirintis Maulana
Malik Ibrahim itu belum jelas sistemnya, maka keberadaan jamaah
pengajiannya itu masih dianggap spekulatif dan diragukan.

Berbeda dengan Shaykh Maulana Malik Ibrahim sebagai penyebar dan
pembuka jalan masuknya Islam di tanah Jawa, putranya, Raden Rahmat (Sunan
Ampel) tinggal melanjutkan misi suci perjuangan ayahnya kendati tantangan
yang dihadapinya tidak kecil. Ketika Raden Rahmat berjuang, kondisi religio-
psikologis dan religio-sosial masyarakat Jawa lebih terbuka dan toleran untuk
menerima ajaran baru yang dikumandangkan dari tanah Arab. Ia
memanfaatkan momentum tersebut dengan memainkan peran yang
menentukan proses islamisasi, termasuk mendirikan pusat pendidikan dan
pengajaran, yang kemudian dikenal dengan jamaah pengajian Kembang
Kuning, Surabaya. Bentuk jamaah pengajiannya lebih jelas dan lebih konkret
dibanding jamaah pengajian rintisan ayahnya.

Mengenai teka-teki siapa pendiri jamaah pengajian pertama kali di Jawa
khususnya, agaknya analisis Research Islam (Jamaah pengajian Luhur) cukup
cermat dan dapat dipegangi sebagai pedoman. Dikatakan bahwa Maulana
Malik Ibrahim sebagai peletak dasar pertama sendi-sendi berdirinya jamaah
pengajian, sedang Imam Rahmatullah (Raden Rahmat atau Sunan Ampel)
sebagai wali pembina pertama di Jawa Timur (Luhur, 1975). Adapun Sunan
Gunung Jati mendirikan jamaah pengajian sesudah Sunan Ampel, bukan
bersamaan. Teori kematian kedua wali ini menyebutkan bahwa Sunan Ampel
wafat pada 1467 M. Sedangkan Gunung Jati pada 1570 M (Saksono, 1995)
terpaut 103 tahun yang dipandang cukup untuk membedakan suatu masa
perjuangan seorang penyebar Islam. Sebagian ulama yang memandang
Gunung Jati sebagai pendiri jamaah pengajian pertama mungkin saja benar,
tetapi khusus di wilayah Cirebon atau secara umum Jawa Barat, bukan di Jawa
secara keseluruhan. Jika benar jamaah pengajian telah dirintis oleh Shaykh
Maulana Malik Ibrahim sebagai penyebar Islam pertama di Jawa, maka bisa
dipahami apabila para peneliti sejarah dengan cepat mengambil kesimpulan
bahwa jamaah pengajian adalah suatu model pendidikan yang sama tuanya
dengan Islam di Indonesia.

Eksistensi Jamaah Pengajian

Sebagai salah satu pendidikan tua di Indonesia yang punya model
pendidikan khusus dalam pandangan dunia pendidikan modern saat ini, maka
sistem pengajian ini memunculkan berbagai macam interpretasi teori.
Setidaknya ada beberapa teori yang muncul yang mengungkap keberadaan
majlis jamaah pengajian tersebut. Teori teori tersebut adalah :



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian...
Vol. (2), No. (1), (Desember 2021)

1. Majlis pengajian jamaah pengajian adalah adopsi dari pendidikan
sebelumnya yang sudah dipraktekkan oleh hindu dan budha.

2. Majlis pengajian tersebut mengadopsi model pendidikan dari
India.

3. Majlis pengajian tersebut mengadopsi model pendidikan dari
Baghdad.

4. Majlis pengajian tersebut mengadopsi model perpaduan
pendidikan Hindu-Budha sebelum datangnya Islam di Indonesia
dengan metode dari India.

5. Majlis pengajian tersebut mengadopsi model perpaduan
pendidikan Hindu-Budha sebelum datangnya Islam di Indonesia
dengan metode dari Arab.

6. Dari kebudayaan India dan orang Islam Indonesia.

7. Dari kebudayaan India, Timur Tengah, dan tradisi lokal yang
sudah ada sebelumnya.

Mengacu pada teori teori tersebut maka bisa diambil sebuah potret

sejarah bahwa asal usul jamaah pengajian terbentuk atas pengaruh India, Arab,
dan tradisi Indonesia sebagaimana dimaksudkan oleh teori teori yang terakhir .
Ketiga tempat ini merupakan arus utama dalam mempengaruhi terbangunnya
sistem pendidikan jamaah pengajian. Arab sebagai tempat kelahiran Islam
mengilhami segala bentuk pengajaran dan pendidikan Islam. Apalagi sebagian
ulama Jawa yang pergi haji ke Mekkah, ternyata sambil mendalami ilmu agama
mereka juga bermukim beberapa tahun di tanah suci tersebut. Setelah kembali
ke Jawa, umumnya mereka mendirikan jamaah pengajian (Azra, 1994). India
sebagai kawasan yang menjadi asal-usul pendiri jamaah pengajian pertama dan
minimal menjadi daerah transit para penyebar Islam masa awal. Sedang
Indonesia yang pada saat kehadiran jamaah pengajian masih didominasi
Hindu-Budha dijadikan pertimbangan dalam membangun sistem pendidikan
jamaah pengajian sebagai bentuk akulturasi atau kontak budaya.

Jaringan pengaruh kebudayaan internasional antara India dan Arab
yang mewarnai profil jamaah pengajian pada awal berdirinya juga bisa
ditelusuri melalui berkembangnya teori mazhab. Para peneliti mengungkap
bahwa para penyebar Islam di Indonesia adalah orang-orang Arab yang
singgah di Gujarat, Malabar, dan pantai Coromandel. Sejarah mencatat bahwa
negeri India dan negeri Arab pada waktu itu merupakan tempat yang subur
bagi madhhab Shafi'i (Azra, 1994) Di samping itu juga ada pengaruh orang Iran
baik yang Sunni maupun Shi’ah yang meninggalkan bekas-bekasnya berupa
adat istiadat dan kebesaran, tetapi tidak menjadi kepercayaan dasar. Pengaruh
ini menyusup ke dalam paham para wali. Sunan Gunung Jati sebagai pendiri
jamaah pengajian di Cirebon, menurut Hoesein Djajadiningrat yang dilansir
Wiji Saksono, adalah berpaham Shi’ah Zaidiyah. Oleh karena itu, kalangan



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian ...
Vol. (2), No. (1), (Desember 2021)

jamaah pengajian yang Sunni hingga sekarang masih melestarikan tradisi
Shi’ah (Saksono).

Pada awal kemunculannya, jamaah pengajian tidak menekankan visi
misi pendidikan saja, tetapi juga memasukkan nilai dakwah, Pada akhirnya
misi dakwah lebih menonjol keberadaannya. Lembaga pendidikan Islam yang
dianggap sebagai lembaga pendidikan pertama ini dalam melancarkan
dakwahnya juga banyak mengalami konfrontasi lokal dengan peradaban dan
kebudayaan lokal warisan nenek moyang. Sampai pada abad ke 19 pun masih
banyak terjadi miss komunikasi antara dakwah Islam dengan nilai nilai yang
telah mengakar di masyarakat.Menurut Mastuhu dalam analisanya
menjelaskan bahwa dakwah Islam pada awalnya langsung berhadapan dengan
keyakinan masyarakat animisme , dinamisme, takhayyul juga agama yang
lebih dulu ada. Kepercayaan mereka pada kekuatan kekuatan ghaib mendapat
tekanan dakwah dengan misi ketauhidan (Mastuhu, 1987). Jamaah pengajian
pada awalnya berjibaku berjuang melawan peradaban keji seperti perkelahian,
perjudian, perampokan, mabuk mabukan, pelacuran dan lain sebagainya. Pada
akhirnya jamaah pengajian lambat laun mendapat tempat di hati masyarakat
karena mereka terbukti berani tampil untuk membasmi kedholiman yang
terjadi. Pada sisi lain terkadang jamaah pengajian juga mendapat ancaman
penyerangan penguasa yang merasa terganggu kekuasaannya . Seperti contoh,
Sunan Giri sewaktu merintis majlis pengajian jamaah pengajian di kedaton
pernah mendapat ancaman pembunuhan dari raja Majapahit (Prabu
Brawijaya).

Rintangan demi rintangan dihadapi Jamaah pengajian dengan sikap
defensif fleksibel dengan mengedapankan akhlak untuk berhadapan dengan
nilai nilai peradaban sebelumnya. Jamaah pengajian tidak pernah memulai
konfrontasi sebab orientasi utamanya adalah melancarkan dakwah dan
menanamkan pendidikan. Pada tahap berikutnya, jamaah pengajian bisa
diterima masyarakat karena dakwahnya menyebarkan kedamaian dan
menjadkan masyarakat kecil merasa terayomi. sosio-psikis mereka bisa
merasakan kehadiran Islam. Tidak mengherankan jika jamaah pengajian
akhirnya menjadi kebanggaan masyarakat sekitarnya terutama yang telah
masuk Islam. Pada era selanjutnya, jamaah pengajian berhadapan dengan
tindakan penjajahan kaum kolonial Belanda. Imperialis yang menguasai
Indonesia selama tiga setengah abad ini selain mengusai politik, ekonomi, dan
militer juga mengemban misi penyebaran agama Kristen. Bagi Belanda, jamaah
pengajian merupakan antitesis terhadap gerak kristenisasi dan upaya
pembodohan masyarakat. Anggapan demikian adalah sebagai basis
argumentatif bagi mereka untuk menekan pertumbuhan jamaah pengajian.
Sutari Imam Barnadib menuturkan bahwa penjajah malah menghalang-halangi



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian...
Vol. (2), No. (1), (Desember 2021)

perkembangan agama Islam sehingga majlis pengajian jamaah pengajian tidak
dapat berkembang secara normal. Bahkan pada 1882 Belanda membentuk
“Pristeranden” yang bertugas mengawasi pengajaran agama di jamaah
pengajian-jamaah pengajian (Badnadib, 1983). Kurang lebih dua dasawarsa
kemudian, dikeluarkan Ordonansi 1905 yang bertugas mengawasi jamaah
pengajian dan mengatur izin bagi guru-guru yang akan mengajar. Pada 1925
dikeluarkan aturan yang membatasi pada lingkaran kiai tertentu yang boleh
memberikan pelajaran mengaji (Zuhairani, 1992). Pada 1932 keluar lagi aturan
yang dikenal dengan Ordonasi Sekolah Liar (Widle School Ordinantie) yang
berupaya memberanttas serta menutup madrasah dan sekolah yang tidak ada
izinnya atau memberi pelajaran yang tidak disukai oleh pemerintah. Secara
kuantitatif peraturan yang membelenggu perkembangan jamaah pengajian
bukan hanya dua kali (1905 dan 1925) sebagaimana kesimpulan G.F. Pijper,
melainkan minimal empat kali yaitu pada tahun 1882, 1905, 1925, dan 1932.
Belum lagi aturan-aturan yang tidak formal seperti pencekalan terhadap kitab-
kitab yang mampu mendinamisasikan pemikiran dan tindakan kaum jamaah.
Fahruddin mendata kitab tersebut meliputi Risalah al-Tawhid (M. “Abduh),
Tafsir al-Mannar (M. “Abduh dan M. Rashid Rid}a), Tafsir al-Jawahir dan al-
Qur'an wa ‘Ulum al-"Asriyyah (Tantawi Jawhari) dan seterusnya. Padahal
kitab-kitab tersebut tidak memuat kaidah-kaidah politik, melainkan sekedar
ada kandungan seruan moral untuk bersikap dinamis.

Kemudian pada awal penjajahan Jepang, jamaah pengajian
berkonfrontasi dengan imperialis baru ini lantaran penolakan Kiai Hasyim
Asy’ari---kemudian diikuti kiai-kiai lainnya---terhadap Saikere (penghromatan
terhadap Kaisar Jepang Tenno Haika sebagai keturunan dewa Amataseru)
dengan cara membungkukkan badan 90 derajat menghadap Tokyo setiap pagi
pukul 07.00, sehingga mereka ditangkap dan dipenjara Jepang. Ribuan jamaah
dan kiai berdemonstrasi mendatangi penjara, kemudian membangkitkan dunia
jamaah pengajian untuk memulai gerakan bawah tanah menentang Jepang
(Brueinessen, 1994). Demonstrasi yang digelar tersebut menyadarkan orang
Jepang betapa besar pengaruh kiai Tebuireng yang menjadi referensi
keagamaan seluruh kiai Jawa dan Madura itu. Lagipula Jepang memandang
bahwa tindakan tersebut bukan saja tidak menguntungkan, tetapi merupakan
kesalahan fatal terutama dalam upaya rekrutmen kekuatan militer dalam
menghadapi tentara sekutu. Kiai Hasyim pun akhirnya dibebaskan dari
penjara. Mulai saat ini Jepang tidak mengganggu kiai dan jamaah
pengajiannya. Bahkan menurut Selo Sumirjan, sebagai upaya menjaring kaum
Muslim di Indonesia, preferensi diberikan kepada pemimpin Islam (kiai jamaah
pengajian). Misalnya, dibentuknya Kantor Urusan Agama Indonesia, Masyumi
dan Hizbullah. Maka jamaah pengajian dan madrasah masih bisa



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian ...
Vol. (2), No. (1), (Desember 2021)

mengoprasikan kegiatan belajar-mengajarnya secara lebih wajar dibanding
kegiatan belajar pada lembaga pendidikan umum.

Pada masa kemerdekaan Indonesia, jamaah pengajian mendapatkan
suasana baru. Kemerdekaan bagi semua lembaga pendidikan merupakan
momentum untuk menjadikan pendidikan bisa lebih terbuka, bebas dan
demokratis. Selama dekade penjajahan lembaga pendidikan mendapat tekanan
tekanan politik imperial. Ketika tekanan tekanan itu hilang dengan perginya
Belanda dari bumu pertiwi maka para orang tua bersemangat mendorong anak
anak mereka untuk menempuh pendidikan setinggi tingginya. Pemerintah
sendiri membuka kran kran pendidikan secara masiv dengan membangun dan
memunculkan sekolah sekolah formal mulai tingkat SD sampai SMA.

Proses pendidikan berjalan semakin dinamis harmonis dan kondusif
tentu juga dengan kekurangan yang memang terus menerus harus dibenahi.
Akhirnya keinginan semua masyarakat dalam mencerdaskan bangsa dapat
diwujudkan dalam proses pendidikan. Belenggu pendidikan pada masa
imperialisme Belanda dan sekutunya dapat dihilangkan setelah adanya
proklamasi. Keinginan untuk mendapatkan pendidikan yang proporsional dan
profesional dapat terpenuhi pada masa kebebasan tersebut. Fenomena tersebut
justru menjadi pukulan bagi jamaah pengajian. Corak baru pendidikan yang
terus berkembang pada akhirnya menggeser keberadaan jamaah pengajian.
Para jamaah pengajian tidak banyak melakukan tugasnya karena tugas tugas
tersebut bergeser pada lembaga pendidikan yang lebih formal seperti madrasah
madrasah yang bermunculan pesat pasca proklamasi. Madrasah madrasah pun
berkembang pesat sehingga majlis jamaah pengajian menjadi stagnan
(Dzumbhur).

Kurun ini merupakan musibah paling dahsyat yang mengancam
kehidupan dan kelangsungan jamaah pengajian. Hanya jamaah pengajian-
jamaah pengajian besar yang mampu menghadapinya dengan mengadakan
penyesuaian dengan sistem pendidikan nasional sehingga musibah itu dapat
diredam. Maka jamaah pengajian-jamaah pengajian besar masih bertahan
hidup, selanjutnya mempengaruhi bentuk dan membangkitkan jamaah
pengajian-jamaah pengajian kecil yang mati, yang klimaksnya terjadi pada
tahun 1950-an. Akhirnya pendidikan yang menjadi andalan Islam tradisional
ini pulih kembali. Kehidupan jamaah pengajian relatif normal pada masa Orde
Baru, namun pada masa 1970-an bersamaan dengan suburnya sekularisasi,
musibah tersebut menggoncang jamaah pengajian lagi. Jadi secara umum, pada
masa Orde Konstitusional, jamaah pengajian dapat hidup dan berkembang
dengan baik bahkan belakangan ini berkembang dengan sangat pesat dengan
berbagai variasinya. Keadaan yang membaik ini disokong oleh pergeseran



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian...
Vol. (2), No. (1), (Desember 2021)

strategi dakwah Islam dari pendekatan ideologis ke arah pendekatan kultural.
Penilaian Kuntowijoyo menunjukkan bahwa “sesudah tahun 1965, Islam
ditampakkan sebagai ilmu” (Kuntowjoyo, 1994).

Demikianlah kisah kehidupan jamaah pengajian yang melewati
pengalaman berliku-liku. Berbagai macam tantangan mulai yang kecil sampai
besar telah dihadapi dengan jurus jurus strategis sehingga mampu bertahan
sampai sekarang dan diakui sebagai sebagai aset sekaligus potensi
pembangunan mental bangsa dan negara. Keunikan jamaah pengajian dalam
proses dakwah itulah yang menyebabkan bertahan sampai saat ini. Itulah
pendapat yang dikemukakan oleh Gus Dur. Selaras dengan pendapat Gus Dur,
Sumarsono Mestoko mengatakan bahwa hal itu dipengaruhi oleh fakta bahwa
jamaah pengajian telah melembaga di masyarakat (Moestoko, 1986).
Azyumardi Azra menambahkan bahwa  ketahanan jamaah pengajian
disebabkan oleh prilaku jamaah pengajian yang kental dengan kultur Jawa
tetapi mampu berbaur kebudayaan luar dengan proses interiorisasi tanpa
kehilangan identitas kultur jawanya (Azra, 1986). Ketahanan jamaah pengajian
ini jika dilihat kemudian dibandingkan dengan lembaga pendidikan yang
serupa di negara-negara lain, maka jamaah pengajian lebih punya daya tarik.
Paling tidak dengan tetap eksisnya hal tersebut menunjukkan bahwa jamaah
pengajian mampu merespon tantangan tantangan zaman, begitulah pendapat
yang dikemukakan Gus Dur.

Conclussion

Jamaah pengajian bisa disebut dengan majlis pengajian saja atau kedua
kata ini digabung menjadi majlis pengajian jamaah pengajian. Pada jamaah
pengajian, jamaahnya tidak disediakan asrama atau pemondokan di komplek
jamaah pengajian tersebut. Mereka tinggal di seluruh penjuru desa sekeliling
jamaah pengajian atau hal ini sering disebut dengan santri kalong. Metode
yang digunakan adalah wetonan yaitu dengan menentukan waktu pengajaran,
sehingga masyarakat datang bersama sama dalam waktu tersebut. Kemunculan
Jamaah pengajian digagas oleh Syeikh Maulana Malik Ibrahim atau sunan
gresik yang menyebarkan Islam pertama kali di Jawa. Fakta sejarah ini
memberikan informasi bahwa jamaah pengajian adalah model pendidikan yang
ada sejak awal masuknya Islam di Indonesia. Hal ini menunjukkan tuanya
umur pendikan tersebut Kehidupan jamaah pengajian telah melewati
pengalaman berliku-liku. Berbagai tantangan besar telah dihadapi melalui
langkah-langkah strategis sehingga mampu survive sampai sekarang dan diakui
sebagai aset sekaligus potensi pembangunan. Ketahanan jamaah pengajian
disebabkan pola kehidupannya yang unik, melembaganya jamaah pengajian di
dalam masyarakat, kultur Jawa yang mampu menyerap kebudayaan luar



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian ...
Vol. (2), No. (1), (Desember 2021)

melalui suatu proses interiorisasi tanpa kehilangan identitasnya. Ketahanan
jamaah pengajian ini menjadi lebih menarik jika dibandingkan dengan lembaga
pendidikan serupa di negara-negara lain.

Kisah kehidupan jamaah pengajian yang melewati pengalaman berliku-
liku. Berbagai macam tantangan mulai yang kecil sampai besar telah dihadapi
dengan jurus jurus strategis sehingga mampu bertahan sampai sekarang dan
diakui sebagai sebagai aset sekaligus potensi pembangunan mental bangsa dan
negara. Keunikan jamaah pengajian dalam proses dakwah itulah yang
menyebabkan bertahan sampai saat ini. Hal itu juga dipengaruhi oleh fakta
bahwa jamaah pengajian telah melembaga di masyarakat. Ketahanan jamaah
pengajian juga disebabkan oleh prilaku jamaah pengajian yang kental dengan
kultur Jawa tetapi mampu berbaur kebudayaan luar dengan proses interiorisasi
tanpa kehilangan identitas kultur jawanya.

References

77

Abdurrahman Wahid, “Pesantren sebagai Sub-Kultur,” dalam M. Dawam
Rahardjo, Pesantren dan Pembaharuan (Jakarta: LP3ES, 1995)

Azyumardi Azra, “Surau di Tengah Krisis: Pesantren dan Perspektif
Masyarakat”, dalam Rahardjo (ed.), Perqulatan Dunia Pesantren (Jakarta:
Departemen Agama, 1986).

Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad
XVII dan XVIII: Melacak Akar-Akar Pembaharuan Pemikiran Islam di
Indonesia, (Bandung: Mizan, 1994)

I. Djumhur dan Danusaprata, Sejarah Pendidikan (Bandung: CV. Ilmu, t.t.)

Kamaruzzaman Bustaman-Ahmad, Islam Historis: Dinamika Studi Islam di
Indonesia (Yogyakarta: Galang Press, 2002)

Kuntowijoyo, Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesia (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1994 )

Lembaga Research Islam (Pesantren Luhur), Sejarah dan Dakwah Islamiyah Sunan
Giri, (Malang: Panitia Penelitian dan Pemugaran Sunan Giri, 1975)

Machrus Aly, “Hakekat Cita Pondok Pesantren”, dalam Soeparlan
Soeryopratondo dan M. Syarif, Kapita Selekta Pondok Pesantren, (Jakarta: PT
Paryu Berkabh, tt)

Manfred Ziemek, Pesantren dalam Perubahan Sosial, terj. Burche B. Soendjojo
(Jakarta: P3M, 1986)

Martin Van Bruinessen, NU Tradisi Relasi-Relasi Kuasa: Pencarian Makna Baru,
(Yogyakarta: LKiS, 1994)



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian...
Vol. (2), No. (1), (Desember 2021)

Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian tentang Unsur dan
Nilai Sistem Pendidikan Pesantren, Seri INIS XX (Jakarta: INIS, 1994).

Muh. Said dan Junimar Affan, Mendidik dari Zaman ke Zaman, (Bandung:
Jemmars, 1987)

Mujamil Qomar, Pesantren, Dari transformasi metodologi menuju demokratisasi
institusi ( Surabaya ; Erlangga tt )

Ridlwan Nasir, Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2005).

Sumarsono Moestoko et. al., Pendidikan di Indonesia dari Jaman ke Jaman, (Jakarta:
Balai Pustaka, 1986)

Sutari Imam Barnadib, Sejarah Pendidikan (Yogyakarta: Andi Offset, 1983)

Tim penyusun, Standarisasi Sarana Pondok Pesantren, (Jakarta: Proyek Pembinaan
Bantuan kepada Pondok Pesantren Direktorat Jendral Pembinaan
Kelembagaan Agama Islam Depag RI, 1984

Wiji Saksono Mengislamkan Tanah Jawa: Telaah atas Metode Dakwah Walisongo,
(Bandung: Mizan, 1995)

Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kiai
(Jakarta: LP3ES, 1994)

Zuhairani et. al., Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 1992)



