
Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

ISSN: 2774-3780|EISSN: 2774-3799 

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021) 
http://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/fatawa 

|54 

JAMAAH PENGAJIAN SEBAGAI INSTITUSI PENDIDIKAN 

TERTUA  

(Refleksi Tujuan, Historis Dan Eksistensinya) 

 
 
Nanang Abdillah 

STAI Al-Azhar Menganti Gresik 

Nanangabdillah2020@gmail.com 

 

Abstract 

The recitation congregation is a community or group of seekers of religious knowledge by 

means and methods of recitation that use the wetonan system, namely the congregations come 

in flocks on certain time. As for their goal, the recitation congregations are the formation of 

personality in themselves and their families so that they become Muslims who master Islamic 

teachings and practice them, so that they are beneficial to religion, society and the state. The 

emergence of the recitation congregation was the creative hand of Sheikh Maulana Malik 

Ibrahim as the first propagator of Islam in Java. This also shows that the recitation congregation 

is an educational model that is as old as the entry of Islam in Indonesia. The life of the recitation 

congregation has gone through a tortuous experience. Various major challenges have been faced 

through strategic steps so that they are able to survive until now and are recognized as assets as 

well as development potential. The resilience of the recitation congregation is due to the unique 

pattern of life, the institutionalization of the recitation congregation in society, the Javanese 

culture which is able to absorb foreign culture through a process of interiorization without 

losing its identity. The resilience of this recitation congregation becomes more attractive when 

compared to similar educational institutions in other countries. 

Keyword: Congregation And Education 

 

Abstrak 

Jamaah pengajian adalah komunitas atau kelompok pencari ilmu agama dengan 

cara dan cara pengajian yang menggunakan sistem wetonan, yaitu jemaah datang 

berbondong-bondong pada waktu tertentu. Adapun tujuannya, tarekat pengajian 

adalah pembentukan kepribadian dalam diri dan keluarganya sehingga menjadi 

muslim yang menguasai ajaran Islam dan mengamalkannya, sehingga bermanfaat bagi 

agama, masyarakat, dan negara. Munculnya tarekat pengajian merupakan tangan 

kreatif Syekh Maulana Malik Ibrahim sebagai penyebar Islam pertama di Jawa. Hal ini 

juga menunjukkan bahwa tarekat pengajian merupakan model pendidikan yang setua 

masuknya Islam di Indonesia. Kehidupan jamaah pengajian telah melalui pengalaman 

yang berliku-liku. Berbagai tantangan besar telah dihadapi melalui langkah-langkah 

strategis sehingga mampu bertahan hingga saat ini dan diakui sebagai aset sekaligus 

potensi pengembangan. Ketahanan tarekat pengajian disebabkan oleh keunikan pola 

kehidupan, pelembagaan tarekat pengajian dalam masyarakat, budaya Jawa yang 

mampu menyerap budaya asing melalui proses interiorisasi tanpa kehilangan 

mailto:Nanangabdillah2020@gmail.com


 

Fatawa: Jurnal Pendidikan Agama Islam|55 

identitasnya. Ketahanan tarekat pengajian ini menjadi lebih menarik jika dibandingkan 

dengan lembaga pendidikan sejenis di negara lain. 

Kata kunci: jemaah dan pendidikan 

 



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian … 

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021) 

 

Introduction 

Di dalam pemakaian sehari-hari, istilah jamaah pengajian bisa disebut 

dengan majlis pengajian saja atau kedua kata ini digabung menjadi majlis 

pengajian jamaah pengajian. Secara esensial semua istilah ini mengandung 

makna yang sama, kecuali sedikit perbedaan. Asrama yang menjadi 

penginapan jamaah sehari-hari dapat dipandang sebagai pembeda antara 

majlis pengajian dan jamaah pengajian. Pada jamaah pengajian jamaahnya 

tidak disediakan asrama atau pemondokan di komplek jamaah pengajian 

tersebut; mereka tinggal di seluruh penjuru desa sekeliling jamaah pengajian  

atau hal ini sering disebut jamaah kalong, metode yang digunakan adalah 

wetonan yaitu dengan menentukan waktu pengajaran, sehingga masyarakat 

datang bersama sama dalam waktu tersebut (Qomar, 2018). 

Sementara itu di sisi lain, adanya pengertian majlis pengajian ( bukan 

jamaah pengajian) teridentifikasi mempunyai asrama atau pemondokan bagi 

para jamaah  majlis pengajian. Asrama dan pemondokan pada jamaah majlis 

pengajian merupakan tempat untuk istirahat dan penginapan bagi jamaah yang 

belajar di majlis pengajian. Dengan proses tersebut diharapkan proses belajar 

mengajar semakin lancar dan semakin terbinanya hubungan psikologis antara 

guru dan murid. Tetapi sayang sekali, seiring dengan perkembangan zaman 

pada akhirnya asrama dan pemondokan yang semestinya digunakan untuk 

keperluan mengaji menjadi bergeser fungsi dan peranannya menjadi tempat 

kos kosan bagi para pelajar umum atau bahkan orang orang yang bekerja. 

Mereka menempati asrama dan pemondokan tersebut bukan karena untuk 

mengaji tetapai hanya alasan faktor ekonomi. 

Ada sebuah fakta sejarah juga, bahwa lembaga tempo dulu yang 

memberikan pengajaran model pengajian dan menyediakan asrama atau 

pemodokan, pada akhirnya juga ada yang menyebutnya sebagai jamaah 

pengajian. Istilah jamaah pengajian yang sering digunakan oleh para peneliti 

dan penulis dahulu dalam artikel artikel mereka itu memang mengarah pada 

istilah jamaah pengajian yang kita kenal hari ini, yaitu jamaah pengajian yang 

datang ke suatu tempat untuk mendapat pengajaran kemudian pulang. Baik 

penulis dari negeri kita sendiri maupun dari luar negeri, baik penulis yang 

berbasis jamaah pengajian ataupun yang baru terjun ke jamaah pengajian, 

sepertinya mereka bersepakat dengan istilah jamaah pengajian yang tanpa 

adanya asrama dan pemondokan. 

Secara filosofi pergerakannya baik jamaah pengajian maupun majlis 

pengajian sebenarnya punya makna integral yang jika namanya digabungkan 

menjada majlis pengajian jamaah pengajian maka itu akan mengakomodir 

makna keduanya tanpa adanya sekat perbedaan hanya gara gara istilah asrama 



 Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian… 

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021) 

 

dan pemondokan karena sebenarnya tujuan mereka sama yaitu memberikan 

pengajaran dengan cara pengajian wetonan. Ridwan Nasir mengistilahkan 

Majlis pengajian jamaah pengajian sebagai “ Lembaga keagamaan yang 

memberikan pendidikan dan pengajaran serta mengembangkan dan menyebarkan ilmu 

agama Islam (Nasir, 2005). Dalam istilah, “jamaah pengajian” diambil dari kata 

“jamaah” mendapat penambahan “pe” di depan dan “an” di akhir, yang dalam 

bahasa Indonesia berarti tempat tinggal jamaah, tempat di mana para pelajar 

mengikuti pelajaran agama. Sedangkan istilah “jamaah” diambil dari kata 

shastri (castri=India), dalam bahasa Sansekerta bermakna orang yang 

mengetahui kitab Suci Hindu. Kata shastri (castri=India) berasal dari kata shastra 

yang berarti buku-buku suci, buku-buku agama atau buku tentang ilmu 

pengetahuan (Dhofier, 1994). 

Tetapi pada akhirnya setelah masuknya Islam ke negeri kita Indonesia, 

tempat belajar yang awalnya digunakan oleh orang orang Hindu untuk 

mempelajari agama mereka berubah menjadi tempat pengajaran agama Islam. 

Di Aceh terdapat lembaga pengajian yang dinamakan rangkang dan dayah. Di 

Sumatra Barat ada yang dinamakan surau. Kedua lembaga tersebut hampir 

sama atau menyerupai jamaah pengajian yang ada di Jawa. Tetapi jika diteliti 

lebih dalam tetap saja ditemukan titik titik perbedaan yang masing masing 

punya karakter. Ketiganya masing masing punya keunggulan dan ciri ciri 

tersendiri. 

                                                                                                                                      

Results and Discussion 

Bagian penting dalam pendidikan adalah tujuan. Sebuah pendidikan 

tanpa tujuan tentu tidak punya arah dan tidak terarah. Tujuan pendidikan 

menempati posisi penting dari banyak faktor dan unsur pendidikan. Kunci 

keberhasilan sebuah pendidikan ada di tujuannya. Tujuan pendidikan harus 

tercermin pada masing masing unsur yang ada di jamaah pengajian. Unsur 

unsur pokok yang dimaksud adalah adanya Kiyai, Murid ( santri), Kitab yang 

diajarkan, Majlis pengajian ( Masjid, musholla, madrasah, rumah dsb) (Dhofier, 

1994). Empat unsur tersebut diatas merupakan syarat mutlak terwujudnya 

lembaga pendidikan yang disebut jamaah pengajian. Kiyai merupakan seorang 

alim yang penuh teladan dan mempunyai jiwa kepemimpinan sekaligus 

mempunyai kemampuan tarbiyah. Kiyai juga sosok yang dipandang oleh 

masyarakat lingkungan sekitar sebagai orang ahli ibadah, riyadlah dan tirakat. 

Seorang kiyai biasanya bertempat tinggal di sebuah desa yang rumahnya 

disebut dengan istilah ndalem. Seorang kiyai diketahui kekiaiyannya karena 

punya murid atau santri. Murid pada jamaah pengajian selalu istiqomah 

mengikuti pengajian dan kajian kajian yang ditentukan oleh guru atau 



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian … 

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021) 

 

Kiyainya. Pengajian tersebut biasanya menggunakan kitab kitab klasik karya 

ulama ulama terdahulu. Tempat pengajiannya, masyarakat biasanya 

menyebutnya majlis pengajian. Majlis pengajian bentuk dan tempatnya bisa 

bermacam macam tergantung kehendak para pelakunya. Tempat itu bisa saja 

masjid, musholla, madrasah, rumah penduduk maupun tempat tempat lainnya 

yang bisa difungsikan sebagai majlis. 

Uniknya, jamaah pengajian yang dianggap sebagai lembaga pendidikan 

tidak memiliki konsep dan formula yang jelas, baik tujuannya, institusinya, 

maupun kurikulum yang bersifat umum apalagi yang khusus. Kalau boleh 

dikatakan, jamaah pengajian berproses dan diproses hanya dalam angan angan 

belaka sehingga tujuannya bersifat abstrack tapi tetap bisa dirasakan tetapi 

tidak bisa disimpilkan. Menurut Mastuhu jamaah pengajian tidak mempunyai 

standar umum pendidikan sebagaimana disepakati oleh para pakar 

pendidikan. Sulit sekali mendefinisikan tujuan jamaah pengajian dalam 

formulasi narasi yang bisa dipahami dengan jelas (Mastuhu, 1994). Perlu 

dipahami bahwa persoalan sebenarnya bukanlah terletak pada tidak adanya 

tujuan pendidikan jamaah pengajian, tetapi pada soal tidak ditemukannya 

rumusan maupun tulisan yang menunjukkan data otentik tentang adanya 

tujuan pendidikan jamaah pengajian tersebut. Kegiatan pendidikan yang tidak 

bisa dirasakan tujuannya tentu tidak akan bisa eksis dan diminati. Sementara 

jamaah pengajian sampai sekarang pun masih menjadi pendidikan non formal 

yang terus berjalan di tengah masyarakat bahkan menunjukkan progress 

signifikan dalam memadahi aspirasi masyarakat yang ingin mendapat 

pendidikan dengan cara yang tidak formal. 

Jamaah pengajian mempunyai tujuan mulia terciptanya nilai nilai iman 

dan taqwa pada setiap pribadi Muslim. Muslim yang berakhlakul karimah 

sekaligus bermanfaat bagi lingkungan sekitarnya sehingga bisa ikut menjadi 

bagian menciptakan tatanan Islami yang dikehendaki oleh Rasulullah SAW. 

Salah satu tatanan islami yang harus dijunjung tinggi dan dipertahankan 

eksistensinya adalah mencari ilmu agama sebagai salah satu tolak ukur 

berkibarnya sebuah syiar agama (Mastuhu, 1994). 

Berdirinya jamaah pengajian bertujuan untuk mengajarkan ajaran ajaran 

agama agar diimplementasikan dalam kehidupan sehari hari. Muslim akan 

menjadi tahu apa yang harus dilakukan untuk menjalankan roda kehidupan 

dengan basis keagamaan. Terciptanya pribadi muslim yang taat pada agama 

dan bisa berkontribusi terhadap bangsa dan negaranya (Qomar, 1993) Tujuan 

pendidikan yang bersifat umum tersebut kemudian dijabarkan secara spesifik 

sebagai berikut : 



 Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian… 

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021) 

 

Mendidik siswa/jamaah anggota masyarakat untuk menjadi seorang 

Muslim yang bertakwa kepada Allah SWT., sehat lahir batin sebagai warga 

negara yang berpancasila, cedas terampil dan berakhlak mulia; 

1. Mendidik siswa/jamaah untuk menjadikan manusia Muslim yang 

mengamalkan sejarah Islam secara utuh dan dinamis. berjiwa ikhlas, tabah, 

tangguh yang pada akhirnya menjadi kader-kader ulama dan mubaligh 

inklusif berwawasan religi dan kebangsaan; 

2. Mendidik siswa/jamaah untuk menjadi manusia-manusia yang 

membangun dirinya dengan kepribadian agamis berwawasan 

kebangsaan agar dapat berkontribusi untuk kemajuan bangsa dan 

negara melalui nilai nilai religi; 

3. Mendidik tenaga-tenaga penyuluh yang cakap dalam berbagai sektor 

pembangunan, khususnya pembangunan mental-spiritual untuk 

mewujudkan pembangunan masyarakat sekitar serta membantu 

meningkatkan kesejahteraan sosial (Qomar, 1993). 

Kesimpulannya adalah jamaah pengajian diharapkan  menjadi muslim 

yang bermanfaat bagi agama, masyarakat, dan negara serta menjadi pribadi 

muslim yang tangguh dengan nilai nilai ajaran Islam.  

Tipe-Tipe Jamaah Pengajian  

Majlis pengajian jamaah pengajian sekarang ini, dibagi ke dalam empat 

tipe. Hal ini berdasarkan keputusan Menteri Agama RI No. 3/1979 yang 

membagi majlis pengajian jamaah pengajian dibedakan ke dalam empat jenis 

yaitu:  

1. Majlis pengajian jamaah pengajian tipe A, yakni para jamaah pengajian 

mengaji dan tinggal seasrama guru (kiai), kurikulumnya diserahkan 

sepenuhnya pada kiainya, cara memberi pelajaran individual dengan 

metode ceramah; dan tidak menyelenggarakan lembaga formal untuk 

belajar. 

2. Majlis pengajian jamaah pengajian tipe B, yakni majlis pengajian 

jamaah pengajian yang mempunyai lembaga formal yang 

didukung dengan administrasi. management dan kurikulum; cara 

pengajaran kiai dilakukan dengan  studium general, pengajaran 

dan pembelajaran  pokok terletak pada madrasah yang 

diselenggarakannya, kiai memberikan pelajaran secara umum 

kepada para jamaah pada waktu yang telah ditentukan, dan para 

jamaah tinggal di lingkungan itu untuk mengikuti pelajaran-

pelajaran dari kiai, di samping itu mereka juga mendapat ilmu 

pengetahuan umum di madrasah dengan bantuan guru guru 

umum yang direkrut. 



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian … 

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021) 

 

3. Majlis pengajian jamaah pengajian tipe C, yakni para jamaah 

pengajian hanya bertempat tinggal di tempat tersebut. Bisa juga 

disebut sebagai asrama, jamaah-jamaahnya belajar di madrsah 

dan sekolah-sekolah umum. Pengajian dilakukan dalam waktu 

yang bisa dikatakan jarang. Fungsi kiai di sini sebagai hanya 

pengawas, pembina mental dan pengajar agama yang ikut 

mengajar di sekolah tempat jamaah menutut ilmu. 

4. Majlis pengajian jamaah pengajian tipe D, yakni Jamaah pengajian 

menyelenggarakan sistem majlis pengajian dan disaat yang sama 

juga menggunakan  sistem madrasah (Tim penyusu, 1984) 

Demikianlah sekilas tentang dunia jamaah pengajian dan disimpulkan 

bahwa “desa kecil” merupakan satu lembaga pendidikan yang ada dan masih 

terus memberi sumbangsih pada pendidikan di Indonesia (Dhofier, 1995). 

Karenanya tidak mengherankan, dewasa ini, model “desa kecil” menjadi model 

alternatif bagi pengembangan pendidikan di Indonesia. Munculnya berbagai 

sekolah yang menganut sistem pendidikan jamaah pengajian telah 

menunjukkan bahwa jamaah pengajian sebagai basis sub-kultur (Wahid, 1995). 

Dalam sejarahnya, majlis pengajian jamaah pengajian diidentikkan 

dengan atau sebagai lembaga pendidikan yang muncul sejak awal kedatangan 

Islam. Banyak penelitian yang menyebutkan bahwa jamaah pengajian adalah 

lembaga pendidikan Islam tertua yang ada di Indonesia dan bertahan sampai 

hari ini. Kemunculunnya memberikan kontribusi besar terhadap insan muslim 

Indonesia dalam pembinaan kualitas maupun kwantitas Islam, iman, ihsan, 

ilmu dan amal. Sehingga saat itu jamaah pengajian punya posisi strategis dalam 

percaturan perkembangan pendidikan Indonesia tempo dulu. Peran strategis 

tersebut terdeteksi adanya ilmuwan, politikus, ekonom, cendekiawan dan 

pejabat pemerintahan yang muncul dari kader kader jamaah pengajian. Mereka 

banyak yang masuk ke berbagai kancah dimensi kehidupan baik yang berskala 

nasional maupun internasional sesuai dengan disiplin keilmuam dan 

kecakapan yang mereka miliki. 

Majlis pengajian yang eksis dengan jamaah pengajiannya bukanlah 

lembaga kemasyarakatan yang didesain untuk mengurusi kemasyarakatan juga 

bukan lembaga sosial yang perjuangan mengurusi urusan sosial. Majlis 

pengajian jamaah pengajian juga bukan lembaga perekonomian yang berkutat 

pada urusan ekonomi, dan jua bukan pula lembaga dakwah yang mengurusi 

dakwah. Majlis pengajian jamaah pengajian adalah kumpulan ngaji yang padi 

akhirnya semua segmen diatas tercover dalam kegiatan jamaah pengajian” 

(Mukti Ali, 1994). Jika ditinjau Fisiknya, Sebuah jamaah pengajian biasanya 

ngaji di suatu tempat yang di situ terdapat masjid atau surau atau musholla 



 Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian… 

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021) 

 

atau langgar. Selain ada bangunan tersebut juga ada bangunan rumah sang 

kiyai. Lahan tempat mereka beraktifitas adalah milik sendiri dan biasanya 

mendapat wakaf dari penduduk setempat (Zimek, 1986). 

History Jamaah Pengajian 

Sebagai institusi pendidikan Islam yang dinilai paling tua, jamaah 

pengajian memiliki akar transmisi sejarah yang jelas. Orang yang pertama kali 

mendirikannya dapat dilacak meskipun ada sedikit perbedaan pemahaman. Di 

kalangan ahli sejarah terdapat perselisishan pendapat yang menyebutkan 

Shaykh Maulana Malik Ibrahim, yang dikenal dengan Shaykh Maghribi, dari 

Gujarat, India, sebagai pendiri/pencipta majlis pengajian jamaah pengajian di 

Jawa. Muh. Said dan Junimar Affan menyebut Sunan Ampel atau Raden 

Rahmat sebagai pendiri jamaah pengajian pertama di Kembang Kuning 

Surabaya (Affan, 1987). Bahkan Kiai Machrus Aly menginformasikan bahwa di 

samping Sunan Ampel (Raden Rahmat) Surabaya, ada ulama yang 

menganggap Sunan Gunung Jati (Shaykh Syarif Hidayatullah) di Cirebon 

sebagai pendiri jamaah pengajian pertama, sewaktu mengasingkan diri 

bersama pengkutnya dalam khalwat, beribadah secara istiqamah untuk ber-

taqarrub kepada Allah (Ally, 1999) Ada pula yang mengatakan bahwa jamaah 

pengajian didirikan pertama kali oleh Raden Fatah pada tahun 1475 di hutan 

Glagah Arum di sebelah selatan Jepara. Jamaah pengajian itu mendapat 

kemajuan yang pesat, sehingga Glagah Arum sebagai kampung kecil itu pun 

turut maju, akhirnya berubah menjadi kota kabupaten, yakni Bintara dan 

Raden Fatah menjadi bupatinya (Ahmad). 

Data-data historis tentang benttuk institusi, materi, metode maupun 

secara umum sistem pendidikan jamaah pengajian yang dibangun Shaykh 

Maghribi tersebut sulit ditemukan hingga sekarang. Tidaklah layak untuk 

segera menerima kebenaran informasi tersebut tanpa verifikasi yang cermat. 

Namun secara esensial dapat diyakinkan bahwa wali yang berasal dari Gujarat 

ini memang telah mendirikan jamaah pengajian di Jawa sebelum wali lainnya. 

Jamaah pengajian dalam pengertian hakiki, sebagai tempat pengajaran para 

jamaah meskipun bentuknya sangat sederhana, telah dirintisnya. Pengajaran 

tersebut tidak pernah diabaikan oleh penyebar Islam, lebih dari itu kegiatan 

mengajar jamaah menjadi bagian terpadu dari misi dakwah Islamiyahnya. 

Menurut S.M.N. Al-Attas, Maulana Malik Ibrahim itu oleh kebanyakan 

ahli sejarah dikenal sebagai penyebar pertama Islam di Jawa yang 

mengislamkan wilayah-wilayah pesisir utara Jawa, bahkan berkali-kali 

mencoba menyadarkan raja Hindu-Budha Majapahit, Vikramavardhana 

(berkuasa 1386-1429 M) agar sudi masuk Islam. Sementara itu diidentifikasi 

bahwa jamaah pengajian mulai eksis sejak munculnya masyarakat Islam di 



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian … 

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021) 

 

Nusantara. Akan tetapi mengingat jamaah pengajian yang dirintis Maulana 

Malik Ibrahim itu belum jelas sistemnya, maka keberadaan jamaah 

pengajiannya itu masih dianggap spekulatif dan diragukan. 

Berbeda dengan Shaykh Maulana Malik Ibrahim sebagai penyebar dan 

pembuka jalan masuknya Islam di tanah Jawa, putranya, Raden Rahmat (Sunan 

Ampel) tinggal melanjutkan misi suci perjuangan ayahnya kendati tantangan 

yang dihadapinya tidak kecil. Ketika Raden Rahmat berjuang, kondisi religio-

psikologis dan religio-sosial masyarakat Jawa lebih terbuka dan toleran untuk 

menerima ajaran baru yang dikumandangkan dari tanah Arab. Ia 

memanfaatkan momentum tersebut dengan memainkan peran yang 

menentukan proses islamisasi, termasuk mendirikan pusat pendidikan dan 

pengajaran, yang kemudian dikenal dengan jamaah pengajian Kembang 

Kuning, Surabaya. Bentuk jamaah pengajiannya lebih jelas dan lebih konkret 

dibanding jamaah pengajian rintisan ayahnya. 

Mengenai teka-teki siapa pendiri jamaah pengajian pertama kali di Jawa 

khususnya, agaknya analisis Research Islam (Jamaah pengajian Luhur) cukup 

cermat dan dapat dipegangi sebagai pedoman. Dikatakan bahwa Maulana 

Malik Ibrahim sebagai peletak dasar pertama sendi-sendi berdirinya jamaah 

pengajian, sedang Imam Rahmatullah (Raden Rahmat atau Sunan Ampel) 

sebagai wali pembina pertama di Jawa Timur (Luhur, 1975). Adapun Sunan 

Gunung Jati mendirikan jamaah pengajian sesudah Sunan Ampel, bukan 

bersamaan. Teori kematian kedua wali ini menyebutkan bahwa Sunan Ampel 

wafat pada 1467 M. Sedangkan Gunung Jati pada 1570 M (Saksono, 1995) 

terpaut 103 tahun yang dipandang cukup untuk membedakan suatu masa 

perjuangan seorang penyebar Islam. Sebagian ulama yang memandang 

Gunung Jati sebagai pendiri jamaah pengajian pertama mungkin saja benar, 

tetapi khusus di wilayah Cirebon atau secara umum Jawa Barat, bukan di Jawa 

secara keseluruhan. Jika benar jamaah pengajian telah dirintis oleh Shaykh 

Maulana Malik Ibrahim sebagai penyebar Islam pertama di Jawa, maka bisa 

dipahami apabila para peneliti sejarah dengan cepat mengambil kesimpulan 

bahwa jamaah pengajian adalah suatu model pendidikan yang sama tuanya 

dengan Islam di Indonesia. 

Eksistensi Jamaah Pengajian 

Sebagai salah satu pendidikan tua di Indonesia yang punya model 

pendidikan khusus dalam pandangan dunia pendidikan modern saat ini, maka 

sistem pengajian ini memunculkan berbagai macam interpretasi teori. 

Setidaknya ada beberapa teori yang muncul yang mengungkap keberadaan 

majlis jamaah pengajian tersebut. Teori teori tersebut adalah : 



 Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian… 

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021) 

 

1. Majlis pengajian jamaah pengajian adalah adopsi dari pendidikan 
sebelumnya yang sudah dipraktekkan oleh hindu dan budha. 

2. Majlis pengajian tersebut mengadopsi model pendidikan dari 
India. 

3. Majlis pengajian tersebut mengadopsi model pendidikan dari 
Baghdad. 

4. Majlis pengajian tersebut mengadopsi model perpaduan 
pendidikan Hindu-Budha sebelum datangnya Islam di Indonesia 
dengan metode dari India. 

5. Majlis pengajian tersebut mengadopsi model perpaduan 
pendidikan Hindu-Budha sebelum datangnya Islam di Indonesia 
dengan metode dari Arab. 

6. Dari kebudayaan India dan orang Islam Indonesia.  
7. Dari kebudayaan India, Timur Tengah, dan tradisi lokal yang 

sudah ada sebelumnya. 
Mengacu pada teori teori tersebut maka bisa diambil sebuah potret 

sejarah bahwa asal usul jamaah pengajian terbentuk atas pengaruh India, Arab, 

dan tradisi Indonesia sebagaimana dimaksudkan oleh teori teori yang terakhir . 

Ketiga tempat ini merupakan arus utama dalam mempengaruhi terbangunnya 

sistem pendidikan jamaah pengajian. Arab sebagai tempat kelahiran Islam 

mengilhami segala bentuk pengajaran dan pendidikan Islam. Apalagi sebagian 

ulama Jawa yang pergi haji ke Mekkah, ternyata sambil mendalami ilmu agama 

mereka juga bermukim beberapa tahun di tanah suci tersebut. Setelah kembali 

ke Jawa, umumnya mereka mendirikan jamaah pengajian (Azra, 1994). India 

sebagai kawasan yang menjadi asal-usul pendiri jamaah pengajian pertama dan 

minimal menjadi daerah transit para penyebar Islam masa awal. Sedang 

Indonesia yang pada saat kehadiran jamaah pengajian masih didominasi 

Hindu-Budha dijadikan pertimbangan dalam membangun sistem pendidikan 

jamaah pengajian sebagai bentuk akulturasi atau kontak budaya. 

Jaringan pengaruh kebudayaan internasional antara India dan Arab 

yang mewarnai profil jamaah pengajian pada awal berdirinya juga bisa 

ditelusuri melalui  berkembangnya teori mazhab. Para peneliti mengungkap 

bahwa para penyebar Islam di Indonesia adalah orang-orang Arab yang 

singgah di Gujarat, Malabar, dan pantai Coromandel. Sejarah mencatat bahwa 

negeri India dan negeri Arab pada waktu itu merupakan tempat yang subur 

bagi madhhab Shafi’i (Azra, 1994) Di samping itu juga ada pengaruh orang Iran 

baik yang Sunni maupun Shi’ah yang meninggalkan bekas-bekasnya berupa 

adat istiadat dan kebesaran, tetapi tidak menjadi kepercayaan dasar. Pengaruh 

ini menyusup ke dalam paham para wali. Sunan Gunung Jati sebagai pendiri 

jamaah pengajian di Cirebon, menurut Hoesein Djajadiningrat yang dilansir 

Wiji Saksono, adalah berpaham Shi’ah Zaidiyah. Oleh karena itu, kalangan 



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian … 

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021) 

 

jamaah pengajian yang Sunni hingga sekarang masih melestarikan tradisi 

Shi’ah (Saksono). 

Pada awal kemunculannya, jamaah pengajian tidak menekankan visi 

misi pendidikan saja, tetapi juga memasukkan nilai  dakwah, Pada akhirnya 

misi dakwah lebih menonjol keberadaannya. Lembaga pendidikan Islam yang 

dianggap sebagai lembaga pendidikan pertama ini dalam melancarkan 

dakwahnya juga banyak mengalami konfrontasi lokal dengan peradaban dan 

kebudayaan lokal warisan nenek moyang. Sampai pada abad ke 19 pun masih 

banyak terjadi miss komunikasi antara dakwah Islam dengan nilai nilai yang 

telah mengakar di masyarakat.Menurut Mastuhu dalam analisanya 

menjelaskan bahwa dakwah Islam pada awalnya langsung berhadapan dengan 

keyakinan masyarakat animisme , dinamisme, takhayyul juga agama yang 

lebih dulu ada. Kepercayaan mereka pada kekuatan kekuatan ghaib mendapat 

tekanan dakwah dengan misi ketauhidan (Mastuhu, 1987). Jamaah pengajian 

pada awalnya berjibaku berjuang melawan peradaban keji seperti perkelahian, 

perjudian, perampokan, mabuk mabukan, pelacuran dan lain sebagainya. Pada 

akhirnya jamaah pengajian lambat laun mendapat tempat di hati masyarakat 

karena mereka terbukti berani tampil untuk membasmi kedholiman yang 

terjadi. Pada sisi lain terkadang jamaah pengajian juga mendapat ancaman  

penyerangan penguasa yang merasa terganggu kekuasaannya . Seperti contoh, 

Sunan Giri sewaktu merintis majlis pengajian jamaah pengajian di kedaton 

pernah mendapat ancaman pembunuhan dari raja Majapahit (Prabu 

Brawijaya). 

Rintangan demi rintangan dihadapi Jamaah pengajian dengan sikap 

defensif fleksibel dengan mengedapankan akhlak untuk berhadapan dengan 

nilai nilai peradaban sebelumnya. Jamaah pengajian tidak pernah memulai 

konfrontasi sebab orientasi utamanya adalah melancarkan dakwah dan 

menanamkan pendidikan. Pada tahap berikutnya, jamaah pengajian bisa 

diterima masyarakat karena dakwahnya menyebarkan kedamaian dan 

menjadkan masyarakat kecil merasa terayomi. sosio-psikis mereka bisa 

merasakan kehadiran Islam. Tidak mengherankan jika jamaah pengajian 

akhirnya menjadi kebanggaan masyarakat sekitarnya terutama yang telah 

masuk Islam. Pada era selanjutnya, jamaah pengajian berhadapan dengan 

tindakan penjajahan kaum kolonial Belanda. Imperialis yang menguasai 

Indonesia selama tiga setengah abad ini selain mengusai politik, ekonomi, dan 

militer juga mengemban misi penyebaran agama Kristen. Bagi Belanda, jamaah 

pengajian merupakan antitesis terhadap gerak kristenisasi dan upaya 

pembodohan masyarakat. Anggapan demikian adalah sebagai basis 

argumentatif bagi mereka untuk menekan pertumbuhan jamaah pengajian. 

Sutari Imam Barnadib menuturkan bahwa penjajah malah menghalang-halangi 



 Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian… 

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021) 

 

perkembangan agama Islam sehingga majlis pengajian jamaah pengajian tidak 

dapat berkembang secara normal. Bahkan pada 1882 Belanda membentuk 

“Pristeranden” yang bertugas mengawasi pengajaran agama di jamaah 

pengajian-jamaah pengajian (Badnadib, 1983). Kurang lebih dua dasawarsa 

kemudian, dikeluarkan Ordonansi 1905 yang bertugas mengawasi jamaah 

pengajian dan mengatur izin bagi guru-guru yang akan mengajar. Pada 1925 

dikeluarkan aturan yang membatasi pada lingkaran kiai tertentu yang boleh 

memberikan pelajaran mengaji (Zuhairani, 1992). Pada 1932 keluar lagi aturan 

yang dikenal dengan Ordonasi Sekolah Liar (Widle School Ordinantie) yang 

berupaya memberanttas serta menutup madrasah dan sekolah yang tidak ada 

izinnya atau memberi pelajaran yang tidak disukai oleh pemerintah. Secara 

kuantitatif peraturan yang membelenggu perkembangan jamaah pengajian 

bukan hanya dua kali (1905 dan 1925) sebagaimana kesimpulan G.F. Pijper, 

melainkan minimal empat kali yaitu pada tahun 1882, 1905, 1925, dan 1932. 

Belum lagi aturan-aturan yang tidak formal seperti pencekalan terhadap kitab-

kitab yang mampu mendinamisasikan pemikiran dan tindakan kaum jamaah. 

Fahruddin mendata kitab tersebut meliputi Risalah al-Tawhid (M. ‘Abduh), 

Tafsir al-Mannar (M. ‘Abduh dan M. Rashid Rid}a), Tafsir al-Jawahir dan al-

Qur’an wa ‘Ulum al-‘Asriyyah (Tantawi Jawhari) dan seterusnya. Padahal 

kitab-kitab tersebut tidak memuat kaidah-kaidah politik, melainkan sekedar 

ada kandungan seruan moral untuk bersikap dinamis. 

Kemudian pada awal penjajahan Jepang, jamaah pengajian 

berkonfrontasi dengan imperialis baru ini lantaran penolakan Kiai Hasyim 

Asy’ari---kemudian diikuti kiai-kiai lainnya---terhadap Saikere (penghromatan 

terhadap Kaisar Jepang Tenno Haika sebagai keturunan dewa Amataseru) 

dengan cara membungkukkan badan 90 derajat menghadap Tokyo setiap pagi 

pukul 07.00, sehingga mereka ditangkap dan dipenjara Jepang. Ribuan jamaah 

dan kiai berdemonstrasi mendatangi penjara, kemudian membangkitkan dunia 

jamaah pengajian untuk memulai gerakan bawah tanah menentang Jepang 

(Brueinessen, 1994). Demonstrasi yang digelar tersebut menyadarkan orang 

Jepang betapa besar pengaruh kiai Tebuireng yang menjadi referensi 

keagamaan seluruh kiai Jawa dan Madura itu. Lagipula Jepang memandang 

bahwa tindakan tersebut bukan saja tidak menguntungkan, tetapi merupakan 

kesalahan fatal terutama dalam upaya rekrutmen kekuatan militer dalam 

menghadapi tentara sekutu. Kiai Hasyim pun akhirnya dibebaskan dari 

penjara. Mulai saat ini Jepang tidak mengganggu kiai dan jamaah 

pengajiannya. Bahkan menurut Selo Sumirjan, sebagai upaya menjaring kaum 

Muslim di Indonesia, preferensi diberikan kepada pemimpin Islam (kiai jamaah 

pengajian). Misalnya, dibentuknya Kantor Urusan Agama Indonesia, Masyumi 

dan Hizbullah. Maka jamaah pengajian dan madrasah masih bisa 



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian … 

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021) 

 

mengoprasikan kegiatan belajar-mengajarnya secara lebih wajar dibanding 

kegiatan belajar pada lembaga pendidikan umum. 

Pada masa kemerdekaan Indonesia, jamaah pengajian mendapatkan 

suasana baru. Kemerdekaan bagi semua lembaga pendidikan merupakan 

momentum untuk menjadikan pendidikan bisa lebih terbuka, bebas dan 

demokratis. Selama dekade penjajahan lembaga pendidikan mendapat tekanan 

tekanan politik imperial. Ketika tekanan tekanan itu hilang dengan perginya 

Belanda dari bumu pertiwi maka para orang tua bersemangat mendorong anak 

anak mereka untuk menempuh pendidikan setinggi tingginya. Pemerintah 

sendiri membuka kran kran pendidikan secara masiv dengan membangun dan 

memunculkan sekolah sekolah formal mulai tingkat SD sampai SMA. 

Proses pendidikan berjalan semakin dinamis harmonis dan kondusif 

tentu juga dengan kekurangan yang memang terus menerus harus dibenahi. 

Akhirnya keinginan semua masyarakat dalam mencerdaskan bangsa dapat 

diwujudkan dalam proses pendidikan. Belenggu pendidikan pada masa 

imperialisme Belanda dan sekutunya dapat dihilangkan setelah adanya 

proklamasi. Keinginan untuk mendapatkan  pendidikan yang proporsional dan 

profesional dapat terpenuhi pada masa kebebasan tersebut. Fenomena tersebut 

justru menjadi pukulan bagi jamaah pengajian. Corak baru pendidikan yang 

terus berkembang pada akhirnya menggeser keberadaan jamaah pengajian. 

Para jamaah pengajian tidak banyak melakukan tugasnya karena tugas tugas 

tersebut bergeser pada lembaga pendidikan yang lebih formal seperti madrasah 

madrasah yang bermunculan pesat pasca proklamasi. Madrasah madrasah pun 

berkembang pesat sehingga majlis jamaah pengajian menjadi stagnan 

(Dzumhur). 

Kurun ini merupakan musibah paling dahsyat yang mengancam 

kehidupan dan kelangsungan jamaah pengajian. Hanya jamaah pengajian-

jamaah pengajian besar yang mampu menghadapinya dengan mengadakan 

penyesuaian dengan sistem pendidikan nasional sehingga musibah itu dapat 

diredam. Maka jamaah pengajian-jamaah pengajian besar masih bertahan 

hidup, selanjutnya mempengaruhi bentuk dan membangkitkan jamaah 

pengajian-jamaah pengajian kecil yang mati, yang klimaksnya terjadi pada 

tahun 1950-an. Akhirnya pendidikan yang menjadi andalan Islam tradisional 

ini pulih kembali. Kehidupan jamaah pengajian relatif normal pada masa Orde 

Baru, namun pada masa 1970-an bersamaan dengan suburnya sekularisasi, 

musibah tersebut menggoncang jamaah pengajian lagi. Jadi secara umum, pada 

masa Orde Konstitusional, jamaah pengajian dapat hidup dan berkembang 

dengan baik bahkan belakangan ini berkembang dengan sangat pesat dengan 

berbagai variasinya. Keadaan yang membaik ini disokong oleh pergeseran 



 Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian… 

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021) 

 

strategi dakwah Islam dari pendekatan ideologis ke arah pendekatan kultural. 

Penilaian Kuntowijoyo menunjukkan bahwa “sesudah tahun 1965, Islam 

ditampakkan sebagai ilmu” (Kuntowjoyo, 1994). 

Demikianlah kisah kehidupan jamaah pengajian yang melewati 

pengalaman berliku-liku. Berbagai macam tantangan mulai yang kecil sampai 

besar telah dihadapi dengan jurus jurus strategis sehingga mampu bertahan 

sampai sekarang dan diakui sebagai sebagai aset sekaligus potensi 

pembangunan mental bangsa dan negara. Keunikan jamaah pengajian dalam 

proses dakwah itulah yang menyebabkan bertahan sampai saat ini. Itulah 

pendapat yang dikemukakan oleh Gus Dur.  Selaras dengan pendapat Gus Dur, 

Sumarsono Mestoko mengatakan bahwa hal itu dipengaruhi oleh fakta bahwa 

jamaah pengajian telah melembaga di masyarakat (Moestoko, 1986). 

Azyumardi Azra menambahkan bahwa  ketahanan jamaah pengajian 

disebabkan oleh prilaku jamaah pengajian yang kental dengan kultur Jawa 

tetapi mampu berbaur kebudayaan luar dengan proses interiorisasi tanpa 

kehilangan identitas kultur jawanya (Azra, 1986). Ketahanan jamaah pengajian 

ini jika dilihat kemudian dibandingkan dengan lembaga pendidikan yang 

serupa di negara-negara lain, maka jamaah pengajian lebih punya daya tarik. 

Paling tidak dengan tetap eksisnya hal tersebut menunjukkan bahwa jamaah 

pengajian mampu merespon tantangan tantangan zaman, begitulah pendapat 

yang dikemukakan Gus Dur. 

Conclussion 

Jamaah pengajian bisa disebut dengan majlis pengajian saja atau kedua 

kata ini digabung menjadi majlis pengajian jamaah pengajian. Pada jamaah 

pengajian, jamaahnya tidak disediakan asrama atau pemondokan di komplek 

jamaah pengajian tersebut. Mereka tinggal di seluruh penjuru desa sekeliling 

jamaah pengajian  atau hal ini sering disebut dengan santri kalong. Metode 

yang digunakan adalah wetonan yaitu dengan menentukan waktu pengajaran, 

sehingga masyarakat datang bersama sama dalam waktu tersebut. Kemunculan  

Jamaah pengajian digagas oleh Syeikh Maulana Malik Ibrahim atau sunan 

gresik yang menyebarkan Islam pertama kali di Jawa. Fakta sejarah ini 

memberikan informasi bahwa jamaah pengajian adalah model pendidikan yang 

ada sejak awal masuknya Islam di Indonesia. Hal ini menunjukkan tuanya 

umur pendikan tersebut Kehidupan jamaah pengajian telah melewati 

pengalaman berliku-liku. Berbagai tantangan besar telah dihadapi melalui 

langkah-langkah strategis sehingga mampu survive sampai sekarang dan diakui 

sebagai aset sekaligus potensi pembangunan. Ketahanan jamaah pengajian 

disebabkan pola kehidupannya yang unik, melembaganya jamaah pengajian di 

dalam masyarakat, kultur Jawa yang mampu menyerap kebudayaan luar 



Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian … 

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021) 

 

melalui suatu proses interiorisasi tanpa kehilangan identitasnya. Ketahanan 

jamaah pengajian ini menjadi lebih menarik jika dibandingkan dengan lembaga 

pendidikan serupa di negara-negara lain. 

Kisah kehidupan jamaah pengajian yang melewati pengalaman berliku-

liku. Berbagai macam tantangan mulai yang kecil sampai besar telah dihadapi 

dengan jurus jurus strategis sehingga mampu bertahan sampai sekarang dan 

diakui sebagai sebagai aset sekaligus potensi pembangunan mental bangsa dan 

negara. Keunikan jamaah pengajian dalam proses dakwah itulah yang 

menyebabkan bertahan sampai saat ini. Hal itu juga dipengaruhi oleh fakta 

bahwa jamaah pengajian telah melembaga di masyarakat. Ketahanan jamaah 

pengajian juga disebabkan oleh prilaku jamaah pengajian yang kental dengan 

kultur Jawa tetapi mampu berbaur kebudayaan luar dengan proses interiorisasi 

tanpa kehilangan identitas kultur jawanya. 

 

References  

Abdurrahman Wahid, “Pesantren sebagai Sub-Kultur,” dalam M. Dawam 
Rahardjo, Pesantren dan Pembaharuan (Jakarta: LP3ES, 1995) 

Azyumardi Azra, “Surau di Tengah Krisis: Pesantren dan Perspektif 
Masyarakat”, dalam Rahardjo (ed.), Pergulatan Dunia Pesantren (Jakarta: 
Departemen Agama, 1986). 

Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad 
XVII dan XVIII: Melacak Akar-Akar Pembaharuan Pemikiran Islam di 
Indonesia, (Bandung: Mizan, 1994) 

I. Djumhur dan Danusaprata, Sejarah Pendidikan (Bandung: CV. Ilmu, t.t.) 

Kamaruzzaman Bustaman-Ahmad, Islam Historis: Dinamika Studi Islam di 
Indonesia (Yogyakarta: Galang Press, 2002) 

Kuntowijoyo, Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesia (Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 1994 ) 

Lembaga Research Islam (Pesantren Luhur), Sejarah dan Dakwah Islamiyah Sunan 
Giri, (Malang: Panitia Penelitian dan Pemugaran Sunan Giri, 1975) 

Machrus Aly, “Hakekat Cita Pondok Pesantren”, dalam Soeparlan 
Soeryopratondo dan M. Syarif, Kapita Selekta Pondok Pesantren, (Jakarta: PT 
Paryu Berkah, tt) 

Manfred Ziemek, Pesantren dalam Perubahan Sosial, terj. Burche B. Soendjojo 
(Jakarta: P3M, 1986) 

Martin Van Bruinessen, NU Tradisi Relasi-Relasi Kuasa: Pencarian Makna Baru, 
(Yogyakarta: LKiS, 1994) 



 Nanang Abdillah, Jamaah Pengajian… 

Vol. (2), No. (1), (Desember 2021) 

 

Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian tentang Unsur dan 
Nilai Sistem Pendidikan Pesantren, Seri INIS XX (Jakarta: INIS, 1994). 

Muh. Said dan Junimar Affan, Mendidik dari Zaman ke Zaman, (Bandung: 
Jemmars, 1987) 

Mujamil Qomar, Pesantren, Dari transformasi metodologi menuju demokratisasi 
institusi ( Surabaya ; Erlangga tt ) 

Ridlwan Nasir, Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal (Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2005). 

Sumarsono Moestoko et. al., Pendidikan di Indonesia dari Jaman ke Jaman, (Jakarta: 
Balai Pustaka, 1986) 

Sutari Imam Barnadib, Sejarah Pendidikan (Yogyakarta: Andi Offset, 1983) 

Tim penyusun, Standarisasi Sarana Pondok Pesantren, (Jakarta: Proyek Pembinaan 
Bantuan kepada Pondok Pesantren Direktorat Jendral Pembinaan 
Kelembagaan Agama Islam Depag RI, 1984 

Wiji Saksono Mengislamkan Tanah Jawa: Telaah atas Metode Dakwah Walisongo, 
(Bandung: Mizan, 1995) 

Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kiai 
(Jakarta: LP3ES, 1994) 

Zuhairani et. al., Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 1992) 

 

 

 


