Indonesia Islamic Education Journal
Volume 1 Nomor 2 (May) 2023

Edukasi Moralitas Anak: Kajian Atas QS. Lugman Ayat 12-19
Perspektif Tafsir Al-Misbah

Khoirul Muthrofin
Madrasah Aliyah Negeri 1 Lamongan, Indonesia

* muthrofinkhoirull@email.com

ABSTRACT

Edncation is a bumanizing process. This concept indicates that there is no education if morality is fragile. This article
aims to analyze the narrative of surah Lugman verses 12-19, which contains essential themes in moral education for
children. Through a literature study, data were obtained by searching written documents based on the text of the
commentary of al-Misbah by M. Quraish Shibab. As for data analysis, the researcher used Spradley's notion of
componential-taxonony analysis to make finding meaningful and relevant themes easier. The results of this study
Sfound that the concept of moral education in surah Lugman contains content about monotheism, devotion to both
parents, and calls for doing various virtues while trying to prevent evil. This study also found that in the text of surah
Lugman, there are at least three main points of moral education: spiritual morals, individual morals, and social
morals. This research contributes to a more contextual interpretation of educational disconrse on children facing social
realities in their future lives. At the same time, the concept of amar ma'ruf is education-oriented toward harmony,
while nabi munkar is an educational effort oriented towards efforts to avoid communal conflict.

Keywords : child, education, moral, tafsir al-Misbah

ABSTRAK

Pendidikan merupakan proses memanusiakan manusia. Konsep ini mengindikasikan bahwa tidak
ada pendidikan jika moralitas rapuh. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis narasi surah Lugman
ayat 12-19 yang memuat tema-tema penting dalam pendidikan moral pada anak. Melalui studi
kepustakaan, data diperoleh melalui penelusuran dokumen tertulis, yakni berpijak pada teks tafsir
al-Misbah karya M. Quraish Shihab. Adapun analisa data, peneliti menggunakan gagasan Spradley
tentang analisis taksonomi-komponensial untuk memudahkan menemukan tema-tema penting dan
relevan. Hasil penelitian ini menemukan bahwa konsep pendidikan moral dalam surah Lugman
memuat konten tentang ketauhidan, kebaktian kepada kedua orang tua sekaligus seruan untuk
melakukan beragam kebajikan sekaligus berupaya mencegah pada keburukan. Dari penelitian ini
juga ditemukan bahwa dalam teks surah Lugman didapatkan setidaknya tiga pokok utama
pendidikan moral, yaitu: moral spiritual, moral individual dan moral sosial. Penelitian ini
memberikan konstribusi pada tafsiran yang lebih kontekstual terhadap diskursus pendidikan pada
anak yang akan menghadapi realitas sosial dalam kehidupannya kelak. Bahwa, konsep amar ma’ruf
merupakan pendidikan yang berorientasi pada kerukunan, sedangkan nabi munkar adalah upaya
edukatif yang berorientasi pada upaya menghindari konflik komunal.

Kata kunci : Anak, pendidikan, Moral, Lugman, Tafsir al-Misbah

© 2020 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the Creative 55
Commons Attribution (CC BY SA) license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/).


https://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/iiej
mailto:muthrofinkhoirul@gmail.com

Khoirul Muthrofin
PENDAHULUAN

Pendidikan dan moralitas bagai dua mata uang yang tak bisa dipisahkan. Pada
prosesnya, aktivitas edukasi pasti berorientasi pada perbaikan moral, begitupun sebaliknya,
ketinggian moralitas faktor penentu paling utama adalah dengan proses pendidikan. Salah
satu cara untuk membatasi anak dari pengaruh budaya luar adalah dengan memberikan
pendidikan moral sejak dini (Nucci et al, 2014). Pendidikan adalah usaha untuk
membentuk individu dan mempersiapkan serta menyempurnakan manusia menjadi
manusia yang sempurna (Insan Kamil). Pendidikan menempati tempat yang sangat penting
dalam segala aspek kehidupan manusia. Karena pendidikan, manusia dapat
mengembangkan keterampilan yang telah dibawa ke muka bumi ini sejak lahir. Sejak
kebangkitan Islam, pendidikan telah menjadi salah satu tugas seorang Nabi. Karena Islam
tidak hanya menganjurkan umatnya untuk beribadah, tetapi Islam juga mendorong
umatnya untuk melangkah lebih jauh dalam dunia pendidikan dengan tujuan agar mereka
selalu mencari ilmu dan pemahaman sesuai standar yang telah ditetapkan dalam Islam

(Wahyudi, 2018).

Apalagi pendidikan moral dikaitkan dengan era informasi, menjadi proyek yang
semakin kompleks karena keragaman nilai yang lebih besar yang hadir dalam komunitas,
institusi, dan situasi kehidupan kita. Ketika dikombinasikan dengan laju perubahan yang
cepat yang merupakan karakteristik era informasi, keragaman nilai yang beredar di
komunitas dan institusi menantang penerapan prinsip-prinsip moral yang umum dan
seragam yang telah kita terima tanpa ragu sebagai kebenaran . Munculnya nilai-nilai yang
mirip dengan pasar dan persaingan tajam yang ditimbulkannya, misalnya, telah menantang
otoritas nilai-nilai dan praktik-praktik tertentu yang dihormati selama ini. Beberapa prinsip
moral dapat dibebaskan dari pengawasan ketat para pendidik moral yang sedang mencari
cara untuk mempertahankan relevansinya di sekolah dan di luar sekolah. Tanpa keyakinan
dan prinsip yang sehat dan langgeng, pendidikan moral tidak akan memiliki pijakan
intelektual dan etika. Itu akan hanyut tanpa tujuan di lautan tak bertepi. Dengan demikian,
moralitas tanpa pendidikan, sama halnya memisahkan ruh dengan jasadnya.

Dalam masyarakat yang dinamis, pendidikan memegang peranan yang menentukan
dalam keberadaan dan perkembangan masyarakat, karena pendidikan merupakan upaya
melestarikan dan mentransformasikan nilai-nilai budaya dalam segala aspek dan jenisnya
kepada generasi penerus. Demikian pula peran pendidikan Islam di kalangan umat Islam
merupakan bentuk perwujudan cita-cita agama Islam untuk melestarikan, mentransfer dan
menanamkan nilai-nilai Islam tersebut kepada generasi penerus agar nilai-nilai religius
dapat terus berfungsi dan berkembang di masyarakat.

Al-Qur’an sendiri sebagai sumber ajaran dan pedoman umat Islam banyak
menyinggung masalah pendidikan moral anak. Salah satu ayat yang membicarakan
mengenai pendidikan moral anak terdapat dalam surah Lugman ayat 12-19. Maka dari itu,
tulisan ini bermaksud membahas tentang edukasi moral dalam QS. Lugman ayat 12-19
menggunakan perspektif tafsir al-Misbah.

Beberapa kajian terdahulu, memang telah banyak membahas isu pendidikan
dengan menjadikan surah Lugman ayat 12-19 sebagai basis kajiannya. Misalnya yang telah
dilakukan dengan baik oleh Sutikno yang mengkaji pola pendidikan Islam pada surat
Lugman ayat 12-19. Dalam kajiannya ia mengemukakan bahwa dalam ayat ini, terkandung

56 Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023




Edutkasi Moral Anak: Kajian atas QS Lugman 12-19 perspektif Tafsir al-Misbah

pola pendidikan yang Islami, baik pada aspek pendidik,peserta didik materi, metode dan
tujuan pendidikan. Adapun orientasinya pendidikan dalam surat ini adalah moralitas,
dengan materi yang memuat syariah dan akidah. Sedangkan tujuannya adalah peningkatan
keimanan dan ketakwaan (Sutikno, 2013).

Selain itu, terdapat juga kajian yang dilakukan oleh Setyaningrum yang juga
membahas surah Lugman 12-19 dalam konteks pemikiran Mahmud Yunus dan Quraish
Shihab. Dalam peneliannya ini, ditemukan bahwa pendidikan anak dalam surat Lugman
menurut kedua tokoh tersebut terbagi pada dua aspek, yaitu berkaitan dengan keimanan
sebagai pondasi, dan akhlak sebagai modal sosialisasi dengan manusia lain, termasuk sikap
toleran, bertanggung jawab, menyeru kebaikan dan menegakkan shalat sebagai pilar agama.

Menurut Sithab dan Yunus, ajaran akidah harus diajarkan kepada anak dengan
benar dan baik, karena jika anak tidak memahaminya akan berakibat buruk baginya di
kemudian hari, yaitu potensi perbuatan syirik (Ayu, 2015). Meski pendidikan agama harus
ditekankan, namun Quraish Shihab tidak sependapat dengan mengatakan perlunya
mendidik anak secara tegas namun tetap dengan kasih sayang agar anak lebih mudah
memahami dan mengasimilasi ajaran tersebut. Selain belajar tentang Ketuhanan dan hal-hal
yang terkait, anak juga harus belajar tentang akhlak (moralitas).

Kajian tentang Surah Lugman juga dilakukan oleh Nurul Hidayat yang lebih
spesifik  membahas soal konsepsi pendidikan Islam. Dalam penelitiannya, Hidayat
berargumen bahwa konsep pendidikan Islam dalam surat Lugman membahas tentang
metode dan materi pendidikan (Hidayat, 2016). Jika metode dalam temuannya tersebut
adalah manidzoh, maka materi pendidikan Islam memuat tentang keimanan, ibadah, awar
ma’ruf nabi munkar dan keadaban (akblak al-karimab).

Selanjutnya, penelitian yang relatif baru ditunjukkan oleh Rohani dan Nufus. Ia
memfokuskan pada pendidikan anak dalam mengekloparasi surah Lugman: 12-19. Dalam
penelitiannya, ia menunjukkan bahwa ada tiga aspek pola asuh yang bisa dijadikan
pedoman dan acuan orang tua dalam membesarkan anak, yaitu pertama, pendidikan
tauhid, kedua, pendidikan syariah, dan ketiga, pendidikan akhlak. Pendidikan diharapkan
anak memahami tanggung jawab dan kewajibannya sebagai anak dalam beribadah kepada
Tuhan dan berbakti kepada orang tua.

Dari beberapa kajian terdahulu didapatkan pada satu kesimpulan bahwa kajian
terhadap surat Lugman ayat 12-19 banyak mengonseptualisasikan tentang tujuan, metode,
materi dan komponen dalam pendidikan Islam. Ruang kosong yang luput dari penelitian
sebelumnya adalah bagaimana moralitas anak sebagai aset masa depan, dikembangkan
dalam berbagai aspek untuk menunjang kehidupannya sebagai makhluk spiritual di satu
sisi, dan makhluk sosial disisi lain. Serta aktualisasinya terhadap perkembangan usia anak
dalam proses pendidikannya. Sehingga, kontribusi penelitian ini akan menambah
pengayaan terhadap kajian pendidikan Islam terutama dalam diskursus tafsir tarbawi
sebagaimana subyek kajian dalam artikel ini, yaitu tafsir al-Misbah.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (/brary
research) (Flick, 2009). Melalui sumber primer kitab tafsir at-Misbah, data dikumpulkan

Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023 57



Khoirul Muthrofin

melalui dokumentasi secara tematik, yaitu fokus pada surah Lugman 12-19. Studi
kepustakaan dipakai dalam kajian ini untuk menghimpun informasi yang relevan dengan
topik atau masalah yang menjadi objek penelitian berbasis teks al-Quran dan karya tafsir,
dalam konteks ini adalah relevansinya dengan diskursus pendidikan moral pada anak. Data
dianalisa menggunakan analisa taksonomi-komponensial yang dikenalkan oleh Spradley,
(1997). Jenis analisis ini akan mempermudah peneliti untuk menelusuri tema-tema penting
dalam narasi dialog antara Lugman dan anaknya dalam teks al-Quran. Selain itu, model
analisa Spradley ini juga berfungsi untuk menelisik relasi semantik yang mengandung nilai-
nilai edukatif pada anak yang dibangun melalui komunikasi antara orang tua dan anak
berikut muatan-muatan yang terkandung di dalamnya.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Edukasi Moral: Konsepsi dan Esensinya dalam Praksis Pendidikan

Kata edukasi berasal dari bahasa Inggris yakni kata “education” yang berarti
pendidikan. Secara umum edukasi atau pendidikan adalah suatu proses pembelajaran yang
dilaksanakan baik secara formal maupun nonformal dengan tujuan mendidik, memberikan
pengetahuan, dan mengembangkan potensi yang ada pada setiap manusia, kemudian
mewujudkan proses belajar tersebut menjadi lebih baik (Nata, 2000). Selain itu, pendidikan
adalah bimbingan sadar atau kepemimpinan oleh pendidik terhadap perkembangan
jasmani dan rohani orang yang terdidik menuju pembentukan kepribadian utama. Definisi
lebih luas menyatakan bahwa konsep pendidikan dapat dilihat dari dua aspek; pertama, dari
sudut pandang masyarakat; kedua, dari sudut pandang individu. Dari sudut masyarakat,
pendidikan berarti pewarisan budaya dari generasi tua kepada generasi muda, agar
kehidupan masyarakat tetap lestari, dengan kata lain masyarakat memiliki nilai-nilai budaya
yang ingin diwariskan dari generasi ke generasi sehingga identitas masyarakat tetap terjaga.
Dari sudut pandang individu, pendidikan berarti pengembangan potensi terpendam dan
terpendam. Manusia memiliki berbagai bakat dan kemampuan yang jika dikelola dengan
cerdas dapat berubah menjadi emas dan berlian (Rosidin, 2013).

Jadi, pendidikan adalah usaha sadar yang dilakukan oleh pendidik kepada peserta
didik dalam proses pembelajaran, baik formal, nonformal maupun informal dalam rangka
mengembangkan potensi individu yang nantinya dapat bermanfaat bagi dirinya,
keluarganya, agama, bangsa dan negaranya. Kesimpulannya, nilai pendidikan adalah segala
sesuatu yang memberi makna dan menjadi acuan dalam mendidik manusia menuju
kedewasaan, baik maupun buruk sehingga bermanfaat bagi kehidupan manusia yang
diperoleh melalui proses pendidikan (Muchlis, 2020).

Sedangkan istilah moralitas berasal dari bahasa Latin “mores” yang berarti cara
hidup, tata krama, keadaban. Moralitas pada dasarnya adalah seperangkat nilai tentang
berbagai perilaku yang harus diikuti. Moral juga dapat dipahami sebagai tata aturan, norma,
sckaligus institusi yang memandu perilaku individu terhadap kelompok sosial dan
masyarakat. Moralitas menjadi parameter standar kebaikan dan kejahatan yang ditentukan
bagi individu dengan nilai-nilai sosial budaya dimana individu tersebut menjadi anggotanya.
Moralitas adalah aspek kepribadian yang dibutuhkan seseorang untuk kehidupan sosial
yang harmonis, adil dan seimbang. Perilaku bermoral diperlukan untuk menjalani
kehidupan yang damai penuh keteraturan dan keharmonisan.

Islam memandang pendidikan moral atau akhlak sebagai inti dari pendidikan itu
sendiri. Nilai yang terkandung di dalamnya bersumber dari Al-Qur’an dan Hadits.

58 Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023




Edutkasi Moral Anak: Kajian atas QS Lugman 12-19 perspektif Tafsir al-Misbah

Pendidikan yang baik akan terlihat dari adanya tujuan pembelajaran yang jelas sebagai salah
satu unsur penting dalam proses kegiatan pembelajaran, menciptakan pribadi hamba Allah
SWT yang bertakwa kepada-Nya dan dapat mencapai kehidupan yang bahagia di dunia dan
akhirat. Dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, tidak sedikit dampaknya
terhadap sikap dan perilaku manusia, baik sebagai manusia yang beragama maupun sebagai
makhluk individu dan makhluk sosial.

Dalam kersarjaan Islam, salah satu tokoh penting dalam diskursus pendidikan
moral adalah seorang asketik Imam Al-Ghazali. Ia menjadi figur penting, ulama besar dan
sentral yang mendapat predikat sebagai juru bicara Islam (bujjat al-Islam) karena
argumentasinya yang bernas dalam mengampanyekan pentingnya beragama dengan nalar
figh dan tasawuf (akhlak/ moral). Karyanya yang penting dalam bidang akhlak atau moral,
antara lain: Ihya" Ulim al-Din, Mizan al-‘Amal dan Ma'arij al-Qunds. Dari karyanya, al-Ghazali
menjelaskan prinsip-prinsip ajaran moral yang sepenuhnya dibangun di atas prinsip-prinsip
fundamental dalam Islam. Menurut Al-Ghazali, berakhlak mulia atau terpuji berarti
menjauhkan segala kebiasaan tercela yang telah digariskan dalam agama Islam, kemudian
membiasakan diri dengan kebiasaan yang baik, mengamalkannya dan mencintainya.
Ketentuan baik dan buruk hanya dapat diketahui dari ketentuan syariat. Rasio memang
diakui memiliki kemampuan untuk menentukan baik buruknya suatu perbuatan, tetapi baik
buruknya perlu berlandaskan ajaran syariat (Qowim, 2020).

Teori akhlak yang dibangun oleh al-Ghazali berupaya untuk menciptakan
kebahagiaan di akhirat yang dicapai dengan mensucikan jiwa dan mengupayakan
kesempurnaan pencapaian duniawi. Ini diderivasi dari kredo kabahagiaan ganda (double
happinesse) yang termaktub dalam kalimat f7 ad-dunya hasanah wa fi al-akbirati hasanah. Cara
untuk mencapai kesempurnaan jiwa adalah dengan melakukan keunggulan melalui proses
pendidikan. Muhid, dkk menyatakan bahwa antara akhlak dan moral merupakan istilah
yang berbeda namun sama dalam segi fungsi, yakni sebagai alat ukur untuk menakar kadar
kebaikan dan keburukan perilaku. Namun, ia menggaris bawahi jika moral takaran baik
buruknya berlandaskan pada akal-pikiran, tetapi akhlak memiliki pertimbangan
berdasarkan nilai-nilai dasar syariat Islam (Muhid et al., 2018: 113).

Lebih jauh lagi, kebajikan sebagai inti dari moralitas memiliki dua arti; Pertama,
kebajikan berarti kebaikan pikiran dan kemampuan rasional untuk membedakan kebaikan
dan keburukan (zafrig baina al-haq wa al-bathil) atau yang dalam tradisi hukum fikh memiliki
kompetensi tamyiz. Kedua, kebajikan berarti kebaikan moral. Kebaikan akal dirumuskan
oleh al-Ghazali sebagai kemampuan rasional untuk membedakan jalan menuju kebahagiaan
dan kesengsaraan, serta kemampuan mengaplikasikannya dalam bentuk amalan yang
disertai keyakinan akan kebenaran amalannya berdasarkan dalil. yang mendukung
keyakinannya, bukan sekedar tradisi atau angan-angan. Akhlak yang baik sebagai unsur
kebajikan adalah menghilangkan segala kebiasaan buruk yang ditentukan oleh syariat secara
detail dan menjauhinya karena selalu ingin menjauhkan diri dari hal-hal yang tercela.
Dengan demikian orang akan terbiasa dengan kebiasaan yang baik dan menyukai kebiasaan
tersebut.

Pendidikan yang berorientasi pada moralitas atau agama sangat penting bagi
generasi penerus bangsa, agar harkat dan martabat bangsa terangkat, kualitas hidup
meningkat, kehidupan menjadi lebih baik, aman dan nyaman serta sejahtera. Pendidikan
nilai-nilai moral atau agama sangat penting untuk tegaknya suatu bangsa. Tanpa pendidikan
nilai-nilai moral (agama, budi pekerti, akhlak) sangat mungkin suatu bangsa akan hancur.

Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023 59



Khoirul Muthrofin

Surah Lugman sebagai Representasi Pendidikan Moral

Di Dunia Islam, nama Lugman al-Hakim sudha tidak perlu disangsikan lagi
popularitasnya. Hal ini karena kisahnya dalam mendidik anak dan menyebarluaskan
kebajikan diabadikan dalam al-Quran. Bahkan namanya langsung yang menjadi nama salah
satu surah dalam kitab suci tersebut. Dialognya dengan sang anak, menjadi pedoman dalam
proses pendidikan bagi seorang ayah kepada putranya yang penuh dengan kasih sayang dan
ajaran tentang iman dan moral.

Menurut penelusuran sarjanawan Islam, nama Lugman disebutkan dalam Al-
Qur’an hanya dua kali dalam juz 21 dan pada saat yang sama itu adalah nama surah ke-31.
Adapun surat Lugman terdiri dari 34 ayat, 548 kata, 2110 huruf dan tergolong surat
Makkiyah, kecuali ayat 28, 29, dan 30 yang termasuk dalam surat Madaniyyah. Sedangkan
menurut M. Quraishh Shihab dalam kitabnya al-Lubab, ada yang mengecualikan tiga ayat,
yaitu ayat 27, 28 dan 29, dengan alasan bahwa ayat-ayat tersebut berkaitan dengan
pembicaraan antara Muslim dan Yahudi, yang pada saat itu sebagian besar tinggal di
Madinah (Shihab, 2012a). Pendapat ini, disamping riwayat yang lemah, meskipun dipahami
seperti itu, tidak menutup kemungkinan terjadi diskusi semacam itu di Mekkah, antara
kaum Muslimin dan penduduk Mekkah yang menerima “pertanyaan dan contoh
keberatan” dari orang-orang Yahudi yang tinggal di Madinah. Ada juga yang hanya
mengecualikan ayat 4 dengan alasan bahwa ayat tersebut berbicara tentang shalat dan
zakat, namun hal ini dianggap lemah.

Lugman adalah di dalam al-Quran dipersonifikasikan sebagai figur yang bijaksana
dan alim di masanya. Namun, para ulama berbeda pendapat tentang sosoknya, apakah dia
seorang Nabi atau orang saleh yang sangat bijaksana. Mayoritas ulama memilih yang kedua.
Ulama ahli tafsir juga berbeda pendapat tentang masa hidupnya. Ada yang mengatakan dia
adalah anak dari saudara perempuan Nabi Ayyub (Rohani & Nufus, 2017). Namun yang
lain mengatakan anak bibi Nabi Ayyub. Selain itu, para ulama juga berbeda pendapat
tentang pekerjaannya. Ada yang mengatakan dia penjahit, tukang kayu, atau penggembala
kambing. Namun, yang patut dicatat di sini adalah bahwa nama Lugman sebagai seorang
yang alim dan bijaksana telah dikenal bangsa Arab. Lugman memiliki kata-kata bijak yang
sangat berharga. Apa yang tertera dalam surat ini hanyalah sebagian saja. Wasiat Lugman
dalam surat ini meliputi dasar-dasar agama yaitu akidah, adab pergaulan, bersuci dan
aktivitas dalam kehidupan sehari-hari (Ayu, 2015).

Quraish Shihab menarasikan kisah Lugman yang bernama lengkap Lugman bin
Ba’ura merupakan salah satu putra Nabi Ayyub, dari suku Naubah dan bagian dari
masyarakat Ailah, kota yang terletak di sekitar Qulzum. Ia hidup pada zaman Nabi Dawud
dengan julukan al-hakim (orang bijak). Surah ini terdiri dari 33 ayat menurut ulama Mekah
dan Madinah, dan 34 ayat menurut ulama Syam (Kuffah dan Basrah). Perbedaan ini hanya
perbedaan cara menghitung, bukan berarti ada ayat yang tidak dikenali oleh mereka yang
menilai 33 ayat (Sutikno, 2013).

Dalam tradisi kesarjanaan Islam, Lugman al-Hakim tidak ditahbiskan sebagai
seorang Nabi, Rasul, dan atau Malaikat, tetapi dia hanya manusia biasa. Namun, namanya
sangat populer karena keberhasilannya dalam melaksanakan tugas sebagai ayah dan sosok
di tengah-tengah masyarakat seperti yang diceritakan dalam Surah Lugman ayat 1-19.
Ketokohannya sangat identik dengan dunia pendidikan Islam. Aspek pribadi Lugman al-
Hakim jika dilihat dalam perspektif pendidikan, yaitu bahwa kualitas manusia tidak terlihat

60 Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023




Edutkasi Moral Anak: Kajian atas QS Lugman 12-19 perspektif Tafsir al-Misbah

dari sudut dan ras tetapi berdasarkan keunggulan dan kualitas kepribadiannya. Lugman al-
Hakim dipandang sebagai tokoh pendidik yang memiliki sifat dan perilaku yang
menyebarkan kebijaksanaan, yaitu pemahaman dalam agama, kekuatan berpikir,
memutuskan dalam berbicara, dan memahami dalam Islam meskipun dia bukan seorang
nabi.

Lugman Ayat 12-19 dalam Tafsir al-Misbah

Sebelum membahas mengenai tafsir Al-Misbah terhadap Surah Lugman ayat 12-
19, maka perlu dibahas terlebih dahulu mengenai pengarang dari kitab tafsir ini. Karya
tafsir ini ditulis oleh Prof. Dr. Muhammad Quraish Shihab, MA yang lahir pada tanggal 16
Februari 1944 di Rappang, Sulawesi Selatan. Ulama tafsir dari Indonesia ini meraih gelar
MA untuk spesialisasi bidang tafsir Al-Qur’an di Universitas Al-Azhar Kairo, Mesir pada
1969 M. Di tahun 1982 beliau memperoleh gelar doktor di bidang ilmu-ilmu Al-Qur’an
dengan predikat Summa Cum Laude di universitas yang sama. Sepak terjangnya di bidang
pendidikan mengantarkannya menjadi Rektor IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta tahun
1992-1998. Beliau terkenal dengan keaktifannya dalam menulis. Di antara tulisan
fenomenalnya, antara lain “Membumikan” Al-Qur’an (Mizan, 1994), Lentera Hati (Mizan,
1994), Wawasan Al-Qur’an (Mizan, 1996) dan tentu saja Tafsir Al-Misbah (15 jilid, Lentera
Hati, 2003) yang menjadi rujukan kitab tafsir kontemporer .

Mengenai Surah Lugman ayat 12-19, Quraish Shihab memberikan argumennya
melalui Tafsir Al-Misbah yang ditulisnya. Surah Lugman ayat 12 menjelaskan tentang
seseorang bernama Lugman yang dianugerahi oleh Allah SWT hikmah, dan mengajarkan
kepada anaknya dengan dialog yang berbobot. Ia menyadari atas kelebihan yang diberikan
kepada Allah atas dirinya sehingga ia bersyukur kepada Tuhan karena memberinya
kenikmatan tersebut. Ini menunjukkan bahwa pengetahuan dan ajaran yang disampaikan
oleh Lugman tidak berasal dari wahyu yang Tuhan ungkapkan kepada-Nya, tetapi semata-
mata berdasarkan pengetahuan dan kebijaksanaan yang Tuhan berikan kepadanya.
Menurutnya kata hikmah berarti mengetahui yang terpenting dari segala sesuatu, baik ilmu
maupun perbuatan. Ilmu yang didukung dengan amal, dan amal yang benar dan didukung
oleh ilmu. Dalam ayat ini juga Allah SWT memerintahkan untuk selalu mensyukuri nikmat
yang telah dilimpahkan kepada hamba-Nya dengan memanfaatkan segala karunia tersebut
sesual dengan fungsinya masing-masing, kemudian memuji Allah SWT dengan ucapan dan
hati serta menjauhi segala yang dilarang oleh-Nya (Shihab, 2002).

Setelah ayat sebelumnya menjelaskan tentang rasa syukur kepada Allah, dan
tercermin dalam pengakuan kepada-Nya dan karunia-Nya, selanjutnya melalui ayat ke-13
dijelaskan bagaimana Lugman mengamalkan hikmah tersebut melalui nasehat untuk
anaknya. Lugman memulai nasihatnya dengan menekankan perlu kesadaran atas
ketauhidan, yakni tidak mempersekutukan Allah (syirk). Larangan ini sekaligus
mengandung ajaran tentang cksistensi Allah sebagai Tuhan Yang Esa. Ini disebabkan
karena redaksional pesannya berupa larangan, “jangan menyekutukan Allah” untuk
memberikan penekanan terhadap keharusan meninggalkan sesuatu yang buruk sebelum
melakukan sesuatu yang baik. Pendidikan ketauhidan ini, sejurus kemudian menjadi basis
pendidikan moral. Dengan istilah lain, sebelum mendidik atas pentingnya moralitas kepada
sesama manusia, yang paling utama moralitas kepada Tuhan harus tuntas terlebih dahulu,
yaitu dengan cara mengEsakannya. Karena, perbuatan syirik merupakan salah satu bentuk
dosa besar terhadap Allah yang tak ada dosan yang sepadan dengannya.

Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023 61



Khoirul Muthrofin

Selanjutnya, ayat ke-14 Surah Lugman dianggap banyak ulama bukan bagian dari
ajaran Lugman kepada anaknya. Ayat tersebut disisipkan dalam Al-Qur’an untuk
menunjukkan betapa penghormatan dan bakti kepada kedua orang tua menempati urutan
kedua setelah mengagungkan Allah SWT (Shihab, 2002). Pendapat ini diperkuat dengan
perintah bersyukur kepada Allah dengan hormat kepada kedua orang tua dan ibu. Ayat
tersebut menanamkan pesan yang sangat kuat kepada seluruh manusia tentang kemuliaan
seorang ibu. Karena ia telah berdedikasi mengandung dalam keadaan lemah di atas
kelemahan (wabnan ‘ala wabnin), yaitu kelemahan yang berlipat ganda yang semakin
bertambah. Ibu menjadi sosok yang patut disyukuri karena telah merawat anaknya hingga
tiba sampai waktu untuk menyapih dalam waktu dua tahun sejak anak itu lahir.

Setelah ayat sebelumnya menekankan pentingnya berbakti kepada kedua orang tua,
pada ayat ke-15 dipaparkan kasus yang merupakan pengecualian untuk menaati perintah
kedua orang tua, sekaligus menggarisbawahi wasiat Lugman kepada anaknya mengenai
kewajiban meninggalkan syirik dalam segala hal, bentuk dan kapan saja dan di mana saja.
Namun jangan memutuskan hubungan dengannya atau tidak menghormatinya. Tetapi
tetaplah berbakti kepada keduanya selama tidak bertentangan dengan ajaran agama, dan
bergaul dengan keduanya di dunia, yaitu selama masih hidup dan dalam urusan duniawi
bukan menyangkut masalah iman dengan pergaulan yang baik, tetapi jangan biarkan hal ini
mengorbankan prinsip-prinsip agama. Allah berpesan kepada setiap orang untuk
mendampingi kedua orang tuanya dalam urusan dunia dengan cara yang baik, sesuai
dengan pergaulan yang diketahui, bukan yang jahat, dengan tetap memperhatikan kondisi
keduanya dengan lembut tanpa kasar.

Ayat ke-16 merupakan kelanjutan wasiat Lugman kepada anaknya yang
menyerukan terhadap kebaikan yang harus dilakukan dan keburukan yang perlu
ditinggalkan. Lugman berpesan kepada anaknya bahwa sesungguhnya jika ada sesuatu yang
baik atau buruk, sekalipun seberat biji sawi, dan berada di tempat yang paling tersembunyi,
misalnya di dalam batu sekecil, sesempit dan sekokoh apa pun batu itu, atau di langit yang
begitu luas dan tinggi, atau di dalam perut bumi yang begitu dalam, di mana pun mereka
berada, pasti Allah mendatangkan mereka kemudian menghitung dan memberi pahala
kepada mereka. Sesungguhnya Allah Maha Halus, menjangkau segala sesuatu dan Maha
Mengetahui segala sesuatu, sehingga tidak ada yang luput dari-Nya. Menurut M. Quraish
Shihab, dapat dikatakan bahwa jika ayat sebelumnya berbicara tentang keesaan Allah dan
larangan menyekutukan-Nya, maka ayat ini menjelaskan tentang kekuasaan Allah untuk
melakukan perhitungan amal perbuatan manusia di akhirat. Demikianlah, melalui
keduanya, gambaran tentang keesaan Allah dan keniscayaan Hari Pembalasan
digabungkan. Dua prinsip dasar akidah Islam yang seringkali mewakili seluruh akidah
(Shihab, 2002).

Melalui ayat ke-17, Lugman melanjutkan nasehatnya kepada anaknya yang bisa
menjamin keberlangsungan Tauhid dan hadirnya Tuhan di dalam hati sang anak. Ia berkata
sambil tetap memanggilnya dengan sapaan yang mesra: “Wahai anakku sayang (Yaa
Bunayya), laksanakan sholat serulah kebaikan, dan cegahkan perbuatan munkar, serta
bersabarlah terhadap apa yang telah menimpamu”.

Shihab menafsirkan bahwa  selain engkau memperhatikan diri sendiri dan
membentenginya dari kekejian dan kejahatan, juga mendorong orang lain untuk melakukan
hal yang sama. Oleh karena itu, perintahkan dengan baik siapa pun yang mampu engkau
ajak melakukan apa yang ma’ruf (baik) dan cegah mercka dari melakukan kemungkaran

62 Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023




Edutkasi Moral Anak: Kajian atas QS Lugman 12-19 perspektif Tafsir al-Misbah

(kejahatan). Sesungguhnya kamu akan mengalami banyak tantangan dan rintangan dalam
menjalankan tuntunan Allah, oleh karena itu tabah dan sabarlah dengan apa yang
menimpamu dalam menjalankan berbagai tugasmu. Padahal, hal-hal yang kedudukannya
sangat tinggi dan berada pada tingkatan kebaikan yang jauh jangkauannya, yaitu shalat, amr
ma’ruf dan nahi munkar atau sabar adalah di antara hal-hal yang Allah perintahkan untuk
diutamakan, sehingga tidak ada alasan untuk mengabaikan itu semua.

Nasihat Lugman di atas menyangkut hal-hal yang berkaitan dengan perbuatan baik
yang puncaknya adalah sholat, serta perbuatan baik yang tercermin dalam amr ma’ruf dan
nahi munkar, serta nasihat berupa tameng yang membentengi seseorang dari kegagalan
yaitu kesabaran dan ketabahan. Perintah untuk melakukan ma’ruf, mengandung pesan
untuk melakukannya, karena tidak wajar untuk memerintahkannya sebelum diri sendiri
melakukannya. Demikian pula mengharamkan kemunkaran, menuntut agar yang melarang
terlebih dahulu mencegah diri sendiri untuk melakukannya. Itulah kiranya yang menjadi
alasan mengapa Lugman tidak memerintahkan anaknya untuk melaksanakan ma’ruf dan
menjauhi munkar, melainkan memerintah, menyuruh dan mencegah. Di sisi lain,
membiasakan anak untuk melaksanakan tuntutan tersebut menimbulkan jiwa
kepemimpinan dan kepedulian sosial dalam diri mereka

Nasehat Lugman dalam ayat ke-18 berkaitan dengan akhlak dan adab dalam
berinteraksi dengan sesama manusia. Pokok bahasan keimanannya sejalan dengan pokok
bahasan akhlak. Dia menasihati putranya untuk tidak berpaling dari manusia mana pun,
karena itu akan mencerminkan penghinaan dan kesombongan. Setiap orang harus
menampilkan wajah berseri-seri penuh kerendahan hati. Dan saat melangkah, tidak boleh
berjalan di bumi dengan kesombongan, tetapi berjalanlah dengan lembut dengan penuh
wibawa. Sesungguhnya Allah tidak menyukai, yaitu tidak melimpahkan rahmat-Nya kepada
orang-orang yang sombong dan membanggakan diri

Ayat selanjutnya, yakni ayat ke-19 menjelaskan bahwa Lugman berpesan kepada
anaknya untuk bersahaja dalam berjalan yaitu tidak membusungkan dada dan tidak
berjongkok seperti orang sakit. Jangan berlari terburu-buru dan jangan berjalan lambat
karena dapat membuang waktu. Lugman pun menyuruh anaknya untuk melembutkan
suaranya agar tidak terdengar kasar seperti suara teriakan keledai. Padahal, suara yang
paling buruk adalah suara keledai karena awalnya berupa siulan yang tidak menarik dan
akhirnya menjadi bau mulut

Trilogi Akhlak: Teori Pendidikan Moral ala Tafsir al-Misbah

Setelah dipaparkan narasi tafsir M. Quraish Shihab dalam menafsirkan surah
Lugman ayat 12-19. Penulis berpendapat, bahwa melalui surah ini, Shihab ingin
memperkenalkan tiga konsep moral (triogi) yang penting bagi diskursus pendidikan moral.
Tiga konsep ini harus berjalan secara seimbang, proporsional dan berdampingan satu sama
lain. Ketiganya memiliki relasi yang tak bisa dipisahkan karena memiliki hubungan saling
mempengaruhi keutamannya satu dengan yang lain. Tiga konsep moral tersebut, dapat
dipaparkan sebagai berikut:
1. Moral Spiritual

Salah satu moralitas penting yang menjadi poin utama narasi dialog Lugman dan
anaknya adalah berkaitan dengan nuansa spiritual. Dalam konteks ini adalah visi tauhid
yang menjadi satu ciri pendidikan dalam narasi surah Lugman (Hamid & Zakiya, 2020). Ia
adalah kunci bagi segenap perilaku lain, tidak menyekutukan Allah dengan entitas lain

Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023 63



Khoirul Muthrofin

merupakan pendidikan pertama dan paling utama terhadap anak. Dalam konteks ini,
Shihab menyatakan bahwa:
“wahai anakku sayang! Janganlah engkau mempersekutukan Allah dengan sesuatu
apapun dan jangan juga mempersekutukan-Nya sedikit persekutuan apapun lahir
maupun batin. Persekutuan yang jelas maupun tidak jelas sesungguhnya syirik, yakni
mempersekutukan Allah, adalah kedzaliman yang sangat besar. Hal itu adalah
penempatan yang sangat agung pada tempat yang sangat buruk. Lugman memulai
nasthatnya dengan menekankan perlunya mengandung pengajaran wujud dan
keesaan Allah SWT. Bahwa redaksi pesannya berbentuk larangan jangan
mempersekutukan Allah untuk menekankan perlunya meninggalkan sesuatu yang

buruk sebelum melakukan yang baik™ (Shihab, 2002)

Melalui dialog Lugman dengan aanaknya ini, dapat dipahami bahwa sejarah
monoteisme sudah ditemukan dalam realitas kehidupan masyarakat kuno (Basafiana,
2018). Ia menjadi unsur penting yang znherently dalam ajaran agama. Dalam konteks ajaran
Islam, maka diskursus moralitas harus berangkat dari kesadaran tauhid, artinya bahwa
kebaikan apapun harus bersumber pada penghambaan dan ketundukan kepada Allah swt.
Ini sekaligus menjadi narasi counter terhadap konsep moralitas yang dikembangkan oleh
kalangan liberal yang memosisikan akal sangat superior (Burhani, 2018).

2. Moral Individual

Salah satu ciri penting dalam pendidikan moral yang tergambar dalam surah Lugman
adalah moralitas syukur. Dalam konteks pendidikan moralitas, syukur dala surah Lugman,
penulis kategorikan menjadi dua macam. Perfama, syukur vertikal yang meniscayakan
bentuk terimakasih kepada Allah swt, karena telah diberikan nikmat dan hikmah. Kedua,
syukur kepada orang tua, karena telah mengandung, melahirkan dan mendidik anak-
anaknya. Bahkan di dalam al-Quran, memuat pendidikan moral-prenatal bagi orang tua.
Yakni anak harus benar-benar dijadikan sebagai amanah dari Allah, yang harus dijaga
sampai sembilan bulan, melahirkannya dengan baik dan memenuhi haknya melalui
pemberian ASI eksklusif selama dua tahun.

Shihab dalam tafsirnya mengugkapkan bahwa istilah syukur berasal dari kata syakara
yang artinya antara lain pujian atas kebaikan atas keberlimpahan sesuatu. Rasa syukur
seseorang kepada Allah diawali dengan menyadari dari lubuk hatinya betapa besarnya
nikmat dan rahmat-Nya, serta disertai dengan ketundukan dan kepatuhan, yang
menimbulkan rasa cinta kepada-Nya dan dorongan untuk mengagungkan-Nya (Shihab,
2002).

Selain itu, Shihab juga menegaskan bahwa hikmah adalah syukur, karena dengan
syukur yang dikemukakan diatas, seseorang mengenal Allah dengan mengenal anugerah-
Nya (baca: hikmah). Melalui arifat Allah seseorang akan kagum dan patuh kepada-Nya,
dan dengan mengenal Allah dan mengetahui fungsi anugerah-Nya, seseorang akan
memiliki pengetahuan yang benar, lalu atas dorongan kesyukuran itu, ia akan melakukan
amal yang sesuai dengan pengetahuannya, sehingga amal yang lahir adalah amal yang tepat
pula (Shihab, 2002). Ayat diatas menurut Shihab, menggunakan bentuk mudhari’ atau kata
ketja masa kini sekaligus untuk menunjukkan bahwa aktivitas syukur (JS&: ) mengesankan
bahwa siapa yang datang kepada Alah pada masa apapun, Allah menyambutnya dan
senantisa mencurahkan anugerah-Nya sepanjang amal yang dilakukan. Selain itu, syukur
hendaknya ditampilkan secara kontinue dari dari sepanjang masa, dari waktu ke waktu.
Sebaliknya, kekufuran menggunakan kata kerja lampau (8S) yang mengisyaratkan bahwa

64 Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023




Edutkasi Moral Anak: Kajian atas QS Lugman 12-19 perspektif Tafsir al-Misbah

kekufuran atau ketidaksyukuran merupakan perbuatan yang sia-sia, harus ditinggalkan. Ia
tak perlu dilakukan dimasa kini karena akan mendatangkan penyesalan di masa depan.

Di dalam karyanya yang lain, Shihab mengutip pendapat Ar-Raghib Al-Isfahani,
salah seorang pakar bahasa al-Qur’an dalam karyanya A/-Mufradat fi Gharib Al-Quran bahwa
istilah “syukur” memberikan makna “gambaran dalam benak tentang nikmat dan
menampakkannya ke permukaan.” Lebih lanjut, kata ini menurut ulama berasal dari kata
“syakard’ yang berarti “membuka” sehingga ia merupakan lawan dari kata “&afara” (kufur)
yang berarti menutup (salah satu artinya adalah) melupakan nikmat dan menutup-
nutupinya. Dengan demikian, akhlak syukur memberikan pengertian bahwa manusia dalam
hal ini anak, harus dididik sedini mungkin untuk mudah mengapresiasi orang lain, bersikap
terbuka, tidak nir-sosial serta mampu tumbuh dalam kebahagiaan karena luasnya nikmat
Allah (Shihab, 2012b).

Ketika syukur ini telah menjadi sifat atau karakter manusia, maka akan berubah
menjadi syakur. Mahfud, dengan mengutip pendapat Shibah menyatakan bahwa hamba-
hamba Allah yang syakur, berbeda kapasitasnya dengan nama indah (asma al-husna) yang
disandang oleh Allah (as-Syakur). Dalam pengertian lain, manusia yang mau bersyukur
kepada manusia/makhluk lain direalisasikan dengan sifat mengapresiasi kebaikan orang
lain serta membalasnya dengan sesuatu yang lebih baik. Konteks syukur yang seperti ini
dapat juga merupakan bagian dari syukur kepada Allah. Hal ini bisa diderivasi dari hadis
Nabi Saw, “Wa-man lam yasykur an-nas lam yasykur Allah; Siapa yang tidak mensyukuri
manusia maka ia tidak mensyukuri Allah”. (HR. Abu Daud dan At-Turmudzi). Hadis ini
dapat dimaknai bahwa siapa yang tidak pandai berterimakasih (bersyukur) atas kebaikan
manusia maka ia pun tidak akan pandai mensyukuri Allah karena kebaikan orang lain yang
diterimanya itu bersumber juga dari Allah (Mahfud, 2014). Bahkan dalam beberapa
penelitian terungkap bahwa akan timbul emosi-emosi positif yang muncul karena
membiasakan rasa syukur diantaranya adalah kemurahan hati kepada orang lain, perasaan
optimis menjalani kehidupan, dan memiliki suasana hati yang lebih baik. Bahkan
Kebersyukuran juga mengarahkan seseorang untuk memandang dirinya lebih positif
(Akmal, 2018).

3. Moral Sosial

Tema penting dalam narasi pendidikan moral pada surah Lugman adalah seruannya
untuk mengajak pada kebaikan dan mencegah keburukan (M. Arif, 2019). Dalam konteks
ini, Shihab menarasikan tafsirnya sebagai berikut:

“wabai anakku sayang, laksanakanlah shalat dengan sempurna syarat, rukun dan

sunnahsunnahnya. Danz  disamping engkau memperhatikan dirimu  dan

membentenginya dari kekejian dan kemungkaran, anjurkan pula orang lain berlaku
serupa. Karena itu perintabkanlah secara baik-baik siapapun yang mampu engkau ajak
mengetjakan yang ma'ruf dan cegablah mereka dari kemungkaran. Memang engkau akan
mengalami banyak tantangan dan rintangan dalam melaksanakan tuntunan Allah,
karena itu tabah dan bersabarlah terbadap apa yang menimpamn dalam melaksanakan
aneka tugasmu. Sesungguhnya yang demikian itu yang sangat tinggi kedudukannya dan janh
tingkatnya dalam kebaikan yakni shalat, amar ma’ruf dan nahi mungkar atau kesabaran
termasuk hal-hal yang diperintah Allah agar diutamakan, sehingga tidak ada alasan

untuk mengabaikannya” (Shihab, 2002: 135)

Dari ayat di atas, tafsit Shihab menarasikan secara interrelasi bahwa terdapat
keterhubungan yang tidak bisa dipisahkan (erat) antara: sholat, seruan tentang kebenaran,

Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023 65



Khoirul Muthrofin

melakukan tindakan preventif terhadap keburukan dan sabar. Dapat kita pahami bahwa
sholat merupakan modal spiritual yang dapat membangun keberagamaan intrinsik, untuk
mengokohkan mental-psikis seseorang sebagai bekal melakukan transformasi sosial.
Perubahan sosial yang dilandasi pada sikap keberagamaan intrinsi, secara signifikan akan
melahirkan sikap toleran pada pemeluknya. Dalam hal ini, Muhid (2020: 59) berargumen
bahwa orang dengan orientasi religius intrinsik cenderung mencari tahu makna agamanya
lebih mendalam dan mereka lebih berorientasi pada keyakinannya daripada pada dirinya
sendiri. Oleh karena itu orang dengan orientasi intrinsik secara terbuka menerima
perbedaan dan lebih toleran terhadap kelompok lain.

Bagi penulis, dua terma penting yang terkandung dalam ayat ini, yaitu amar ma’ruf dan
nahi munkar dapat dikatakan sebagai basis keharmonisan sosial. Maka, dua konsep ini dapat
dipandang sebagai dua sisi mata uang yang saling berhubungan. Konsep amar ma’ruf dapat
dikaitkan dengan diskursus kerukunan, sedangkan nahi munkar dapat dipahami sebagai
konflik dalam konteks karakter sosial. Hal ini penting untuk dikaitkan mengingat moralitas
sangat berhubungan dengan realitas sosial di tengah masyarakat. Karena sifatnya yang tak
bisa dipisahkan, maka semakin tinggi intensitas konflik keagamaan (munkar) pada sebuah
komunitas umat beragama menandakan kualitas kerukunan (wa’ruf) pada komunitas
tersebut semakin rendah. Demikian sebaliknya, semakin tinggi kualitas kerukunan
menandakan semakin rendah intensitas konflik keagamaan pada komunitas tersebut
(Fidiyani, 2013).

Kerukunan dalam konteks ini dinilai dalam kategori “kondisi baik” (wa’ruf) dan
tradisi kerukunan merupakan ajaran agama yang betrlaku sejak lama, ia telah membudaya.
Namun sangat disayangkan bahwa penyimpangan norma sosial dan budaya dalam bentuk
letupan-letupan konflik (munkar) dalam bentuk apapun: agama, politik, etnis dan
semacamnya tidak bisa dihindari dalam sejarah manusia. Hal ini disebabkan karena nihilnya
rasa syukur, rendahnya basis spiritual dan absennya hikmah yang dimiliki manusia sebagai
seorang individu dan bagian dari komunitas sosial. Maka, dalam surah Lugman ayat 17 ini
dipungkasi dengan pendidikan untuk sabar. Karena prestasi seseorang untuk melahirkan
tatanan masyarakat yang rukun dan harmonis, memiliki tantangan yang berat.

PENUTUP

Pendidikan dan moralitas merupakan dua entitas yang tak bisa dipisahkan. Keduanya
bagai dua mata uang yang saling melekat. Dalam kaitannya antara visi moral dalam
pendidikan, maka merujuk pada surah Lugman ayat 12-19 merupakan sebuah keniscayaan.
Telah banyak penelitian yang mengkaji dialog bernas ayah dan anak ini untuk
mengonseptualisasikan pendidikan Islam. Dalam penelitian ini, ditemukan bahwa
kedahsyatan yang terkadung dalam surah Lugman ini adalah muatan teori moralnya yang
unik. Jika moralitas kebanyakan dilahirkan dari rahim pemikiran an sich, maka tidak
demikian dalam dialog antara Lugman Hakim dan anaknya ini. Moralitas yang terkandung
dalam surah ini setidaknya mengintegrasikan antara moralitas spiritual, individual dan
sosial. Ketiganya menyublimasi menjadi satu paket dalam pendidikan moral pada anak.
Mengesampingkan salah satunya sama halnya meruntuhkan teori moral yang telah menjadi
ciri khas dalam khasanah pendidikan Islam.

66 Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023




Edutkasi Moral Anak: Kajian atas QS Lugman 12-19 perspektif Tafsir al-Misbah

DAFTAR PUSTAKA

Akmal. (2018). Konsep Syukur (Gratefulnes) (Kajian Empiris Makna Syukur bagi Guru Pon-
Pes Daarunnahdhah Thawalib Bangkinang Seberang, Kampar, Riau). [urnal
Kommunikasi Dan Pendidikan Islam, 7(2), 1-22.

Arif, M. (2019). Penanaman nilai-nilai islam dalam membentuk sopan santun anak di
raudlatul athfal al-azhar menganti. Cakrawala Dini: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini,
10(1), 31-41.

Ayu, S. (2015). Tafsir Surat Lugman Ayat 12-19 Tentang Pendidikan Anak Menurut Mubammad
Quraish Shibab Dan Mabmud Yunus (Studi Komparasi) [UIN Walisongo Semarang].
http://eprints.walisongo.ac.id/5240/1/104211015.pdf

Basatiana, F. (2018). The Representation of Divine Attributes Of Monotheistic Religions In Ziggy
Zezsyazeoviennazabrizkie’s All The Fish In The Sky Novel. UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta.

Burhani, A. N. (2018). Pluralism, Liberalism and Islamism: Religious Outlook of Mubammadiyah.
25(3).

Fidiyani, R. (2013). Kerukunan Umat Beragama di Indonesia. In Jurnal Dinamika Hukum
(Vol. 13, Issue 3).

Flick, U. (2009). An Introduction To Qualitative Fourth Edition. SAGE Publications, 506.

Hamid, E. A., & Zakiya, R. W. N. (2020). Tafsir Qur’an Surat Lugman Ayat 12 — 19
Substansinya Dengan Pesan Moral Lugman Al-Hakim Dalam Pendidikan Islam. A/ -
Mujaddid: Jurnal Limn-Llmn Agama, 2(2), 22-47.
https://doi.org/10.51482/almujaddid.v2i2.41

Hidayat, N. (2016). Konsep Pendidikan Islam Menurut Q.S. Luqman Ayat 12-19. Ta allum:
Jurnal Pendidikan Islam, 4(2), 359-370. https://doi.org/10.21274/taalum.2016.4.2.359-
370

Mahfud, C. (2014). The Power of Syukur: Tafsir Kontekstual Konsep Syukur dalam al-
Qur’an. Episteme: Jurnal Pengenrbangan Limn Keislaman, 9(2).
https://doi.org/10.21274/epis.2014.9.2.377-400

Muchlis, M. (2020). Pembelajaran Materi Pendidikan Agama Islam (Pai) Berwawasan
Moderat. Profetifea: Jurnal Studi Islam, 21(1), 11-20.
https://doi.org/10.23917 /profetika.v21i1.11053

Muhid, A. (2020). Religious tolerance among college students: How it’s influenced by
religious orientation and personality traits? HUMANITAS: Indonesian Psychological
Journal, 17(1), 55. https://doi.org/10.26555/humanitas.v17i1.12222

Muhid, A., Asnawi, & S. A. P, R. S. (2018). Pendidikan Moral melalui Pembelajaran Kitab
Alfiyah ibn Malik di Pondok Pesantren Langitan Tuban. Jurnal Pendidikan Agama Islan
(Journal of Islamic Edncation Studes), 6(1), 106-126.
https://doi.org/10.15642/pai.2018.6.1.106-126

Nata, A. (2000). Seri Kajian Filsafat Pendidikan Islam. Gramedia.
Nucci, L., Narvaez, D., & Krettenauer, T. (2014). Handbook of Moral and Character Education

Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023 67



Khoirul Muthrofin
(L. Nucci, D. Narvaez, & T. Krettenaue (eds.); 2nd ed., Issue June). Routledge.

Qowim, A. N. (2020). Metode Pendidikan Islam Perspektif Al- Qur’ an. 3(01), 35-58.

Rohani, & Nufus, H. (2017). Pendidikan Anak menurut Surat Lugman Ayat 12-19 Dalam
Tafsir Ibnu Katsir. A~Litizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(1), 108—129.

Rosidin. (2013). Konsep Andragogi Dalam Al-Qur'an; Sentuban Islami Pada Teori Dan Praktik
Pendidikan Orang Dewasa. Malang:Litera Ulul Albab.

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an. Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2012a). A/LLubab; Makna, Tujnan, dan pelajaran dari Surabsurab Al-Quran.
Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2012b). Wawasan AL-Quran. Mizan Pustaka.
Spradley, J. P. (1997). Metode Etnografi. Tiara Wacana.

Sutikno. (2013). Pola Pendidikan Islam dalam Surat Luqman ayat 12-19. Jurnal Pedidikan
Agama Islam, 02(02), 287-302.

Wahyudi, W. E. (2018). Tri-Relasi Kompetensi sebagai “ brand image ” Pendidikan
Nasional. Kuttab: Jurnal llmn Pendidikan Isiam, 2(2).

68 Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023




