
Indonesia Islamic Education Journal 
Volume 1 Nomor 2 (May) 2023 
https://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/iiej  
ISSN: 2964-2353 (Print) ISSN: 2964-9706 (Online) 
 

          © 2020 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the Creative 
Commons Attribution (CC BY SA) license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/). 

55 

 

 

 

 

 

Edukasi Moralitas Anak: Kajian Atas QS. Luqman Ayat 12-19  
Perspektif Tafsir Al-Misbah 

Khoirul Muthrofin 
Madrasah Aliyah Negeri 1 Lamongan, Indonesia 

* muthrofinkhoirul@gmail.com  
 

ABSTRACT 
Education is a humanizing process. This concept indicates that there is no education if morality is fragile. This article 
aims to analyze the narrative of surah Luqman verses 12-19, which contains essential themes in moral education for 
children. Through a literature study, data were obtained by searching written documents based on the text of the 
commentary of al-Misbah by M. Quraish Shihab. As for data analysis, the researcher used Spradley's notion of 
componential-taxonomy analysis to make finding meaningful and relevant themes easier. The results of this study 
found that the concept of moral education in surah Luqman contains content about monotheism, devotion to both 
parents, and calls for doing various virtues while trying to prevent evil. This study also found that in the text of surah 
Luqman, there are at least three main points of moral education: spiritual morals, individual morals, and social 
morals. This research contributes to a more contextual interpretation of educational discourse on children facing social 
realities in their future lives. At the same time, the concept of amar ma'ruf is education-oriented toward harmony, 
while nahi munkar is an educational effort oriented towards efforts to avoid communal conflict. 
 
Keywords : child, education, moral, tafsir al-Misbah 

 

ABSTRAK 
Pendidikan merupakan proses memanusiakan manusia. Konsep ini mengindikasikan bahwa tidak 
ada pendidikan jika moralitas rapuh. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis narasi surah Luqman 
ayat 12-19 yang memuat tema-tema penting dalam pendidikan moral pada anak. Melalui studi 
kepustakaan, data diperoleh melalui penelusuran dokumen tertulis, yakni berpijak pada teks tafsir 
al-Misbah karya M. Quraish Shihab. Adapun analisa data, peneliti menggunakan gagasan Spradley 
tentang analisis taksonomi-komponensial untuk memudahkan menemukan tema-tema penting dan 
relevan. Hasil penelitian ini menemukan bahwa konsep pendidikan moral dalam surah Luqman 
memuat konten tentang ketauhidan, kebaktian kepada kedua orang tua sekaligus seruan untuk 
melakukan beragam kebajikan sekaligus berupaya mencegah pada keburukan. Dari penelitian ini 
juga ditemukan bahwa dalam teks surah Luqman didapatkan setidaknya tiga pokok utama 
pendidikan moral, yaitu: moral spiritual, moral individual dan moral sosial. Penelitian ini 
memberikan konstribusi pada tafsiran yang lebih kontekstual terhadap diskursus pendidikan pada 
anak yang akan menghadapi realitas sosial dalam kehidupannya kelak. Bahwa, konsep amar ma’ruf 
merupakan pendidikan yang berorientasi pada kerukunan, sedangkan nahi munkar adalah upaya 
edukatif yang berorientasi pada upaya menghindari konflik komunal.  
 
Kata kunci : Anak, pendidikan, Moral, Luqman, Tafsir al-Misbah 

 

https://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/iiej
mailto:muthrofinkhoirul@gmail.com


Khoirul Muthrofin 

56 Indonesia Islamic Education Journal  Vol. 1, No. 2 (May) 2023 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan dan moralitas bagai dua mata uang yang tak bisa dipisahkan. Pada 
prosesnya, aktivitas edukasi pasti berorientasi pada perbaikan moral, begitupun sebaliknya, 
ketinggian moralitas faktor penentu paling utama adalah dengan proses pendidikan.  Salah 
satu cara untuk membatasi anak dari pengaruh budaya luar adalah dengan memberikan 
pendidikan moral sejak dini (Nucci et al., 2014). Pendidikan adalah usaha untuk 
membentuk individu dan mempersiapkan serta menyempurnakan manusia menjadi 
manusia yang sempurna (Insan Kamil). Pendidikan menempati tempat yang sangat penting 
dalam segala aspek kehidupan manusia. Karena pendidikan, manusia dapat 
mengembangkan keterampilan yang telah dibawa ke muka bumi ini sejak lahir. Sejak 
kebangkitan Islam, pendidikan telah menjadi salah satu tugas seorang Nabi. Karena Islam 
tidak hanya menganjurkan umatnya untuk beribadah, tetapi Islam juga mendorong 
umatnya untuk melangkah lebih jauh dalam dunia pendidikan dengan tujuan agar mereka 
selalu mencari ilmu dan pemahaman sesuai standar yang telah ditetapkan dalam Islam 
(Wahyudi, 2018). 

Apalagi pendidikan moral dikaitkan dengan era informasi, menjadi proyek yang 
semakin kompleks karena keragaman nilai yang lebih besar yang hadir dalam komunitas, 
institusi, dan situasi kehidupan kita. Ketika dikombinasikan dengan laju perubahan yang 
cepat yang merupakan karakteristik era informasi, keragaman nilai yang beredar di 
komunitas dan institusi menantang penerapan prinsip-prinsip moral yang umum dan 
seragam yang telah kita terima tanpa ragu sebagai kebenaran . Munculnya nilai-nilai yang 
mirip dengan pasar dan persaingan tajam yang ditimbulkannya, misalnya, telah menantang 
otoritas nilai-nilai dan praktik-praktik tertentu yang dihormati selama ini. Beberapa prinsip 
moral dapat dibebaskan dari pengawasan ketat para pendidik moral yang sedang mencari 
cara untuk mempertahankan relevansinya di sekolah dan di luar sekolah. Tanpa keyakinan 
dan prinsip yang sehat dan langgeng, pendidikan moral tidak akan memiliki pijakan 
intelektual dan etika. Itu akan hanyut tanpa tujuan di lautan tak bertepi. Dengan demikian, 
moralitas tanpa pendidikan, sama halnya memisahkan ruh dengan jasadnya.  

Dalam masyarakat yang dinamis, pendidikan memegang peranan yang menentukan 
dalam keberadaan dan perkembangan masyarakat, karena pendidikan merupakan upaya 
melestarikan dan mentransformasikan nilai-nilai budaya dalam segala aspek dan jenisnya 
kepada generasi penerus. Demikian pula peran pendidikan Islam di kalangan umat Islam 
merupakan bentuk perwujudan cita-cita agama Islam untuk melestarikan, mentransfer dan 
menanamkan nilai-nilai Islam tersebut kepada generasi penerus agar nilai-nilai religius 
dapat terus berfungsi dan berkembang di masyarakat. 

Al-Qur’an sendiri sebagai sumber ajaran dan pedoman umat Islam banyak 
menyinggung masalah pendidikan moral anak. Salah satu ayat yang membicarakan 
mengenai pendidikan moral anak terdapat dalam surah Luqman ayat 12-19. Maka dari itu, 
tulisan ini bermaksud membahas tentang edukasi moral dalam QS. Luqman ayat 12-19 
menggunakan perspektif tafsir al-Misbah. 

Beberapa kajian terdahulu, memang telah banyak membahas isu pendidikan 
dengan menjadikan surah Luqman ayat 12-19 sebagai basis kajiannya. Misalnya yang telah 
dilakukan dengan baik oleh Sutikno yang mengkaji pola pendidikan Islam pada surat 
Luqman ayat 12-19. Dalam kajiannya ia mengemukakan bahwa dalam ayat ini, terkandung 



 Edukasi Moral Anak: Kajian atas QS Luqman 12-19 perspektif Tafsir al-Misbah 

Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023 57 

 

 

 

 

pola pendidikan yang Islami, baik pada aspek pendidik,peserta didik materi, metode dan 
tujuan pendidikan. Adapun orientasinya pendidikan dalam surat ini adalah moralitas, 
dengan materi yang memuat syariah dan akidah. Sedangkan tujuannya adalah peningkatan 
keimanan dan ketakwaan (Sutikno, 2013).  

Selain itu, terdapat juga kajian yang dilakukan oleh Setyaningrum yang juga 
membahas surah Luqman 12-19 dalam konteks pemikiran Mahmud Yunus dan Quraish 
Shihab. Dalam peneliannya ini, ditemukan bahwa pendidikan anak dalam surat Luqman 
menurut kedua tokoh tersebut terbagi pada dua aspek, yaitu berkaitan dengan keimanan 
sebagai pondasi, dan akhlak sebagai modal sosialisasi dengan manusia lain, termasuk sikap 
toleran, bertanggung jawab, menyeru kebaikan dan menegakkan shalat sebagai pilar agama. 

Menurut Sihab dan Yunus, ajaran akidah harus diajarkan kepada anak dengan 
benar dan baik, karena jika anak tidak memahaminya akan berakibat buruk baginya di 
kemudian hari, yaitu potensi perbuatan syirik (Ayu, 2015). Meski pendidikan agama harus 
ditekankan, namun Quraish Shihab tidak sependapat dengan mengatakan perlunya 
mendidik anak secara tegas namun tetap dengan kasih sayang agar anak lebih mudah 
memahami dan mengasimilasi ajaran tersebut. Selain belajar tentang Ketuhanan dan hal-hal 
yang terkait, anak juga harus belajar tentang akhlak (moralitas). 

Kajian tentang Surah Luqman juga dilakukan oleh Nurul Hidayat yang lebih 
spesifik membahas soal konsepsi pendidikan Islam. Dalam penelitiannya, Hidayat 
berargumen bahwa konsep pendidikan Islam dalam surat Luqman membahas tentang 
metode dan materi pendidikan (Hidayat, 2016). Jika metode dalam temuannya tersebut 
adalah mauidzoh, maka materi pendidikan Islam memuat tentang keimanan, ibadah, amar 
ma’ruf nahi munkar dan keadaban (akhlak al-karimah).  

Selanjutnya, penelitian yang relatif baru ditunjukkan oleh Rohani dan Nufus. Ia 
memfokuskan pada pendidikan anak dalam mengekloparasi surah Luqman: 12-19. Dalam 
penelitiannya, ia menunjukkan bahwa ada tiga aspek pola asuh yang bisa dijadikan 
pedoman dan acuan orang tua dalam membesarkan anak, yaitu pertama, pendidikan 
tauhid, kedua, pendidikan syariah, dan ketiga, pendidikan akhlak. Pendidikan diharapkan 
anak memahami tanggung jawab dan kewajibannya sebagai anak dalam beribadah kepada 
Tuhan dan berbakti kepada orang tua.  

Dari beberapa kajian terdahulu didapatkan pada satu kesimpulan bahwa kajian 
terhadap surat Luqman ayat 12-19 banyak mengonseptualisasikan tentang tujuan, metode, 
materi dan komponen dalam pendidikan Islam. Ruang kosong yang luput dari penelitian 
sebelumnya adalah bagaimana moralitas anak sebagai aset masa depan, dikembangkan 
dalam berbagai aspek untuk menunjang kehidupannya sebagai makhluk spiritual di satu 
sisi, dan makhluk sosial disisi lain. Serta aktualisasinya terhadap perkembangan usia anak 
dalam proses pendidikannya. Sehingga, kontribusi penelitian ini akan menambah 
pengayaan terhadap kajian pendidikan Islam terutama dalam diskursus tafsir tarbawi 
sebagaimana subyek kajian dalam artikel ini, yaitu tafsir al-Misbah. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library 
research) (Flick, 2009). Melalui sumber primer kitab tafsir at-Misbah, data dikumpulkan 



Khoirul Muthrofin 

58 Indonesia Islamic Education Journal  Vol. 1, No. 2 (May) 2023 

 

melalui dokumentasi secara tematik, yaitu fokus pada surah Luqman 12-19. Studi 
kepustakaan dipakai dalam kajian ini untuk menghimpun informasi yang relevan dengan 
topik atau masalah yang menjadi objek penelitian berbasis teks al-Quran dan karya tafsir, 
dalam konteks ini adalah relevansinya dengan diskursus pendidikan moral pada anak. Data 
dianalisa menggunakan analisa taksonomi-komponensial yang dikenalkan oleh Spradley, 
(1997). Jenis analisis ini akan mempermudah peneliti untuk menelusuri tema-tema penting 
dalam narasi dialog antara Luqman dan anaknya dalam teks al-Quran. Selain itu, model 
analisa Spradley ini juga berfungsi untuk menelisik relasi semantik yang mengandung nilai-
nilai edukatif pada anak yang dibangun melalui komunikasi antara orang tua dan anak 
berikut muatan-muatan yang terkandung di dalamnya.  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Edukasi Moral: Konsepsi dan Esensinya dalam Praksis Pendidikan 
Kata edukasi berasal dari bahasa Inggris yakni kata “education” yang berarti 

pendidikan. Secara umum edukasi atau pendidikan adalah suatu proses pembelajaran yang 
dilaksanakan baik secara formal maupun nonformal dengan tujuan mendidik, memberikan 
pengetahuan, dan mengembangkan potensi yang ada pada setiap manusia, kemudian 
mewujudkan proses belajar tersebut menjadi lebih baik (Nata, 2000). Selain itu, pendidikan 
adalah bimbingan sadar atau kepemimpinan oleh pendidik terhadap perkembangan 
jasmani dan rohani orang yang terdidik menuju pembentukan kepribadian utama. Definisi 
lebih luas menyatakan bahwa konsep pendidikan dapat dilihat dari dua aspek; pertama, dari 
sudut pandang masyarakat; kedua, dari sudut pandang individu. Dari sudut masyarakat, 
pendidikan berarti pewarisan budaya dari generasi tua kepada generasi muda, agar 
kehidupan masyarakat tetap lestari, dengan kata lain masyarakat memiliki nilai-nilai budaya 
yang ingin diwariskan dari generasi ke generasi sehingga identitas masyarakat tetap terjaga. 
Dari sudut pandang individu, pendidikan berarti pengembangan potensi terpendam dan 
terpendam. Manusia memiliki berbagai bakat dan kemampuan yang jika dikelola dengan 
cerdas dapat berubah menjadi emas dan berlian (Rosidin, 2013). 

Jadi, pendidikan adalah usaha sadar yang dilakukan oleh pendidik kepada peserta 
didik dalam proses pembelajaran, baik formal, nonformal maupun informal dalam rangka 
mengembangkan potensi individu yang nantinya dapat bermanfaat bagi dirinya, 
keluarganya, agama, bangsa dan negaranya. Kesimpulannya, nilai pendidikan adalah segala 
sesuatu yang memberi makna dan menjadi acuan dalam mendidik manusia menuju 
kedewasaan, baik maupun buruk sehingga bermanfaat bagi kehidupan manusia yang 
diperoleh melalui proses pendidikan (Muchlis, 2020). 

Sedangkan istilah moralitas berasal dari bahasa Latin “mores” yang berarti cara 
hidup, tata krama, keadaban. Moralitas pada dasarnya adalah seperangkat nilai tentang 
berbagai perilaku yang harus diikuti. Moral juga dapat dipahami sebagai tata aturan, norma, 
sekaligus institusi yang memandu perilaku individu terhadap kelompok sosial dan 
masyarakat. Moralitas menjadi parameter standar kebaikan dan kejahatan yang ditentukan 
bagi individu dengan nilai-nilai sosial budaya dimana individu tersebut menjadi anggotanya. 
Moralitas adalah aspek kepribadian yang dibutuhkan seseorang untuk kehidupan sosial 
yang harmonis, adil dan seimbang. Perilaku bermoral diperlukan untuk menjalani 
kehidupan yang damai penuh keteraturan dan keharmonisan. 

Islam memandang pendidikan moral atau akhlak sebagai inti dari pendidikan itu 
sendiri. Nilai yang terkandung di dalamnya bersumber dari Al-Qur’an dan Hadits. 



 Edukasi Moral Anak: Kajian atas QS Luqman 12-19 perspektif Tafsir al-Misbah 

Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023 59 

 

 

 

 

Pendidikan yang baik akan terlihat dari adanya tujuan pembelajaran yang jelas sebagai salah 
satu unsur penting dalam proses kegiatan pembelajaran, menciptakan pribadi hamba Allah 
SWT yang bertakwa kepada-Nya dan dapat mencapai kehidupan yang bahagia di dunia dan 
akhirat. Dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, tidak sedikit dampaknya 
terhadap sikap dan perilaku manusia, baik sebagai manusia yang beragama maupun sebagai 
makhluk individu dan makhluk sosial.  

Dalam kersarjaan Islam, salah satu tokoh penting dalam diskursus pendidikan 
moral adalah seorang asketik Imam Al-Ghazali. Ia menjadi figur penting, ulama besar dan 
sentral yang mendapat predikat sebagai juru bicara Islam (hujjat al-Islam) karena 
argumentasinya yang bernas dalam mengampanyekan pentingnya beragama dengan nalar 
fiqh dan tasawuf (akhlak/ moral). Karyanya yang penting dalam bidang akhlak atau moral, 
antara lain: Ihya' Ulūm al-Dīn, Mizān al-‘Amal dan Ma’ārij al-Quds. Dari karyanya, al-Ghazali 
menjelaskan prinsip-prinsip ajaran moral yang sepenuhnya dibangun di atas prinsip-prinsip 
fundamental dalam Islam. Menurut Al-Ghazali, berakhlak mulia atau terpuji berarti 
menjauhkan segala kebiasaan tercela yang telah digariskan dalam agama Islam, kemudian 
membiasakan diri dengan kebiasaan yang baik, mengamalkannya dan mencintainya. 
Ketentuan baik dan buruk hanya dapat diketahui dari ketentuan syariat. Rasio memang 
diakui memiliki kemampuan untuk menentukan baik buruknya suatu perbuatan, tetapi baik 
buruknya perlu berlandaskan ajaran syariat (Qowim, 2020). 

Teori akhlak yang dibangun oleh al-Ghazali berupaya untuk menciptakan 
kebahagiaan di akhirat yang dicapai dengan mensucikan jiwa dan mengupayakan 
kesempurnaan pencapaian duniawi. Ini diderivasi dari kredo kabahagiaan ganda (double 
happinesse) yang termaktub dalam kalimat fi ad-dunya hasanah wa fi al-akhirati hasanah. Cara 
untuk mencapai kesempurnaan jiwa adalah dengan melakukan keunggulan melalui proses 
pendidikan. Muhid, dkk menyatakan bahwa antara akhlak dan moral merupakan istilah 
yang berbeda namun sama dalam segi fungsi, yakni sebagai alat ukur untuk menakar kadar 
kebaikan dan keburukan perilaku. Namun, ia menggaris bawahi jika moral takaran baik 
buruknya berlandaskan pada akal-pikiran, tetapi akhlak memiliki pertimbangan 
berdasarkan nilai-nilai dasar syariat Islam (Muhid et al., 2018: 113). 

Lebih jauh lagi, kebajikan sebagai inti dari moralitas memiliki dua arti; Pertama, 
kebajikan berarti kebaikan pikiran dan kemampuan rasional untuk membedakan kebaikan 
dan keburukan (tafriq baina al-haq wa al-bathil) atau yang dalam tradisi hukum fikh memiliki 
kompetensi tamyiz. Kedua, kebajikan berarti kebaikan moral. Kebaikan akal dirumuskan 
oleh al-Ghazali sebagai kemampuan rasional untuk membedakan jalan menuju kebahagiaan 
dan kesengsaraan, serta kemampuan mengaplikasikannya dalam bentuk amalan yang 
disertai keyakinan akan kebenaran amalannya berdasarkan dalil. yang mendukung 
keyakinannya, bukan sekedar tradisi atau angan-angan. Akhlak yang baik sebagai unsur 
kebajikan adalah menghilangkan segala kebiasaan buruk yang ditentukan oleh syariat secara 
detail dan menjauhinya karena selalu ingin menjauhkan diri dari hal-hal yang tercela. 
Dengan demikian orang akan terbiasa dengan kebiasaan yang baik dan menyukai kebiasaan 
tersebut. 

Pendidikan yang berorientasi pada moralitas atau agama sangat penting bagi 
generasi penerus bangsa, agar harkat dan martabat bangsa terangkat, kualitas hidup 
meningkat, kehidupan menjadi lebih baik, aman dan nyaman serta sejahtera. Pendidikan 
nilai-nilai moral atau agama sangat penting untuk tegaknya suatu bangsa. Tanpa pendidikan 
nilai-nilai moral (agama, budi pekerti, akhlak) sangat mungkin suatu bangsa akan hancur. 



Khoirul Muthrofin 

60 Indonesia Islamic Education Journal  Vol. 1, No. 2 (May) 2023 

 

 
Surah Luqman sebagai Representasi Pendidikan Moral 

Di Dunia Islam, nama Luqman al-Hakim sudha tidak perlu disangsikan lagi 
popularitasnya. Hal ini karena kisahnya dalam mendidik anak dan menyebarluaskan 
kebajikan diabadikan dalam al-Quran. Bahkan namanya langsung yang menjadi nama salah 
satu surah dalam kitab suci tersebut. Dialognya dengan sang anak, menjadi pedoman dalam 
proses pendidikan bagi seorang ayah kepada putranya yang penuh dengan kasih sayang dan 
ajaran tentang iman dan moral.  

Menurut penelusuran sarjanawan Islam, nama Luqman disebutkan dalam Al-
Qur’an hanya dua kali dalam juz 21 dan pada saat yang sama itu adalah nama surah ke-31. 
Adapun surat Luqman terdiri dari 34 ayat, 548 kata, 2110 huruf dan tergolong surat 
Makkiyah, kecuali ayat 28, 29, dan 30 yang termasuk dalam surat Madaniyyah. Sedangkan 
menurut M. Quraishh Shihab dalam kitabnya al-Lubab, ada yang mengecualikan tiga ayat, 
yaitu ayat 27, 28 dan 29, dengan alasan bahwa ayat-ayat tersebut berkaitan dengan 
pembicaraan antara Muslim dan Yahudi, yang pada saat itu sebagian besar tinggal di 
Madinah (Shihab, 2012a). Pendapat ini, disamping riwayat yang lemah, meskipun dipahami 
seperti itu, tidak menutup kemungkinan terjadi diskusi semacam itu di Mekkah, antara 
kaum Muslimin dan penduduk Mekkah yang menerima “pertanyaan dan contoh 
keberatan” dari orang-orang Yahudi yang tinggal di Madinah. Ada juga yang hanya 
mengecualikan ayat 4 dengan alasan bahwa ayat tersebut berbicara tentang shalat dan 
zakat, namun hal ini dianggap lemah. 

Luqman adalah di dalam al-Quran dipersonifikasikan sebagai figur yang bijaksana 
dan alim di masanya. Namun, para ulama berbeda pendapat tentang sosoknya, apakah dia 
seorang Nabi atau orang saleh yang sangat bijaksana. Mayoritas ulama memilih yang kedua. 
Ulama ahli tafsir juga berbeda pendapat tentang masa hidupnya. Ada yang mengatakan dia 
adalah anak dari saudara perempuan Nabi Ayyub (Rohani & Nufus, 2017). Namun yang 
lain mengatakan anak bibi Nabi Ayyub. Selain itu, para ulama juga berbeda pendapat 
tentang pekerjaannya. Ada yang mengatakan dia penjahit, tukang kayu, atau penggembala 
kambing. Namun, yang patut dicatat di sini adalah bahwa nama Luqman sebagai seorang 
yang alim dan bijaksana telah dikenal bangsa Arab. Luqman memiliki kata-kata bijak yang 
sangat berharga. Apa yang tertera dalam surat ini hanyalah sebagian saja. Wasiat Luqman 
dalam surat ini meliputi dasar-dasar agama yaitu akidah, adab pergaulan, bersuci dan 
aktivitas dalam kehidupan sehari-hari (Ayu, 2015). 

Quraish Shihab menarasikan kisah Luqman yang bernama lengkap Luqman bin 
Ba’ura merupakan salah satu putra Nabi Ayyub, dari suku Naubah dan bagian dari 
masyarakat Ailah, kota yang terletak di sekitar Qulzum. Ia hidup pada zaman Nabi Dawud 
dengan julukan al-hakim (orang bijak). Surah ini terdiri dari 33 ayat menurut ulama Mekah 
dan Madinah, dan 34 ayat menurut ulama Syam (Kuffah dan Basrah). Perbedaan ini hanya 
perbedaan cara menghitung, bukan berarti ada ayat yang tidak dikenali oleh mereka yang 
menilai 33 ayat (Sutikno, 2013). 

Dalam tradisi kesarjanaan Islam, Luqman al-Hakim tidak ditahbiskan sebagai 
seorang Nabi, Rasul, dan atau Malaikat, tetapi dia hanya manusia biasa. Namun, namanya 
sangat populer karena keberhasilannya dalam melaksanakan tugas sebagai ayah dan sosok 
di tengah-tengah masyarakat seperti yang diceritakan dalam Surah Luqman ayat 1-19. 
Ketokohannya sangat identik dengan dunia pendidikan Islam. Aspek pribadi Luqman al-
Hakim jika dilihat dalam perspektif pendidikan, yaitu bahwa kualitas manusia tidak terlihat 



 Edukasi Moral Anak: Kajian atas QS Luqman 12-19 perspektif Tafsir al-Misbah 

Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023 61 

 

 

 

 

dari sudut dan ras tetapi berdasarkan keunggulan dan kualitas kepribadiannya. Luqman al-
Hakim dipandang sebagai tokoh pendidik yang memiliki sifat dan perilaku yang 
menyebarkan kebijaksanaan, yaitu pemahaman dalam agama, kekuatan berpikir, 
memutuskan dalam berbicara, dan memahami dalam Islam meskipun dia bukan seorang 
nabi. 
 
Luqman Ayat 12-19 dalam Tafsir al-Misbah 

Sebelum membahas mengenai tafsir Al-Misbah terhadap Surah Luqman ayat 12-
19, maka perlu dibahas terlebih dahulu mengenai pengarang dari kitab tafsir ini. Karya 
tafsir ini ditulis oleh Prof. Dr. Muhammad Quraish Shihab, MA yang lahir pada tanggal 16 
Februari 1944 di Rappang, Sulawesi Selatan. Ulama tafsir dari Indonesia ini meraih gelar 
MA untuk spesialisasi bidang tafsir Al-Qur’an di Universitas Al-Azhar Kairo, Mesir pada 
1969 M. Di tahun 1982 beliau memperoleh gelar doktor di bidang ilmu-ilmu Al-Qur’an 
dengan predikat Summa Cum Laude di universitas yang sama. Sepak terjangnya di bidang 
pendidikan mengantarkannya menjadi Rektor IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta tahun 
1992-1998. Beliau terkenal dengan keaktifannya dalam menulis. Di antara tulisan 
fenomenalnya, antara lain “Membumikan” Al-Qur’an (Mizan, 1994), Lentera Hati (Mizan, 
1994), Wawasan Al-Qur’an (Mizan, 1996) dan tentu saja Tafsir Al-Misbah (15 jilid, Lentera 
Hati, 2003) yang menjadi rujukan kitab tafsir kontemporer . 

Mengenai Surah Luqman ayat 12-19, Quraish Shihab memberikan argumennya 
melalui Tafsir Al-Misbah yang ditulisnya. Surah Luqman ayat 12 menjelaskan tentang 
seseorang bernama Luqman yang dianugerahi oleh Allah SWT hikmah, dan mengajarkan 
kepada anaknya dengan dialog yang berbobot. Ia menyadari atas kelebihan yang diberikan 
kepada Allah atas dirinya sehingga ia bersyukur kepada Tuhan karena memberinya 
kenikmatan tersebut. Ini menunjukkan bahwa pengetahuan dan ajaran yang disampaikan 
oleh Luqman tidak berasal dari wahyu yang Tuhan ungkapkan kepada-Nya, tetapi semata-
mata berdasarkan pengetahuan dan kebijaksanaan yang Tuhan berikan kepadanya. 
Menurutnya kata hikmah berarti mengetahui yang terpenting dari segala sesuatu, baik ilmu 
maupun perbuatan. Ilmu yang didukung dengan amal, dan amal yang benar dan didukung 
oleh ilmu. Dalam ayat ini juga Allah SWT memerintahkan untuk selalu mensyukuri nikmat 
yang telah dilimpahkan kepada hamba-Nya dengan memanfaatkan segala karunia tersebut 
sesuai dengan fungsinya masing-masing, kemudian memuji Allah SWT dengan ucapan dan 
hati serta menjauhi segala yang dilarang oleh-Nya (Shihab, 2002).  

Setelah ayat sebelumnya menjelaskan tentang rasa syukur kepada Allah, dan 
tercermin dalam pengakuan kepada-Nya dan karunia-Nya, selanjutnya melalui ayat ke-13 
dijelaskan bagaimana Luqman mengamalkan hikmah tersebut melalui nasehat untuk 
anaknya. Luqman memulai nasihatnya dengan menekankan perlu kesadaran atas 
ketauhidan, yakni tidak mempersekutukan Allah (syirk). Larangan ini sekaligus 
mengandung ajaran tentang eksistensi Allah sebagai Tuhan Yang Esa. Ini disebabkan 
karena redaksional pesannya berupa larangan, “jangan menyekutukan Allah” untuk 
memberikan penekanan terhadap keharusan meninggalkan sesuatu yang buruk sebelum 
melakukan sesuatu yang baik. Pendidikan ketauhidan ini, sejurus kemudian menjadi basis 
pendidikan moral. Dengan istilah lain, sebelum mendidik atas pentingnya moralitas kepada 
sesama manusia, yang paling utama moralitas kepada Tuhan harus tuntas terlebih dahulu, 
yaitu dengan cara mengEsakannya. Karena, perbuatan syirik merupakan salah satu bentuk 
dosa besar terhadap Allah yang tak ada dosan yang sepadan dengannya. 



Khoirul Muthrofin 

62 Indonesia Islamic Education Journal  Vol. 1, No. 2 (May) 2023 

 

Selanjutnya, ayat ke-14 Surah Luqman dianggap banyak ulama bukan bagian dari 
ajaran Luqman kepada anaknya. Ayat tersebut disisipkan dalam Al-Qur’an untuk 
menunjukkan betapa penghormatan dan bakti kepada kedua orang tua menempati urutan 
kedua setelah mengagungkan Allah SWT (Shihab, 2002). Pendapat ini diperkuat dengan 
perintah bersyukur kepada Allah dengan hormat kepada kedua orang tua dan ibu. Ayat 
tersebut menanamkan pesan yang sangat kuat kepada seluruh manusia tentang kemuliaan 
seorang ibu. Karena ia telah berdedikasi mengandung dalam keadaan lemah di atas 
kelemahan (wahnan ‘ala wahnin), yaitu kelemahan yang berlipat ganda yang semakin 
bertambah. Ibu menjadi sosok yang patut disyukuri karena telah merawat anaknya hingga 
tiba sampai waktu untuk menyapih dalam waktu dua tahun sejak anak itu lahir.  

Setelah ayat sebelumnya menekankan pentingnya berbakti kepada kedua orang tua, 
pada ayat ke-15 dipaparkan kasus yang merupakan pengecualian untuk menaati perintah 
kedua orang tua, sekaligus menggarisbawahi wasiat Luqman kepada anaknya mengenai 
kewajiban meninggalkan syirik dalam segala hal, bentuk dan kapan saja dan di mana saja. 
Namun jangan memutuskan hubungan dengannya atau tidak menghormatinya. Tetapi 
tetaplah berbakti kepada keduanya selama tidak bertentangan dengan ajaran agama, dan 
bergaul dengan keduanya di dunia, yaitu selama masih hidup dan dalam urusan duniawi 
bukan menyangkut masalah iman dengan pergaulan yang baik, tetapi jangan biarkan hal ini 
mengorbankan prinsip-prinsip agama. Allah berpesan kepada setiap orang untuk 
mendampingi kedua orang tuanya dalam urusan dunia dengan cara yang baik, sesuai 
dengan pergaulan yang diketahui, bukan yang jahat, dengan tetap memperhatikan kondisi 
keduanya dengan lembut tanpa kasar. 

Ayat ke-16 merupakan kelanjutan wasiat Luqman kepada anaknya yang 
menyerukan terhadap kebaikan yang harus dilakukan dan keburukan yang perlu 
ditinggalkan. Luqman berpesan kepada anaknya bahwa sesungguhnya jika ada sesuatu yang 
baik atau buruk, sekalipun seberat biji sawi, dan berada di tempat yang paling tersembunyi, 
misalnya di dalam batu sekecil, sesempit dan sekokoh apa pun batu itu, atau di langit yang 
begitu luas dan tinggi, atau di dalam perut bumi yang begitu dalam, di mana pun mereka 
berada, pasti Allah mendatangkan mereka kemudian menghitung dan memberi pahala 
kepada mereka. Sesungguhnya Allah Maha Halus, menjangkau segala sesuatu dan Maha 
Mengetahui segala sesuatu, sehingga tidak ada yang luput dari-Nya. Menurut M. Quraish 
Shihab, dapat dikatakan bahwa jika ayat sebelumnya berbicara tentang keesaan Allah dan 
larangan menyekutukan-Nya, maka ayat ini menjelaskan tentang kekuasaan Allah untuk 
melakukan perhitungan amal perbuatan manusia di akhirat. Demikianlah, melalui 
keduanya, gambaran tentang keesaan Allah dan keniscayaan Hari Pembalasan 
digabungkan. Dua prinsip dasar akidah Islam yang seringkali mewakili seluruh akidah 
(Shihab, 2002).  

Melalui ayat ke-17, Luqman melanjutkan nasehatnya kepada anaknya yang bisa 
menjamin keberlangsungan Tauhid dan hadirnya Tuhan di dalam hati sang anak. Ia berkata 
sambil tetap memanggilnya dengan sapaan yang mesra: “Wahai anakku sayang (Yaa 
Bunayya), laksanakan sholat serulah kebaikan, dan cegahkan perbuatan munkar, serta 
bersabarlah terhadap apa yang telah menimpamu”.  

Shihab menafsirkan bahwa  selain engkau memperhatikan diri sendiri dan 
membentenginya dari kekejian dan kejahatan, juga mendorong orang lain untuk melakukan 
hal yang sama. Oleh karena itu, perintahkan dengan baik siapa pun yang mampu engkau 
ajak melakukan apa yang ma’ruf (baik) dan cegah mereka dari melakukan kemungkaran 



 Edukasi Moral Anak: Kajian atas QS Luqman 12-19 perspektif Tafsir al-Misbah 

Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023 63 

 

 

 

 

(kejahatan). Sesungguhnya kamu akan mengalami banyak tantangan dan rintangan dalam 
menjalankan tuntunan Allah, oleh karena itu tabah dan sabarlah dengan apa yang 
menimpamu dalam menjalankan berbagai tugasmu. Padahal, hal-hal yang kedudukannya 
sangat tinggi dan berada pada tingkatan kebaikan yang jauh jangkauannya, yaitu shalat, amr 
ma’ruf dan nahi munkar atau sabar adalah di antara hal-hal yang Allah perintahkan untuk 
diutamakan, sehingga tidak ada alasan untuk mengabaikan itu semua. 

Nasihat Luqman di atas menyangkut hal-hal yang berkaitan dengan perbuatan baik 
yang puncaknya adalah sholat, serta perbuatan baik yang tercermin dalam amr ma’ruf dan 
nahi munkar, serta nasihat berupa tameng yang membentengi seseorang dari kegagalan 
yaitu kesabaran dan ketabahan. Perintah untuk melakukan ma’ruf, mengandung pesan 
untuk melakukannya, karena tidak wajar untuk memerintahkannya sebelum diri sendiri 
melakukannya. Demikian pula mengharamkan kemunkaran, menuntut agar yang melarang 
terlebih dahulu mencegah diri sendiri untuk melakukannya. Itulah kiranya yang menjadi 
alasan mengapa Luqman tidak memerintahkan anaknya untuk melaksanakan ma’ruf dan 
menjauhi munkar, melainkan memerintah, menyuruh dan mencegah. Di sisi lain, 
membiasakan anak untuk melaksanakan tuntutan tersebut menimbulkan jiwa 
kepemimpinan dan kepedulian sosial dalam diri mereka 

Nasehat Luqman dalam ayat ke-18 berkaitan dengan akhlak dan adab dalam 
berinteraksi dengan sesama manusia. Pokok bahasan keimanannya sejalan dengan pokok 
bahasan akhlak. Dia menasihati putranya untuk tidak berpaling dari manusia mana pun, 
karena itu akan mencerminkan penghinaan dan kesombongan. Setiap orang harus 
menampilkan wajah berseri-seri penuh kerendahan hati. Dan saat melangkah, tidak boleh 
berjalan di bumi dengan kesombongan, tetapi berjalanlah dengan lembut dengan penuh 
wibawa. Sesungguhnya Allah tidak menyukai, yaitu tidak melimpahkan rahmat-Nya kepada 
orang-orang yang sombong dan membanggakan diri 

Ayat selanjutnya, yakni ayat ke-19 menjelaskan bahwa Luqman berpesan kepada 
anaknya untuk bersahaja dalam berjalan yaitu tidak membusungkan dada dan tidak 
berjongkok seperti orang sakit. Jangan berlari terburu-buru dan jangan berjalan lambat 
karena dapat membuang waktu. Luqman pun menyuruh anaknya untuk melembutkan 
suaranya agar tidak terdengar kasar seperti suara teriakan keledai. Padahal, suara yang 
paling buruk adalah suara keledai karena awalnya berupa siulan yang tidak menarik dan 
akhirnya menjadi bau mulut 
 
Trilogi Akhlak: Teori Pendidikan Moral ala Tafsir al-Misbah 

Setelah dipaparkan narasi tafsir M. Quraish Shihab dalam menafsirkan surah 
Luqman ayat 12-19. Penulis berpendapat, bahwa melalui surah ini, Shihab ingin 
memperkenalkan tiga konsep moral (triogi) yang penting bagi diskursus pendidikan moral. 
Tiga konsep ini harus berjalan secara seimbang, proporsional dan berdampingan satu sama 
lain. Ketiganya memiliki relasi yang tak bisa dipisahkan karena memiliki hubungan saling 
mempengaruhi keutamannya satu dengan yang lain. Tiga konsep moral tersebut, dapat 
dipaparkan sebagai berikut: 
1. Moral Spiritual 

Salah satu moralitas penting yang menjadi poin utama narasi dialog Luqman dan 
anaknya adalah berkaitan dengan nuansa spiritual. Dalam konteks ini adalah visi tauhid 
yang menjadi satu ciri pendidikan dalam narasi surah Luqman (Hamid & Zakiya, 2020). Ia 
adalah kunci bagi segenap perilaku lain, tidak menyekutukan Allah dengan entitas lain 



Khoirul Muthrofin 

64 Indonesia Islamic Education Journal  Vol. 1, No. 2 (May) 2023 

 

merupakan pendidikan pertama dan paling utama terhadap anak. Dalam konteks ini, 
Shihab menyatakan bahwa: 

“wahai anakku sayang! Janganlah engkau mempersekutukan Allah dengan sesuatu 
apapun dan jangan juga mempersekutukan-Nya sedikit persekutuan apapun lahir 
maupun batin. Persekutuan yang jelas maupun tidak jelas sesungguhnya syirik, yakni 
mempersekutukan Allah, adalah kedzaliman yang sangat besar. Hal itu adalah 
penempatan yang sangat agung pada tempat yang sangat buruk. Luqman memulai 
nasihatnya dengan menekankan perlunya mengandung pengajaran wujud dan 
keesaan Allah SWT. Bahwa redaksi pesannya berbentuk larangan jangan 
mempersekutukan Allah untuk menekankan perlunya meninggalkan sesuatu yang 
buruk sebelum melakukan yang baik” (Shihab, 2002) 

Melalui dialog Luqman dengan aanaknya ini, dapat dipahami bahwa sejarah 
monoteisme sudah ditemukan dalam realitas kehidupan masyarakat kuno (Basafiana, 
2018). Ia menjadi unsur penting yang inherently dalam ajaran agama. Dalam konteks ajaran 
Islam, maka diskursus moralitas harus berangkat dari kesadaran tauhid, artinya bahwa 
kebaikan apapun harus bersumber pada penghambaan dan ketundukan kepada Allah swt. 
Ini sekaligus menjadi narasi counter terhadap konsep moralitas yang dikembangkan oleh 
kalangan liberal yang memosisikan akal sangat superior (Burhani, 2018).  
2. Moral Individual 

Salah satu ciri penting dalam pendidikan moral yang tergambar dalam surah Luqman 
adalah moralitas syukur. Dalam konteks pendidikan moralitas, syukur dala surah Luqman, 
penulis kategorikan menjadi dua macam. Pertama, syukur vertikal yang meniscayakan 
bentuk terimakasih kepada Allah swt, karena telah diberikan nikmat dan hikmah. Kedua, 
syukur kepada orang tua, karena telah mengandung, melahirkan dan mendidik anak-
anaknya. Bahkan di dalam al-Quran, memuat pendidikan moral-prenatal bagi orang tua. 
Yakni anak harus benar-benar dijadikan sebagai amanah dari Allah, yang harus dijaga 
sampai sembilan bulan, melahirkannya dengan baik dan memenuhi haknya melalui 
pemberian ASI eksklusif selama dua tahun.  

Shihab dalam tafsirnya mengugkapkan bahwa istilah syukur berasal dari kata syakara 
yang artinya antara lain pujian atas kebaikan atas keberlimpahan sesuatu. Rasa syukur 
seseorang kepada Allah diawali dengan menyadari dari lubuk hatinya betapa besarnya 
nikmat dan rahmat-Nya, serta disertai dengan ketundukan dan kepatuhan, yang 
menimbulkan rasa cinta kepada-Nya dan dorongan untuk mengagungkan-Nya (Shihab, 
2002).  

Selain itu, Shihab juga menegaskan bahwa hikmah adalah syukur, karena dengan 
syukur yang dikemukakan diatas, seseorang mengenal Allah dengan mengenal anugerah-
Nya (baca: hikmah). Melalui ma’rifat Allah seseorang akan kagum dan patuh kepada-Nya, 
dan dengan mengenal Allah dan mengetahui fungsi anugerah-Nya, seseorang akan 
memiliki pengetahuan yang benar, lalu atas dorongan kesyukuran itu, ia akan melakukan 
amal yang sesuai dengan pengetahuannya, sehingga amal yang lahir adalah amal yang tepat 

pula (Shihab, 2002). Ayat diatas menurut Shihab, menggunakan bentuk mudhari’ atau kata 

kerja masa kini sekaligus untuk menunjukkan bahwa aktivitas syukur (يشكر ) mengesankan 
bahwa siapa yang datang kepada Alah pada masa apapun, Allah menyambutnya dan 
senantisa mencurahkan anugerah-Nya sepanjang amal yang dilakukan. Selain itu, syukur 
hendaknya ditampilkan secara kontinue dari dari sepanjang masa, dari waktu ke waktu. 

Sebaliknya, kekufuran menggunakan kata kerja lampau (كفر) yang mengisyaratkan bahwa 



 Edukasi Moral Anak: Kajian atas QS Luqman 12-19 perspektif Tafsir al-Misbah 

Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023 65 

 

 

 

 

kekufuran atau ketidaksyukuran merupakan perbuatan yang sia-sia, harus ditinggalkan. Ia 
tak perlu dilakukan dimasa kini karena akan mendatangkan penyesalan di masa depan.  

Di dalam karyanya yang lain, Shihab mengutip pendapat Ar-Raghib Al-Isfahani, 
salah seorang pakar bahasa al-Qur’an dalam karyanya Al-Mufradat fi Gharib Al-Quran bahwa 
istilah “syukur” memberikan makna “gambaran dalam benak tentang nikmat dan 
menampakkannya ke permukaan.” Lebih lanjut, kata ini menurut ulama berasal dari kata 
“syakara” yang berarti “membuka” sehingga ia merupakan lawan dari kata “kafara” (kufur) 
yang berarti menutup (salah satu artinya adalah) melupakan nikmat dan menutup-
nutupinya. Dengan demikian, akhlak syukur memberikan pengertian bahwa manusia dalam 
hal ini anak, harus dididik sedini mungkin untuk mudah mengapresiasi orang lain, bersikap 
terbuka, tidak nir-sosial serta mampu tumbuh dalam kebahagiaan karena luasnya nikmat 
Allah (Shihab, 2012b). 

 Ketika syukur ini telah menjadi sifat atau karakter manusia, maka akan berubah 
menjadi syakur. Mahfud, dengan mengutip pendapat Shibah menyatakan bahwa hamba-
hamba Allah yang syakur, berbeda kapasitasnya dengan nama indah (asma al-husna) yang 
disandang oleh Allah (as-Syakur). Dalam pengertian lain, manusia yang mau bersyukur 
kepada manusia/makhluk lain direalisasikan dengan sifat mengapresiasi kebaikan orang 
lain serta membalasnya dengan sesuatu yang lebih baik. Konteks syukur yang seperti ini 
dapat juga merupakan bagian dari syukur kepada Allah. Hal ini bisa diderivasi dari hadis 
Nabi Saw, “Wa-man lam yasykur an-nas lam yasykur Allah; Siapa yang tidak mensyukuri 
manusia maka ia tidak mensyukuri Allah”. (HR. Abu Daud dan At-Turmudzi). Hadis ini 
dapat dimaknai bahwa siapa yang tidak pandai berterimakasih (bersyukur) atas kebaikan 
manusia maka ia pun tidak akan pandai mensyukuri Allah karena kebaikan orang lain yang 
diterimanya itu bersumber juga dari Allah (Mahfud, 2014). Bahkan dalam beberapa 
penelitian terungkap bahwa akan timbul emosi-emosi positif yang muncul karena 
membiasakan rasa syukur diantaranya adalah kemurahan hati kepada orang lain, perasaan 
optimis menjalani kehidupan, dan memiliki suasana hati yang lebih baik. Bahkan 
Kebersyukuran juga mengarahkan seseorang untuk memandang dirinya lebih positif 
(Akmal, 2018). 
3. Moral Sosial 

Tema penting dalam narasi pendidikan moral pada surah Luqman adalah seruannya 
untuk mengajak pada kebaikan dan mencegah keburukan (M. Arif, 2019). Dalam konteks 
ini, Shihab menarasikan tafsirnya sebagai berikut: 

“wahai anakku sayang, laksanakanlah shalat dengan sempurna syarat, rukun dan 
sunnahsunnahnya. Dan disamping engkau memperhatikan dirimu dan 
membentenginya dari kekejian dan kemungkaran, anjurkan pula orang lain berlaku 
serupa. Karena itu perintahkanlah secara baik-baik siapapun yang mampu engkau ajak 

mengerjakan yang ma’ruf dan cegahlah mereka dari kemungkaran. Memang engkau akan 
mengalami banyak tantangan dan rintangan dalam melaksanakan tuntunan Allah, 
karena itu tabah dan bersabarlah terhadap apa yang menimpamu dalam melaksanakan 
aneka tugasmu. Sesungguhnya yang demikian itu yang sangat tinggi kedudukannya dan jauh 

tingkatnya dalam kebaikan yakni shalat, amar ma’ruf dan nahi mungkar atau kesabaran 
termasuk hal-hal yang diperintah Allah agar diutamakan, sehingga tidak ada alasan 
untuk mengabaikannya” (Shihab, 2002: 135) 
Dari ayat di atas, tafsir Shihab menarasikan secara interrelasi bahwa terdapat 

keterhubungan yang tidak bisa dipisahkan (erat) antara: sholat, seruan tentang kebenaran, 



Khoirul Muthrofin 

66 Indonesia Islamic Education Journal  Vol. 1, No. 2 (May) 2023 

 

melakukan tindakan preventif terhadap keburukan dan sabar. Dapat kita pahami bahwa 
sholat merupakan modal spiritual yang dapat membangun keberagamaan intrinsik, untuk 
mengokohkan mental-psikis seseorang sebagai bekal melakukan transformasi sosial. 
Perubahan sosial yang dilandasi pada sikap keberagamaan intrinsi, secara signifikan akan 
melahirkan sikap toleran pada pemeluknya. Dalam hal ini, Muhid (2020: 59) berargumen 
bahwa orang dengan orientasi religius intrinsik cenderung mencari tahu makna agamanya 
lebih mendalam dan mereka lebih berorientasi pada keyakinannya daripada pada dirinya 
sendiri. Oleh karena itu orang dengan orientasi intrinsik secara terbuka menerima 
perbedaan dan lebih toleran terhadap kelompok lain. 

Bagi penulis, dua terma penting yang terkandung dalam ayat ini, yaitu amar ma’ruf dan 
nahi munkar dapat dikatakan sebagai basis keharmonisan sosial. Maka, dua konsep ini dapat 
dipandang sebagai dua sisi mata uang yang saling berhubungan. Konsep amar ma’ruf dapat 
dikaitkan dengan diskursus kerukunan, sedangkan nahi munkar dapat dipahami sebagai 
konflik dalam konteks karakter sosial. Hal ini penting untuk dikaitkan mengingat moralitas 
sangat berhubungan dengan realitas sosial di tengah masyarakat. Karena sifatnya yang tak 
bisa dipisahkan, maka semakin tinggi intensitas konflik keagamaan (munkar) pada sebuah 
komunitas umat beragama menandakan kualitas kerukunan (ma’ruf)  pada komunitas 
tersebut semakin rendah. Demikian sebaliknya, semakin tinggi kualitas kerukunan 
menandakan semakin rendah intensitas konflik keagamaan pada komunitas tersebut 
(Fidiyani, 2013). 

Kerukunan dalam konteks ini dinilai dalam kategori “kondisi baik” (ma’ruf) dan 
tradisi kerukunan merupakan ajaran agama yang berlaku sejak lama, ia telah membudaya. 
Namun sangat disayangkan bahwa penyimpangan norma sosial dan budaya dalam bentuk 
letupan-letupan konflik (munkar) dalam bentuk apapun: agama, politik, etnis dan 
semacamnya tidak bisa dihindari dalam sejarah manusia. Hal ini disebabkan karena nihilnya 
rasa syukur, rendahnya basis spiritual dan absennya hikmah yang dimiliki manusia sebagai 
seorang individu dan bagian dari komunitas sosial. Maka, dalam surah Luqman ayat 17 ini 
dipungkasi dengan pendidikan untuk sabar. Karena prestasi seseorang untuk melahirkan 
tatanan masyarakat yang rukun dan harmonis, memiliki tantangan yang berat. 

PENUTUP  

Pendidikan dan moralitas merupakan dua entitas yang tak bisa dipisahkan. Keduanya 
bagai dua mata uang yang saling melekat. Dalam kaitannya antara visi moral dalam 
pendidikan, maka merujuk pada surah Luqman ayat 12-19 merupakan sebuah keniscayaan. 
Telah banyak penelitian yang mengkaji dialog bernas ayah dan anak ini untuk 
mengonseptualisasikan pendidikan Islam. Dalam penelitian ini, ditemukan bahwa 
kedahsyatan yang terkadung dalam surah Luqman ini adalah muatan teori moralnya yang 
unik. Jika moralitas kebanyakan dilahirkan dari rahim pemikiran an sich, maka tidak 
demikian dalam dialog antara Luqman Hakim dan anaknya ini. Moralitas yang terkandung 
dalam surah ini setidaknya mengintegrasikan antara moralitas spiritual, individual dan 
sosial. Ketiganya menyublimasi menjadi satu paket dalam pendidikan moral pada anak. 
Mengesampingkan salah satunya sama halnya meruntuhkan teori moral yang telah menjadi 
ciri khas dalam khasanah pendidikan Islam. 

 
 



 Edukasi Moral Anak: Kajian atas QS Luqman 12-19 perspektif Tafsir al-Misbah 

Indonesia Islamic Education Journal Vol. 1, No. 2 (May) 2023 67 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Akmal. (2018). Konsep Syukur (Gratefulnes) (Kajian Empiris Makna Syukur bagi Guru Pon-
Pes Daarunnahdhah Thawalib Bangkinang Seberang, Kampar, Riau). Jurnal 
Komunikasi Dan Pendidikan Islam, 7(2), 1–22.  

Arif, M. (2019). Penanaman nilai-nilai islam dalam membentuk sopan santun anak di 
raudlatul athfal al-azhar menganti. Cakrawala Dini: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 
10(1), 31-41. 

Ayu, S. (2015). Tafsir Surat Luqman Ayat 12-19 Tentang Pendidikan Anak Menurut Muhammad 
Quraish Shihab Dan Mahmud Yunus (Studi Komparasi) [UIN Walisongo Semarang]. 
http://eprints.walisongo.ac.id/5240/1/104211015.pdf 

Basafiana, F. (2018). The Representation of Divine Attributes Of Monotheistic Religions In Ziggy 
Zezsyazeoviennazabrizkie’s All The Fish In The Sky Novel. UIN Syarif Hidayatullah 
Jakarta. 

Burhani, A. N. (2018). Pluralism, Liberalism and Islamism: Religious Outlook of Muhammadiyah. 
25(3). 

Fidiyani, R. (2013). Kerukunan Umat Beragama di Indonesia. In Jurnal Dinamika Hukum 
(Vol. 13, Issue 3). 

Flick, U. (2009). An Introduction To Qualitative Fourth Edition. SAGE Publications, 506. 

Hamid, E. A., & Zakiya, R. W. N. (2020). Tafsir Qur’an Surat Luqman Ayat 12 – 19 
Substansinya Dengan Pesan Moral Luqman Al-Hakim Dalam Pendidikan Islam. Al - 
Mujaddid: Jurnal Ilmu-Ilmu Agama, 2(2), 22–47. 
https://doi.org/10.51482/almujaddid.v2i2.41 

Hidayat, N. (2016). Konsep Pendidikan Islam Menurut Q.S. Luqman Ayat 12-19. Ta’allum: 
Jurnal Pendidikan Islam, 4(2), 359–370. https://doi.org/10.21274/taalum.2016.4.2.359-
370 

Mahfud, C. (2014). The Power of Syukur: Tafsir Kontekstual Konsep Syukur dalam al-
Qur’an. Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman, 9(2). 
https://doi.org/10.21274/epis.2014.9.2.377-400 

Muchlis, M. (2020). Pembelajaran Materi Pendidikan Agama Islam (Pai) Berwawasan 
Moderat. Profetika: Jurnal Studi Islam, 21(1), 11–20. 
https://doi.org/10.23917/profetika.v21i1.11053 

Muhid, A. (2020). Religious tolerance among college students: How it’s influenced by 
religious orientation and personality traits? HUMANITAS: Indonesian Psychological 
Journal, 17(1), 55. https://doi.org/10.26555/humanitas.v17i1.12222 

Muhid, A., Asnawi, & S. A. P., R. S. (2018). Pendidikan Moral melalui Pembelajaran Kitab 
Alfiyah ibn Malik di Pondok Pesantren Langitan Tuban. Jurnal Pendidikan Agama Islam 
(Journal of Islamic Education Studies), 6(1), 106–126. 
https://doi.org/10.15642/jpai.2018.6.1.106-126 

Nata, A. (2000). Seri Kajian Filsafat Pendidikan Islam. Gramedia. 

Nucci, L., Narvaez, D., & Krettenauer, T. (2014). Handbook of Moral and Character Education 



Khoirul Muthrofin 

68 Indonesia Islamic Education Journal  Vol. 1, No. 2 (May) 2023 

 

(L. Nucci, D. Narvaez, & T. Krettenaue (eds.); 2nd ed., Issue June). Routledge. 

Qowim, A. N. (2020). Metode Pendidikan Islam Perspektif Al- Qur ’ an. 3(01), 35–58. 

Rohani, & Nufus, H. (2017). Pendidikan Anak menurut Surat Luqman Ayat 12-19 Dalam 
Tafsir Ibnu Katsir. Al-Iltizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(1), 108–129. 

Rosidin. (2013). Konsep Andragogi Dalam Al-Qur’an; Sentuhan Islami Pada Teori Dan Praktik 
Pendidikan Orang Dewasa. Malang:Litera Ulul Albab. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qurʾan. Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (2012a). Al-Lubab; Makna, Tujuan, dan pelajaran dari Surahsurah Al-Qur’an. 
Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (2012b). Wawasan AL-Quran. Mizan Pustaka. 

Spradley, J. P. (1997). Metode Etnografi. Tiara Wacana. 

Sutikno. (2013). Pola Pendidikan Islam dalam Surat Luqman ayat 12-19. Jurnal Pedidikan 
Agama Islam, 02(02), 287–302. 

Wahyudi, W. E. (2018). Tri-Relasi Kompetensi sebagai “ brand image ” Pendidikan 
Nasional. Kuttab: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 2(2). 

 


