
 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(168) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

JOSSE: Journal Of Social Science And Economics 
Volume. 1, Number. 2, April 2022 

Hlm : 168-185 
https://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/josse/index 

 

 

KIAI'S STRATEGY IN DEVELOPING THE SALAFIYAH 
EDUCATION SYSTEM IN THE MIDDLE OF MODERNIZATION  

Muhammad Tahmid1*, Abu Darim2 
1, 2 Institut Pesantren KH. Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 

*email.themumid@gmail.com  

Abstract 
The Kiai's strategy has an important role in Islamic boarding schools to realize the goals and 
achieve a vision and mission of Islamic boarding schools. What is the kiai's strategy in developing 
the education system and what is the kiai's strategy in implementing the salafiyah education 
system in the midst of modernization. As well as knowing the nature, history, characteristics, 
education system, functions and goals in realizing this. There are two focuses of this research, 
namely: 1). What is the kiai's strategy in developing the salafiyah education system in the midst of 
modernization? 2). What is the kiai's strategy in implementing the salafiyah education system in 
the midst of modernization? 3). Why the Al-Yasini Integrated Islamic Boarding School must 
develop a salafiyah education system in the midst of modernization. In this study, the author uses a 
type of qualitative research with a qualitative descriptive approach. Data collected through 
observation, interviews and documentation. The validity of the data by means of triangulation. The 
results of the research found at the research site indicate that the kiai's strategy in developing the 
Salafiyah pesantren education system in the midst of modernization (a case study at PP Terpadu 
Al-Yasini Pasuruan) is going well. The policy carried out by the kiai is to require participation in all 
formal and non-formal activities. 

Keywords: Kiai Strategy, Education System Development, Salafiyah, Modernization 

 

Abstrak 

Strategi Kiai mempunyai peran penting dalam pondok pesantren untuk mewujudkan tujuan 

dan tercapainya suatu visi dan misi pondok pesantren. Bagaimana strategi kiai dalam 

pengembangan sistem Pendidikan dan bagaimana strategi kiai dalam pelaksanaan sistem 

Pendidikan salafiyah ditengah modernisasi. Serta mengetahui hakikat, sejarah, karakteristik, 

sistem Pendidikan, fungsi dan tujuan apa saja dalam mewujudkan hal tersebut. Adapun fokus 

penelitian ini ada dua yaitu : 1). Bagaimana strategi kiai dalam pengembangan sistem 

pendidikan salafiyah ditengah modernisasi? 2). Bagaimana strategi kiai dalam pelaksanaan 

sistem pendidikan salafiyah ditengah modernisasi? 3). Mengapa Pondok Pesantren Terpadu 

Al-Yasini Harus mengembangkan sistem pendidikan salafiyah ditengah modernisasi? Dalam 

penelitian ini, penulis menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan deskriptif 

kualitatif. Data yang dikumpulkan melalui observasi, wawancara dan dokumentasi. 

Keabsahan data dengan cara triangulasi. Hasil penelitian yang ditemukan di lokasi penelitian 

https://jurnal.stai-alazharmenganti.ac.id/index.php/josse/index
mailto:*email.themumid@gmail.com


 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(169) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

menunjukkan bahwa strategi kiai dalam pengembangan sistem pendidikan pesantren 

salafiyah di tengah modernisasi  (studi kasus di PP Terpadu Al-Yasini Pasuruan) berjalan 

dengan baik. Kebijakan yang dilakukan oleh kiai yakni mewajibkan mengikuti semua 

kegiatan baik formal dan non-formal. 
Kata kunci : Strategi Kiai, Pengembangan Sistem Pendidikan, Salafiyah, Modernisasi 

 

 

Pendahuluan 

Pesantren salafiyah merupakan salah satu jenis pendidikan Islam yang bersifat 

tradisional di Indonesia untuk mendalami dan mempelajari ilmu agama Islam dan 

mengamalkannya sebagai pedoman hidup keseharian. Pesantren telah hidup sejak 

ratusan tahun yang lalu, serta telah menjangkau hampir seluruh lapisan masyarakat 

Muslim (Wahid, 2015). Hingga saat ini, pesantren masih tetap eksis di tengah arus 

modernisasi. Hal ini berbeda dengan lembaga pendidikan tradisional islam di kawasan 

dunia muslim lainnya, dimana akibat gelombang pembaharuan dan modernisasi yang 

semakin kencang telah menimbulkan perubahan yang membawanya keluar dari 

eksistensi lembaga- lembaga pendidikan tradisonal (Azra, 1990). Kemampuan 

pesantren untuk tetap bertahan karena karakter dan eksistensinya sebagai lembaga 

yang tidak hanya identik dengan makna ke-Islaman, tetapi juga mengandung makna 

keaslian Indonesia (Madjid, 1997).  

Di dalam disertasinya, Zamakhsyari Dhofir menyebut lima elemen dasar dari tradisi 

pesantren, yaitu adanya: 1.) Tempat tinggal santri yang dikenal dengan pondok; 2.)  

Masjid (tempat shalat); 3.) Santri (student); 4.) Pengajaran kitab-kitab klasik; dan 5.) 

Kiai-ulama sebagai pengasuh.  Kelima elemen dasar ini menyatu dalam sebuah 

kompleks pesantren. Oleh karena itu orang sering menyebutnya dengan istilah pondok 

pesantren. Kompleks pesantren ini pada umumnya berada di daerah pedesaan 

dibangun oleh kiai atas bantuan masyarakat setempat dengan bangunan yang sangat 

sederhana (Dhofier, 2011).  

Pesantren sebenarnya tidak hanya diidentifikasikan sebagai pandangan,  seperti 

halnya 5 elemen dasar di atas, namun pesantren memiliki tradisi-tradisi dan nilai-nilai 

khas di dalamnya. Inilah yang membedakan pesantren dengan lembaga-lembaga 

pendidikan lain pada umumnya. Dalam penelitiannya, Gus Dur mengemukakan 

argumentasinya bahwa pesantren paling tidak harus memiliki tiga elemen utama yang 

layak untuk menjadikannya sebagai sebuah subkultur juga sekaligus sebagai pembeda 

dengan lembaga-lembaga pendidikan lain pada umumnya (Muhammad, 2019), yaitu 1.) 

pola kepemimpinan pesantren yang mandiri dan tidak terkooptasi oleh negara; 2.) 

kitab-kitab rujukan umum yang selalu digunakan dan diambil dari berbagai abad 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(170) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

(dalam terminologi pesantren dikenal dengan kitab klasik, kitab kuning atau kitab 

salaf); 3.) sistem nilai (value system) yang di anut (Abdullah, 2014).  

Jika dilihat dari sejarahnya, pesantren didirikan dalam rangka mendidik, melatih, 

dan menanamkan nilai-nilai luhur (akhlaqul karimah) kepada santrinya, terutama 

tentang kesederhanaan hidup, keikhlasan, kemandirian, asketisme (zuhud), dan lain-

lain. Ini semua merupakan nilai-nilai utama Islam, bahkan menjadi konsen semua ajaran 

agama.  Hal penting lainya adalah tradisi keilmuan pesantren yang dikenal sangat kuat 

melakukan pemeliharaaan terhadap literatur-literatur keislaman salaf atau biasa 

disebut klasik. Istilah klasik menunjukkan pada periode sejarah Islam abad 

pertengahan, terutama pada sekitar abad ke-13 M sampai abad ke-19 M(Muhammad, 

2019). 

Masyarakat pesantren menyebut literatur klasik dengan istilah kitab kuning. Semua 

literatur kitab kuning tersebut ditulis dalam bahasa arab yang tanpa tanda baca dan 

ditulis pada kertas berwarna kecokelat-cokelatan atau kekuning-kuningan. Kitab-kitab 

tersebut diajarkan kepada para santri dalam forum-forum belajar, baik di dalam 

maupun di luar kelas. Metode pengajarannya mengambil bentuk-bentuk bandongan, 

sorogan dan hafalan. Disamping ketiga metode ini, ada juga metode diskusi yang dalam 

istilah pesantren dikenal dengan musyawarah atau munadzarah. Metode ini 

diselenggarakan di hampir semua pesantren, terutama dipraktikkan di pesantren-

pesantren besar, yakni pesantren yang telah memiliki jumlah santri yang banyak dan 

mata pelajaran yang tinggi.  

Seiring berjalannya waktu, masyarakat indonesia menghadapi modernisasi yang 

menyebabkan perubahan di berbagai bidang. Baik di bidang ekonomi, sosial budaya dan 

juga pendidikan. Proses transformasi yang di sebabkan modernisasi ini tidak dapat 

dihindari, oleh karena itu semua kelompok masyarakat termasuk masyarakat pesantren 

harus siap menghadapinya dan menanggapi gejala-gejalanya secara kritis (Ginandjar, 

1996).   

Semakin kuat gelombang modernisasi ini akhirnya menimbulkan berbagai macam 

pengaruh dalam setiap institusi di masyarakat seperti institusi pendidikan. Hal ini dapat 

dilihat dari dinamika sistem pendidikan pesantren salafiyah yang merupakan salah satu 

institusi pendidikan di Indonesia, seperti Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini yang 

mulai dulu hingga sekarang masih menganut sistem pendidikan pesantren salafiyah 

dengan kajian kitab-kitab kuningnya menggunakan sistem sorogan, bandongan, syawir 

dan halaqoh. Sistem pendidikan salafiyah di pondok pesantren Al-Yasini ini dihadapkan 

dengan modernisasi yang mempengaruhi aspek sistem pendidikan dan teknologi di 

dalamnya, sehingga menuntut pihak pesantren membuka ruang untuk perubahan. 

Meskipun saat ini pondok pesantren Al-Yasini telah mengadopsi berbagai sistem 

pendidikan modern namun tidak serta merta menghapuskan sistem pendidikan 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(171) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

salafiyah didalamnya, pesantren Al-Yasini tetap mengembangkankan ke salafannya 

sebagai bentuk identitas dan ruh pesantren. 

Dengan kata lain, Perubahan berbagai sistem kehidupan menghadapkan pondok 

pesantren kepada keharusan merumuskan kembali sistem pendidikan yang 

dijalankannya. Di dalam proses perjumpaan budaya, pondok pesantren berada dalam 

proses pergumulan antara identitas dan keterbukaan. Di satu pihak, pondok pesantren 

dituntut mengembangkan identitasnya sebagai pusat transmisi ilmu- ilmu keislaman, 

pusat pemeliharaan tradisi pendidikan Islam, dan pusat reproduksi ulama. Sementara di 

pihak lain, pondok pesantren juga harus bersedia membuka diri terhadap sistem-sistem 

lain. 

Beberapa penelitian memaparkan senada, seperti Evita Yuliatul Wahidah (2015), 

yang berjudul “Studi Implementasi Tradisionalisasi Dan Modernisasi Pendidikan Di 

Pondok Pesantren”. Pondok Pesantren sebuah pondok pesantren tradisional yang telah 

memperlihatkan ketangguhan lembaga pendidikan Islam tradisional ini. Dalam 

perkembangannya dengan romantika yang dialami dan tetap menyandang identitas 

tradisional, walaupun dalam pola pembelajaran dan sistemnya sudah menerapkan 

sistem modern, ini masih tetap berdiri megah dan berperan aktif dalam mencerdaskan 

umat. Ada beberapa nilai fundamental pendidikan pesantren yang kemudian 

membentuk pola pendidikan yang dapat dijadikan alternatif Pendidikan Islam di 

Indonesia. Nilai-nilai fundamental itu adalah: Komitmen untuk Tafaqquh Fiddin 

Pendidikan sepanjang waktu (fullday school), Pendidikan terpadu (Integratif), 

Pendidikan seutuhnya (afektif, kognilif, psikomotorik), Keragaman yang bebas dan 

mandiri serta bertanggungjawab, Pesantren adalah bentuk masyarakat kecil. 

Selain itu, Mohammad Riza Zainuddin (2020), memaparkan bahwa Pesantren 

tradisionaldi era modern masih dibutuhkan karena mampu memberikan pemenuhan 

terhadap kebutuhan dalam bidang rohani dan spiritual sebagai  kebutuhan  abadi  

manusia.  Dalam  era  modernisasi  sekarang  ini,  di mana  dampak  negatif  dari  

kemajuan  ilmu  pengetahuan  dan  teknologi  (IPTEK) lebih besar dirasakan oleh 

masyarakat terutama dengan munculnya berbagai bentuk  dekadensi akhlak/moral  

manusia,  pesantren tradisional  di era modern masih   tetap   relevan untuk  tetap 

dipertahankan. Kemajuan IPTEK telah menyebabkan  manusia kehilangan  ketentraman 

dan kebahagiaan mental spiritual akibat  persaingan  dalam  bidang  materi,  kuatnya  

dominasi  budaya Barat,  sifat  manusia  yang  materialistis  dan individualistis, serta 

nafsu manusia yang hanya mementingkan segi-segi kehidupan duniawi dan melupakan 

akhirat. Senada dengan, Moch. Sya’roni Hasan dengan risetnya di Pondok  Pesantren  Al-

Urwatul  Wutsqo menyampaikan bahwa santri tetap diberikan Pengajaran kitab klasik, 

pelatihan Qur’any, pengajian rutinan  tiap  bulan/  selapanan, sebagai bagaian 

kurikulum pesantren ditengah era moderinisasi. 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(172) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

Berdasarkan fakta serta temuan dari hasil riset, peneliti tertarik untuk melakukan 

kajian yang mendalam terutama terhadap strategi pesantren Al-Yasini dalam 

pengembangan sistem pendidikan pesantren salafiyahnya di tengah modernisasi yang 

berlangsung sedemikian kuat seperti sekarang ini. Tujuan oenelitian adalah Mengetahui 

strategi kiai dalam pengembangan sistem pendidikan salafiyah ditengah modernisasi. 

Mengetahui Strategi kiai dalam pelaksanaan sistem pendidikan salafiyah ditengah 

modernisasi. Mengetahui Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini Harus mengembangkan 

sistem pendidikan salafiyah ditengah modernisasi 

 

Metode Penelitian 
Bagian ini menguraikan  

Dalam penelitian ini digunakan pendekatan kualitatif deskriptif, yaitu prosedur 

penelitian yang menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari 

orang-orang dan perilaku yang dapat diamati (Moleong, 2011)  Selain itu, pada 

hakikatnya penelitian kualitatif ialah mengamati orang dalam lingkungan hidupnya, 

berinteraksi dengan mereka, berusaha memahami bahasa dan tafsiran mereka tentang 

dunia sekitarnya. 

Penulis memilih pendekatan ini, karena pengumpulan data dalam penelitian ini 

bersifat kualitatif dan juga tidak bermaksud untuk menguji hipotesis. Artinya, penulis 

hanya menggambarkan dan menganalisa secara kritis terhadap suatu permasalahan 

yang dikaji oleh penulis tentang sistem strategi kiai dalam mepertahankan sistem 

pendidikan pesantren salafiyah di tengah modernisasi di Pondok Pesantren Terpadu Al-

Yasini. Teknik pengumpulan data yang digunakan peneliti meliputi, observasi, 

wawancara dan dokumentasi. Analisis data dalam penelitian ini menggunakan analisis 

deskriptif kualitatif (deskriptif kualitatif), yakni penelitian ini bertujuan 

menggambarkan suatu keadaan yang dipandang dari segi hukum. Dengan demikian 

diharapkan dapat diperoleh gambaran secara jelas mengapa perlu adanya kantin 

kejujuran, kemudian mengelompokannya dan menganalisanya. Adapun alasan-alasan 

menggunakan analisis data deskriptif kualitatif ini karena masalah penelitian belum 

begitu jelas, sehingga untuk mendapatkan informasi dan data peneliti langsung masuk 

ke obyek atau subyek penelitian. Dengan kualitatif, kebenaran data yang telah diperoleh 

akan dapat lebih dipastikan. Karena peneliti akan langsung berinteraksi dengan subyek 

penelitian. 

Hasil dan Pembahasan 
Pengembangan Sistem Pendidikan Pondok Pesantren 

Dalam praktik hidup keseharian, Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini berusaha 

untuk menyadarkan santrinya betapa pentingnya ilmu agama dan pengamalannya 

dalam kehidupan sehari-hari. Keimanan kepada Allah Swt. harus terus ditingkatkan. 

Ibadah harus dijalankan dengan disiplin, baik amalan wajib maupun sunnah. Warga 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(173) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

pesantren dianjurkan untuk mengamalkan nilai-nilai fiqh, tasawuf dan akhlak (etika). 

Orientasi terhadap kehidupan akhirat tidak boleh dinomorduakan karena hasrat 

duniawi. Menghindari segala perbuatan yang haram dalam kehidupan harus menjadi 

komitmen sepanjang hayat. 

Setiap santri harus memiliki pemahaman yang baik terhadap agamanya. Kemuliaan 

ilmu agama tidak berkurang akibat tuntutan untuk mempelajari ilmu- ilmu umum. 

Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini sangat menekankan pentingnya menuntut ilmu, 

dan begitu perlunya pemahaman yang baik terhadap suatu ilmu terutama ilmu agama. 

Menurut wawancara kami dengan P1, tentang sistem pendidikan di Pondok 

Pesantren Terpadu Al-Yasini yaitu: 

“Disinilah mengapa Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini sampai sekarang tetap 
dalam pengembangan sistem pendidikan salafiyahnya, karena didalam pendidikan 
salafiyah terdapat sebuah pendidikan karakter yang tidak bisa diajarkan atau 
didapat dalam pendidikan modern. Seperti bagaimana cara ber-etika yang benar 
baik kepada yang muda, yang tua bahkan kepada orang tua, bagaimana cara 
hormat dan ta’dzim kepada seorang guru, Bagaimana cara atau praktek ubudiyah 
yang baik dan benar sesuai dengan ketentuan syari’at, mulai dari cara wudhu, 
sholat, puasa dan ibadah- ibadah lainnya. Itu semua hanya bisa kita pelajari secara 
rinci dan jelas di pendidikan salafiyah.”   

 

Dari hasil wawancara tersebut ada juga yang tidak kalah penting dan tidak bisa 

dihilangkan dari identitas pendidikan salafiyah yakni cara memaknai dan memahami 

literatur atau kitab-kitab klasik islam dengan menggunakan makna pegon yang terbukti 

telah memberikan hasil signifikan kepada para santri dalam memahami kitab-kitab 

tersebut. Berbekal hal tersebut para santri nantinya diharapkan bisa menguasai 

berbagai disiplin ilmu agama, mulai dari ilmu gramatika bahasa Arab atau Nahwu, 

Sharaf, balaghah, mantiq, fiqih, tauhid, tajwid, ushul fiqih, tafsir, hadis, hingga tasawwuf. 

 

Strategi Kiai dalam Pengembangan Sistem Pendidikan Salafiyah 

Penting kali ini kita lihat bagaimana strategi Pondok Pesantren Terpadu Al- Yasini 

dalam pengembangan sistem pendidikan salafiyahnya. Dalam pengembangan sistem 

pendidikan salafiyahnya pondok ini menerapkan berbagai macam kebijakan, 

diantaranya:   

a. Mewajibkan seluruh santri yang mengikuti kegiatan formal atau sekolah di 

bawah naungan Yayasan untuk mukim atau mondok di pesantren dan 

menempati asrama-asrama pesantren. Hal ini dilakukan dalam rangka 

memudahkan pengurus untuk mengontrol semua santri untuk mengikuti semua 

kegiatan dan pendidikan yang di terapkan oleh pesantren. 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(174) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

b. Santri diwajibkan untuk mengikuti Madrasah Diniyah. Dimana Madrasah diniyah 

tersebut adalah sebuah lembaga non-formal yang dibentuk untuk melaksanakan 

pembelajaran dengan menganut sistem pendidikan salafiyah berjenjang sesuai 

dengan tingkatan-tingkatan masing-masing. Perlu diketahui Madrasah diniyah 

disini memiliki 3 jenjang yang berbeda. Pertama, Madrasah Diniyah tingkat Ula. 

Kedua, Madrasah Diniyah tingkat Wustho. Ketiga, Madrasah Diniyah tingkat Ulya. 

c. Ba’da maghrib, semua santri diwajibkan untuk mengikuti kegiatan belajar Al-

qur’an yang dilaksanakn oleh LPQ (lembaga Pembelajaran Al-Qur’an). Dimana 

lembaga ini merupakan lembaga non-formal yang khusus mengajarakan Al-

Qur’an kepada para santri. Bagi santri yang sudah lulus LPQ diwajibkan 

mengikuti kegiatan ngaji bandongan yakni kitab Tafsir al-jalalain yang diajarkan 

langsung oleh kiai. 

d. Bagi santri mahasiswa diwajibkan untuk mengikuti pengajian bandongan, 

dengan waktu dan kitab yang berbeda-beda. Pengajian kitab dengan 

menggunakan sistem bandongan ini di ajarkan oleh para Gus dan Ustad-ustad 

senior di Pondok Pesantren Al-Yasini. Diantara kitab yang diajarkan adalah kitab 

Riyadh as-Sholihin, Bidayah al- Hidayah, Minhaj at-Tholibin, Safinah an-Najah, 

Ihya’ ulumuddin, Shohih al-Bukhori dan berbagai kitab-kitab yang lain. 

e. Santri mahasiswa di haruskan untuk mengikuti kegiatan sorogan kitab kuning 

kepada Ustad-ustad senior sesuai dengan tingkatannya masing- masing. Kitab 

yang dijadikan materi sorogan ada 2 tingkatan, yakni kitab Fath al-Qorib bagi 

pemula, dan kitab Fath al-Muin bagi tingkatan selanjutnya. 

f. Semua santri tingkat Ulya dan Wustho diwajibkan untuk mengikuti kegiatan 

Musyawaroh dengan kitab dan waktu yang berbeda. Bagi santri Ulya pada malam 

ahad menggunakan kitab Fath al-Muin, bagi santri Wustho pada malam kamis 

menggunakan kitab Fath al-Qorib. 

g. Semua santri baik putra maupun putri dan juga pengurus diwajibkan untuk 

mengikuti kegiatan ngaji sentral. Yakni kegiatan ngaji bandongan yang di ampu 

langsung oleh kiai dengan menggunakan kitab Ta’lim al-Mutaallim dan Fath al-

Qorib. Pengajian ini dilaksanakan dua kali dalam seminggu yakni hari Jum’at dan 

selasa dini hari sebelum kegiatan belajar formal berlangsung. 

 

Pendidikan Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini  

Pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan yang memiliki jati diri 

(identitas). Hal yang perlu dicatat dalam pembaruan di Pondok Pesantren Terpadu Al-

Yasini sebagai langkah kebijakan dalam menghadapi era modernisasi adalah jangan 

sampai menghilangkan identitas atau fungsinya selama ini. Maka dalam pengembangan 

kurikulum di pesantren, harus memegang prinsip: pertama, pesantren harus tetap 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(175) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

sebagai lembaga reproduksi ulama, yakni ulama yang piawai di bidang ilmu keislaman 

dan memiliki kemampuan di bidang ilmu pengetahuan umum dan informasi. Kedua, 

pesantren tetap sebagai lembaga transmisi ilmu pengetahuan keislaman. Pesantren 

perlu membakukan kurikulum keislaman ini mengikuti kurikulum Timur Tengah 

dengan ketentuan metodologi pengajaran yang digunakan harus lebih modern, sehingga 

kreativitas anak didik tidak terpasung. Ketiga, pesantren harus menerapkan kurikulum 

ilmu pengetahuan umum serta keterampilan di bidang teknologi sesuai dengan 

kebutuhan masyarakat lokal. Kurikulum ini dapat direkayasa atau mengadopsi 

kurikulum Diknas dan Depag (Kemenag) dengan bahan kajian dan alokasi waktu yang 

sama. 

Hasil wawancara peneliti dengan P2 juga diungkap hal yang sama, yaitu:  

“secara historis didirikannya Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini adalah 
berbentuk salafiyah atau tradisional yang mengajarkan kitab-kitab Islam klasik 
semata. Namun dalam perkembangannya pesantren ini telah mengubah sistem 
pendidikannya, Pondok pesantren tidak hanya mengajarkan ilmu-ilmu keislaman 
seperti Aqidah/Tauhid, Fiqh/Hukum Islam, Akhlak- Tasawuf, al-Quran, Tafsir, 
Hadits dan bidang-bidang studi yang berkaitan dengan bahasa Arab, melainkan 
juga diajarkan Ilmu Pengetahuan Alam, Ilmu Pengetahuan Sosial, Matematika, 
Ilmu Ekonomi, Bahasa Inggris dan lain-lain yang sering diklasifikasikan sebagai 
ilmu-ilmu umum.”   

 

 

 

Tabel 4.3 Hasil wawancara dengan P2 

Periode Sumber kurikulum Keterangan 

Sebelum 

Modenisasi 

Kiai dan pengurus 

pesantren 

kurikulum ilmu agama 

Modernisasi- 

Sekarang 

Kiai, pengurus pondok, 

Departemen Pendidikan 

Tambah Ilmu 

Umum, Muatan Lokal dan 

ekstrakurikuler 

 

Disisi lain, dalam hal ini P2 juga menambah pendapat kepada peneliti yaitu: 

“Dengan demikian pondok pesantren ini telah berubah menjadi pondok pesantren 
terpadu yang berbentuk atau mengelola sekolah. Kurikulum pondok pesantren ini 
diupayakan dapat menampung mata pelajaran kitab kuning dan mata pelajaran 
umum secara seimbang, sehingga tidak ada lagi dikotomi ilmu agama dan umum, 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(176) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

dan tidak ada lagi dikotomi orientasi dunia dan akhirat. Pada saat ini, kurikulum 
Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini terbagi dua: pertama, kurikulum yang dibuat 
oleh pondok pesantren sendiri (kepesantrenan) dan kedua, kurikulum Pendidikan 
Nasioanal.”  

Dari hasil wawancara peneliti dengan P2, dapat dijabarkan bahwasannya sistem 

pendidikan di Pesantren Terpadu Al-Yasini dapat diklasifikasikan menjadi 2 macam, 

yaitu : 

a. Jalur pendidikan pondok/non-klasikal 

Jalur pendidikan pondok adalah sistem pendidikan yang dilaksanakan secara 

non-klasikal dengan materi pelajaran al-Qur‟an dan kitab-kitab Islam klasik yang 

berbahasa Arab (kitab kuning). Dalam sistem pendidikan pondok ini dipergunakan 

beberapa sistem/metode pengajaran, yaitu sorogan, bandongan, dan syawir. 

Sistem sorogan adalah sistem pengajaran yang dilakukan oleh kiai/ustadz 

kepada para santri baru yang masih memerlukan bimbingan individual. Dalam 

sistem pengajaran ini, seorang santri mendatangi kiai/ustadznya untuk 

membacakan beberapa baris al- Qur‟an atau kitab-kitab berbahasa Arab dan 

menterjemahkannya ke dalam bahasa Indonesia atau bahasa daerah. Pada 

gilirannya santri tersebut mengulang-ulang dan menterjemahkan kata demi kata 

sepersis mungkin seperti yang telah diberikan oleh gurunya. Sistem 

penterjemahannya dibuat sedemikian rupa sehingga para santri mampu memahami 

kitab yang dipelajarinya dengan baik serta dapat mengerti arti dan fungsi kata 

dalam suatu kalimat berbahasa Arab.. 

Sistem pengajaran yang kedua adalah sistem bandongan atau seringkali disebut 

sistem wetonan. Dalam sistem pengajaran ini, kiai/guru membacakan, 

menterjemahkan, dan menerangkan kitab- kitab berbahasa Arab yang sedang 

dipelajari. Setiap santri memperhatikan kitabnya sendiri-sendiri dan membuat 

catatan- catatan padanya, baik berupa arti maupun penjelasan kata-kata dan buah 

pikiran yang sulit. Santri yang mengikuti pada sistem pengajaran ini sangat banyak, 

berbeda dengan sistem sorogan yang hanya diikuti oleh seorang atau beberapa 

santri karena sifatnyayang individual. Kelompok-kelompok dari sistem bandongan 

ini disebut halaqah, yaitu sekelompok santri yang belajar dibawah bimbingan 

seorang kiai/guru. 

Sementara syawir adalah diskusi atau tukar fikiran mengenai pelajaran tertentu 

yang dilakukan secara mandiri oleh kalangan santri. Syawir atau musyawarah ini 

merupakan ciri khas dari pondok pesantren sebagai kegiatan untuk mengasah 

pikiran dan kemampuan santri dalam memahami persoalan yang berkaitan erat 

dengan materi pelajaran yang telah diberikan oleh kiai/guru. Dengan demikian, 

musyawarah ini merupakan latihan bagi para santri untuk menguji ketrampilannya 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(177) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

dalam mengambil dan memahami sumber-sumber argumentasi dari kitab-kitab 

Islam klasik. 

b. Jalur pendidikan madrasah/klasikal 

Sejak awal berdirinya, Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini telah menerapkan 

sistem klasikal dalam pengajarannya. Walaupun pada awal berdirinya, pesantren 

ini belum menyelenggarakan pendidikan kemadrasahan, namun sistem klasikal 

telah diadopsi dan diterapkan dalam pengajaran kitab-kitab klasik. Adopsi 

pesantren terhadap sistem klasikal merupakan perwujudan dari sikap akomodatif 

pesantren ini terhadap sistem baru yang dianggap membawa manfaat atau 

kemajuan. Penggunaan sistem klasikal juga merupakan indikasi bahwa pesantren 

secara kultural telah melakukan adaptasi terhadap kultur modern. 

Jalur pendidikan madrasah adalah sistem pendidikan yang dilaksanakan secara 

klasikal pada pagi hari untuk madrasah formaliyyah / Umum dan sore hari untuk 

madrasah diniyyah di Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini. Dalam sistem 

pendidikan madrasah ini para santri dibagi dalam beberapa tingkat atau jenjang 

pendidikan, serta masing-masing tingkat terdiri dari kelas-kelas. Tingkat atau 

jenjang pendidikan tersebut mulai tingkat yang terendah sampai tingkat tertinggi 

untuk formaliyyah adalah: Sekolah Dasar, Sekolah Menengah Pertama, Sekolah 

Menengah Atas, Sekolah Menengah Kejuruan dan Perguruan Tinggi. Untuk tingkat 

madrasah Diniyyahnya adalah: Ula, Wustho dan Ulya. Penyampaian materi 

pelajaran di madrasah dan sekolah di Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini 

menggunakan beberapa sistem/metode pengajaran yang sesuai dengan tingkat 

kebutuhan serta memandang efektifitas dari pemakaian metode tadi. Sekarang ini 

sistem/metode pengajaran di madrasah tersebut tidak hanya menggunakan metode 

konvensional tetapi sudah mengalami perubahan dan memakai beberapa variasi 

metodelogi di antaranya adalah: 

1. Metode ceramah: Metode ini secara umum sangatlah efisien dipergunakan pada 

aktifitas belajar mengajar dengan jumlah santri yang banyak. metode ini 

dipergunakan hampir pada semua mata pelajaran yang diberikan mengingat 

banyaknya jumlah santri yang harus mendapatkan pelajaran di kelas- kelas 

tersebut. 

2. Metode tanya jawab: Metode ini juga dipergunakan di madrasah diniyyah yang 

menggunakan sistem klasikal. Dalam metode ini santri diberi peluang untuk 

bersikap kritis terhadap pelajaran yang diberikan sehingga memungkinkan 

berkembangnya pola pikir santri, terutama santri yang memiliki tingkat 

intelegensi tinggi. Di samping itu, guru juga akan lebih mudah mengetahui 

tingkat pemahaman santri terhadap materi pelajaran yang diberikan. 

3. Metode Diskusi: Metode ini lebih dikenal dengan  sebutan musyawarah  dan 

diterapkan hampir oleh semua santri saat belajar bersama. Dengan metode ini 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(178) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

dimungkinkan adanya pemerataan penguasaan materi pelajaran yang diberikan 

pada setiap santri.  

4. Metode Demonstrasi: Metode ini diterapkan pada jenis pelajaran yang banyak 

menuntut adanya ketrampilan santri, seperti pelajaran yang ada kaitannya 

dengan penerapan suatu ibadah dan pembacaan kitab kuning. Dalam metode ini 

guru lebih dahulu harus memberikan contoh kemudian santri menirukan. 

Metode ini lebih menekankan kepada perkembangan kemampuan pada setiap 

santri, selain untuk mengajarkan keberanian santri di hadapan para santri yang 

lain. 

5. Di samping beberapa metode di atas masih banyak lagi metode pengajaran yang 

diterapkan di madrasah Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini, akan tetapi yang 

selama ini sudah berjalan secara garis besar tidaklah terlepas dari keempat 

metode tersebut. Pengembangan metode pengajaran tadi menunjukkan adanya 

upaya peningkatan mutu pendidikan sejalan dengan laju perkembangan IPTEK 

di tengah-tengah masyarakat. Demikian pula juga menunjukkan adanya usaha 

pesantren untuk tetap eksis di tengah-tengah perubahan zaman yang semakin 

kompleks. 

 

 

 

 

Metode pengajaran Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini 

a. Sistem Bandongan 

Sistem wetonan atau bandongan (halaqâh ) dapat dikatakan masih intens 

diterapkan oleh Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini. Metode halaqâh 

diterapkan ketika  membahas  beberapa  kitab  yakni  Minhaj al-Abidin  

(tashawuf),  ta’lîm al - Muta’allim (akhlak), Ihya’ Ulumuddin (tasawwuf), Riyadh 

as-Sholihin (Hadis), Shohih al-Bukhori (hadis), Fath al-Muin (fiqh), Adab al-Alim 

Wa al-Mutaallim (akhlak), Safinah an-Najah (fiqih), Fath al-Qorib (fiqih), Tafsir 

al-jalalain (tafsir) dan beberapa kitab lainya. Pengajaran kitab-kitab tersebut 

diadakan di majlis ta’lim atau depan ndalem pengasuh setiap hari dan diikuti 

oleh semua santri. 

b. Sistem sorogan 

Sistem sorogan disediakan pesantren bagi santri mahasiswa yang berminat. 

Dengan kata lain pesantren tidak memaksakan santri untuk mengikutinya; 

mencerminkan sikap demokratis pesantren dalam upaya pemberian akses atau 

pelayanan pendidikan terhadap minat para santri. Sayangnya santri yang aktif 

mengikuti pengajian ini tidak banyak, rata-rata hanya 5-7 orang dan paling 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(179) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

banyak 10 orang setiap kelasnya. Melihat hal ini, banyak diantara guru (sekaligus 

alumni pesantren) ini menilai bahwa animo (semangat) santri untuk mendalami 

kitab-kitab kuning sudah sangat berbeda jika dibandingkan dengan tahun-tahun 

silam, begitu juga dengan kemampuan mereka sangat jauh menurun. 

Kitab-kitab kuning tersebut diajarkan oleh beberapa ustad senior. Sistem 

sorogan seperti ini dimulai sejak berdirinya pondok ini. Jasa Ungguh Muliawan 

menilai metode sorogan telah terbukti sangat efektif sebagai taraf pertama bagi 

seorang murid yang bercita-cita menjadi seorang alim. Sistem ini memungkinkan 

seorang guru mengawasi, menilai, dan membimbing secara maksimal 

kemampuan seorang murid dalam menguasai bahasa Arab. Dan menurut 

penelitian, metode sorogan juga sangat efektif diterapkan dalam sistem 

pendidikan modern, tentunya juga tidak terbatas pada bahasa Arab atau bahasa- 

bahasa lain tetapi  juga kitab-kitab keilmuan lain, seperti sains dan teknologi.  

Dalam memberikan catatan terhadap suatu kitab, para santri menyelipkan 

arti perkara yang tidak diketahui terjemahnya, semakin banyak kosa kata yang 

tidak dikuasai, maka semakin banyak catatan di dalam kitab pegangannya, 

sehingga kelihatan akan lebih “jorok”. Penerapan sistem wetonan (halaqâh) dan 

sorogan dalam konteks Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini, selain untuk 

mewariskan tradisi Islam klasik, juga memiliki relevansi dalam sistem 

pendidikan pondok pesantren. Walaupun relevansinya mungkin dianggap tidak 

terlalu siginifikan, atau bertentangan dengan paradigma sistem pengajaran 

modern, setidaknya metode halaqâh akan melatih kesabaran santri. Metode 

halaqâh mampu menumbuhkan rasa cinta santri terhadap ilmu yang sedang 

dipelajari, melalui kesabaran  yang  dimilikinya. Tetapi bagi santri yang tidak 

memiliki kesabaran dan kecintaan, hanya akan menjadi pendengar saja. Idealnya 

para santri yang kurang memahami suatu buku yang diajarkan melalui halaqâh, 

akan memotivasi santri tersebut untuk mendatangi kiai pesantren agar ia bisa 

belajar melalui sistem sorogan. Penerapan sistem halaqâh dan sorogan. 

c. Metode hapalan (tahfîzh) 

Metode hapalan kebanyakan digunakan oleh para kiai dan ustad (guru kitab 

kuning), umumnya mereka yang berlatar belakang pendidikan pesantren dan 

tidak mengenyam pendidikan perguruan tinggi. Metode hapalan terutama 

digunakan untuk tahfîzh al-Qur‟ân dan nadhom-nadhom ilmu nahwu, tauhid dan 

ilmu-ilmu yang lain. Menghapal al-Qur‟ân dan nadhom bagi Pondok Pesantren 

Terpadu Al-Yasini sangatlah penting. Santri-santri LPQ diwajibkan menghapal 

Juz Amma [30], dan menjadi syarat kelulusan. Sementara santri tahfidz diberikan 

target untuk menghafalkan Al-Qur’an secara utuh yakni 30 juz. 

Metode hafalan juga digunakan untuk memorisasi nadhom-nadhom, kaidah- 

kaidah ushul fiqh, nahwu, sharaf, tauhid, balaghah dan kata-kata (aqwâl) ulama 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(180) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

yang dianggap penting. Penggunaan metode hapalan menurut para kiai tidak 

dapat dihindarkan dalam pembelajaran, terutama berkaitan dengan al- Qur‟ân 

dan al-Hadîts.  

Hasil wawancara peneliti dengan P2 dalam metode hafalan yang menjadi 

salah satu metode pengajaran kdi Ponpes Terpadu Al-Yasini yaitu:  

“Dengan hapalan, pelajaran-pelajaran akan diingat dan dikuasai, sehingga 
ilmu dapat dibawa kemana-mana. Di lingkungan pesantren kita 
mengamalkan ungkapan “al-„ilmu fî al- shudûr, lâ fî al-suthûr: ilmu itu ada di 
dada (dihapal) bukan di atas kertas”. Selain itu, penggunaan hapalan 
mempunyai “bekas” terhadap pembentukan akhlak anak didik, sebab materi-
materi hapalan akan mereka ingat dalam kehidupan sehari-hari. Terlebih 
lagi menghapal al-Qur‟ân dan al-Hadîts,bagaimana mungkin kedua ilmu ini 
dapat dikuasai tanpa menghapal. Para ulama- ulama salaf, Imam Syafi‟i, 
Imam Malik, Imam Bukhari, Imam Nawawi, dan lain-lain, merupakan huffâzh 
Al-Qur‟ân dan Al- Hadîts.”  

Dari wawancara tersebut dapat diketahui bahwa para kiai dan ustadz di 

pesantren ini sangat mengkhawatirkan sistem pendidikan sekarang yang terlalu 

banyak memberikan kritikan terhadap metode hapalan yang banyak digunakan 

oleh pesantren. Nampaknya para kiai kurang optimis, akan kemapanan metode 

pengajaran modern dalam upaya reproduksi ulama-ulama berkualitas 

sebagaimana telah dihasilkan oleh sistem pendidikan tradisional dahulu, 

terutama dalam penguasaan Al-Qurân dan nadhom-nadhom atau kaidah-kaidah. 

Atas dasar pemikiran itu,  para  kiai  sampai  sekarang masih banyak 

menggunakan metode hapalan dalam pengajarannya, terlebih- lebih dalam 

pelajaran Al-Qur’an dan nadhom-nadhom atau kaidah-kaidah. 

d. Metode diskusi (mudzâkarah) 

Metode ini mempunyai jam wajib bagi seluruh santri di tingkat tertentu 

biasa disebut dengan Syawir. Materi yang didiskusikan dalam sistem ini adalah 

materi wajib madrasah diniyyah; Fiqh, tata bahasa Arab, yakni nahwu (sintax) 

dan sharaf (morfologi), tauhid dan lainya. Dalam belajar bersama tersebut, 

santri-santri senior akan membimbing para santri junior. Sistem madzâkarah 

merupakan latihan awal bagi santri senior dalam upaya mentransformasikan 

ilmu-ilmu yang sudah mereka kuasai. Dengan metode ini, para santri senior 

diharapkan mengasah kemampuannya dan kepercayaan dirinya untuk berbicara 

di depan orang lain. Ini adalah tahap latihan bagi mereka, sebelum berbicara di 

depan orang banyak. Para santri junior juga diberikan kesempatan untuk 

menanggapi bahkan memberikan kritik terhadapn masalah atau materi yang 

sedang mereka hadapi, dengan demikian manfaatnya juga dapat mereka peroleh. 

 

Pembahasan 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(181) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini Pengembangan Sistem Pendidikan Salafiyah 

Secara umum pondok pesantren terpadu al-yasini menerapkan dan memadukan dua 

sistem pendidikan yang berbeda, yakni sistem pendidikan salafiyah dan sistem 

pendidikan pesantren khalafiyah. Hal ini di tengarai pondok pesantren ini ingin tetap 

eksis dan terbuka terhadap segala macam bentuk modernisme yang datang dan masuk 

ke dalam pesantren. Namun pondok pesantren ini masih bersikukuh untuk tetap dalam 

pengembangan sistem pendidikan salafiyahnya karena beberapa alasan yang kami 

dapatkan dari hasil wawncara dan observasi. 

Pertama, sistem pendidikan salafiyah ini telah diterapkan mulai awal berdirinya 

pondok pesantren hingga sekarang dan dijadikan sebagai ruh dan identitas pondok 

pesantren al-yasini. Kedua, di dalam pendidikan salafiyah terdapat sebuah pendidikan 

karakter yang tidak di ajarkan dalam pendidikan modern. Hal ini dikarenakan di dalam 

pendidikan karakter murid atau santri diajarkan dan dituntut memiliki etika dan akhlak 

yang mencerminkan akhlak Rasulullah, Sahabat dan para pewarisnya yakni para ulama’ 

salafunas sholih. Dan hal itu semua tidak didapatkan di pendidikan modern. 

Ketiga, memberikan pemahaman yang baik tentang praktek dan cara yang benar 

dalam menjalankan syari’at islam. Seperti bagaimana cara ber-muamalah, ubudiyah 

yang baik dan benar sesuai dengan ketentuan syari’at. Keempat, sebagai upaya 

melestarikan khazanah ilmu keislaman berupa kitab-kitab klasik atau biasa disebut 

kitab kuning. Disini santri di tuntut untuk memaknai, memahami dan menguasai 

berbagai disiplin ilmu agama, mulai dari ilmu gramatika bahasa arab, fiqih, tauhid, 

tafsir, hadis, tasawwuf dan ilmu-ilmu lainnya. 

Pendapat di atas sesuai dengan apa yang di tulis oleh Azyumardi Azra dalam 

bukunya yang berjudul “Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad 

XVII dan XVIII”. Beliau mengatakan bahwa sebagai lembaga pendidikan tradisional, 

pondok pesantren mempunyai tiga fungsi pokok yang menjadi identitas (jati diri) 

pesantren, yaitu: pertama, transmisi ilmu-ilmu dan pengetahuan islam. Kedua, 

pemeliharaan tradisi islam. Ketiga, reproduksi ulama (Azra, 1990). 

 

Strategi Pesantren Dalam Pengembangan Sistem Pendidikan Pesantren  

Strategi pesantren disini mempunyai arti rencana atau upaya, bisa berupa 

pemberian keputusan yang dibuat oleh kiai agar di laksanakan oleh seluruh elemen 

dalam suatu pondok pesantren. Dari beberapa pandangan, peneliti menemukan tiga 

cara yang dilakukan Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini untuk pengembangan sistem 

pendidikan pesantren salafiyah di tengah modernisasi. 

Pertama, semua santri yang belajar di lembaga formal pesantren diwajibkan untuk 

menetap di pesantren. Hal ini dilakukan dengan tujuan untuk mengontrol seluruh 

kegiatan dan proses belajar santri di dalam pondok pesantren. Kedua, mewajibkan 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(182) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

seluruh santri untuk mengikuti pembelajaran di lembaga non-formal. Mulai dari 

Madrasah Diniyah, Madrasah Salafiyah, LPQ, dan lain-lain. Ketiga, seluruh santri 

mahasiswa diharuskan untuk mengikuti pengajian kitab kuning dengan metode 

sorogan. Dan diwajibkan bagi seluruh santri untuk mengikuti pengajian bandongan 

kitab kuning dan musyawaroh. Peneliti melihat bahwa dengan adanya strategi yang 

dilakuakan tersebut merupakan upaya yang sangat efektif untuk pengembangan sistem 

pendidikan pesantren salafiyah di tengah modernisasi (Arif & Abd Aziz, 2021). 

Demikian gambaran umum sistem pendidikan yang dijalankan oleh Pondok 

Pesantren Terpadu Al-Yasini pada saat ini. Pondok pesantren ini telah banyak 

mengalami perubahan dan perkembangan, terutama sekali dalam bidang kurikulum 

dan program pendidikan atau pengajaran. Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini 

bukanlah lembaga pendidikan yang statis, bukan pula lembaga pendidikan yang 

tertutup. Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini merupakan lembaga pendidikan yang 

terbuka terhadap perubahan zaman. Melalui proses seleksi pondok pesantren ini secara 

hati-hati menyusun sistem pendidikannya mengikuti perkembangan zaman dan 

menerima kebijakan pemerintah selama kebijakan tersebut dianggap baik. Dengan 

prinsip demikian, diharapkan pesantren ini tetap survive dan dapat berkompetisi di 

tengah perubahan zaman, sehingga lebih banyak memberikan manfaat bagi umat Islam. 

Menurut kiai sistem pendidikan salafiyah yang tidak mengajarkan ilmu umum 

(modern) akan menjadi ketertinggalan bagi eksistensi umat Islam, walaupun 

sesungguhnya sistem pendidikan modern tidak terlepas daripada kekurangan dan 

kerapuhan terutama yang berkaitan dengan upaya pembentukan akhlak (karakter). 

Atas dasar itu usaha memperbarui sistem pendidikan tidak boleh berhenti dan harus 

dilakukan secara kontiniu. Kemampuan pondok pesantren dalam menampung sisi 

positif dari sistem pendidikan tradisional (Abdullah, 2014) dan sistem pendidikan 

modern, serta membuang sisi negatif keduanya, akan menjadi keunggulan pesantren, 

yang mana hal tersebut tidak dimiliki oleh lembaga lainnya. Kiai kemudian 

menyebutkan sebuah prinsip yang sudah menjadi semacam jargon pesantren dalam 

menghadapi segala perubahan: 

الِحُْ الْقَدِيْمُِ عَلىَ الَْمُحَافظََةُُ الْاصَْلَحُِ بِالْجَدِيْدُِ وَالْاخَْذُُ الصَّ  

“Memelihara tradisi lama yang baik, dan mengambil tradisi baru yang lebih baik” 

Sampai saat ini, Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini tetap berupaya untuk 

pengembangan sistem pendidikan salafiyah di tengah Modernisme, tidak menjadikan 

pondok salafiyah berafiliasi menjadi lembaga pendidikan modern-sekuler. Mereka terus 

berupaya memantapkan kultur fiqh, tashawuf-akhlak, dan teologi yang tiada lain 

merupakan ideologi keagamaan ahl al-sunnah wa al-jamâah, baik di lingkungan 

pesantren (internal) maupun di masyarakat sekitarnya (eksternal). Bahkan, di tengah 

deru modernisasi sekarang, pondok pesantren ini menganggap nilai-nilai tersebut 

semakin penting, sebagai benteng pertahanan moral bagi umat Islam. 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(183) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

Perlu ditekankan di sini, bahwa sistem pendidikan salafiyah pada saat ini semakin 

tergerus atau berkurang sebagai implikasi dari modernisasi, padahal para kiai 

menganggap sistem pendidikan tersebut masih dibutuhkan dan dianggap relevan. Pada 

poin tertentu, masyarakat pondok pesantren menginginkan dan ingin kembali kepada 

kehidupan seperti zaman dahulu, yang mana manusia sangat menghargai nilai-nilai 

agama. Para kiai sebagai ujung tombak transformasi nilai- nilai agama tersebut 

mendapatkan posisi yang agung di tengah masyarakatnya. Yang terjadi sekarang 

kondisi seperti demikian, semakin hilang. Pola pandangan masyarakat tersebut sejalan 

dengan teori perubahan sosial siklus (spiral), yang mana manusia termotivasi 

mengubah pola hidupnya kepada pola hidup tradisional, karena ketidakpuasan 

terhadap pola hidup yang baru(Bashri, 2021). 

Dalam merespon perubahan (modernisasi), Azyumardi Azra sebagaimana dikutip 

Arief Subhan memberikan gambaran bahwa pesantren tidak tergesa-gesa 

mentransformasikan dirinya menjadi lembaga pendidikan modern Islam sepenuhnya. 

Sebaliknya lembaga pendidikan ini cenderung menerapkan kebijakan hati-hati 

(cautious policy) dalam menyikapi perubahan itu. Dengan kata lain, mereka menerima 

pembaruan (modernisasi) pendidikan Islam hanya dalam skala terbatas, sebatas 

menjamin pesantren untuk bisa tetap survive. Perubahan berbagai sistem kehidupan 

menghadapkan pondok pesantren kepada keharusan merumuskan kembali sistem 

pendidikan yang dijalankannya. Di dalam proses perjumpaan budaya, pondok 

pesantren berada dalam proses pergumulan antara identitas dan keterbukaan. Di satu 

pihak, pondok pesantren dituntut untuk pengembangan identitasnya sebagai pusat 

transmisi ilmu-ilmu keislaman, pusat pemeliharaan tradisi pendidikan Islam, dan pusat 

reproduksi ulama. Sementara di pihak lain, pondok pesantren juga harus bersedia 

membuka diri terhadap sistem-sistem lain (Arief, 2012).  

Pembaruan (modernisasi) pondok pesantren merupakan upaya adaptasi terhadap 

kebutuhan kehidupan modern, bukan untuk menghilangkan identitas pondok salafiyah. 

Maka modernisasi harus dipandang sebagai upaya perluasan sistem pendidikan dan 

pengajaran di pondok pesantren menuju pendidikan yang integral. Pondok pesantren 

membuka diri terhadap modernisme, dengan catatan gerakan tersebut tidak 

menghilangkan fungsi tradisional atau salafiyahnya. 

Apabila dikaitkan dengan teori perubahan, dapat diambil suatu pemahaman bahwa, 

sistem pendidikan pondok salafiyah di era modern adalah proses perubahan siklus di 

satu sisi dan perubahan linear (perkembangan) di sisi yang lain. Perubahan siklus, 

karena adanya keinginan untuk pengembangan paradigma dan bahkan ingin kembali 

kepada kondisi masa lalu. Sedangkan perubahan linear (perkembangkan), karena pada 

satu sisi, pondok pesantren telah berupaya menyesuaikan berbagai sistemnya 

(komponen pendidikannya) dengan paradigma pendidikan modern (Alam, 2011). 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(184) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

Setuju dengan pemahaman tersebut, maka pada hakikatnya perubahan yang terjadi 

di pondok pesantren salafiyah pada masa kini merupakan perubahan integral, yakni 

perpaduan antara teori siklus dan linier (perkembangan). Namun penilaian ini masih 

pada tahap awal. Teori siklus yang mengatakan bahwa manusia silih berganti akan 

mengulangi pola hidup tradisional dan modern pada masa yang berbeda. Teori linear 

menganggap bahwa manusia pada hakikatnya menuju pada kehidupan yang terarah 

dari pola tradisional ke pola hidup modern. 

Kedua teori tersebut, menurut hemat penulis terlalu mendikotomi antara 

tradisionalisme dan modernisasi. Sebab, pemahaman seperti demikian akan menarik 

suatu kesimpulan bahwa unsur tradisionalisme dan modernisasi tidak dapat menyatu 

dalam waktu yang bersamaan. Padahal sesungguhnya yang terjadi dalam sistem 

pendidikan salafiyah adalah bahwa kedua unsur tersebut diupayakan berjalan secara 

berdampingan dan terpadu sebagai modal menuju kehidupan modern berikutnya. 

Pondok pesantren salafiyah sesungguhnya tidak meninggalkan unsur tradisional karena 

tuntutan modernitas, bertolak belakang dengan teori linear. Dan tidak mungkin pula 

mereka kembali kepada sistem tradisional dalam arti yang sesungguhnya karena 

pondok pesantren salafiyah sedang berada di dalam situasi sosial yang baru, bertolak 

belakang dengan teori siklus. Hal inilah yang saya maksudkan bahwa penelitian ini 

selain bersifat deduktif juga tidak tertutup kemungkinan melahirkan pemahaman yang 

baru tentang perubahan sosial (induktif). Perpaduan antara unsur tradisional dan 

modern dalam sistem pendidikan pondok pesantren salafiyah memberi pemahaman 

bahwa perubahan sosial dapat terjadi secara “integral”. 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa sistem pendidikan di Pondok 

Pesantren Terpadu Al-Yasini merupakan kombinasi antara unsur tradisional (salaf) dan 

modern. Pondok pesantren ini tidak tergesa-gesa mentransformasikan (Chotimah & 

Khomsiyah, 2019) dirinya menjadi lembaga pendidikan umum (modern), dan bukan 

pula bertahan dengan sistem tradisionalnya. Kedua unsur tersebut dipadukan secara 

harmonis menuju suatu cita-cita,  yakni  pendidikan integral. Kesimpulan ini sejalan 

dengan asumsi awal yang telah diajukan pada bab-bab sebelumnya. Pondok Pesantren 

Terpadu Al-Yasini walaupun telah melakukan modernisasi, namun tetap dalam 

pengembangan sistem pendidikan salafiyahnya yang menunjuk kepada gerakan 

pemahaman dan semangat untuk mengamalkan Islam yang murni; generasi awal Islam 

dan abad pertengahan (salaf al-shâlih) dijadikan sebagai miniatur orang-orang yang 

mengamalkan Islam yang murni tersebut. 

 

Kesimpulan 
Unsur-unsur pendidikan salafiyah yang terdapat dalam sistem pendidikan di 

Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini adalah sebagai berikut: (a) elemen-elemen fisik, 

yakni pondok, masjid, kitab kuning, santri, dan kyai; (b) sistem pengajaran wetonan 



 Kiai's Strategy In Developing The Salafiyah Education System In The Middle Of Modernization 
 

 

JOSSE: Journal Of Social Sciences and Economics, Vol. 1, No. 2, Oktober, 2022 
(185) Muhammad Tahmid, Abu Darim,  

 

 

atau bandongan (halâqah ) dan sorogan; (c) metode pengajaran yakni metode tahfîzh 

dan mudzâkarah (d) fungsi pendidikan salafiyah di pondok pesantren, yakni transmisi 

ilmu-ilmu klasik Islam, pemeliharaan tradisi Islam, dan reproduksi ulama; (e) kultur 

pondok pesantren, yakni pengamalan sistem ideologi Ahl al-Sunnah wa al-Jamâah (fiqh, 

teologi dan tasawuf/akhlak).  Sedangkan terdapat tiga dasar pemikiran mengapa sistem 

pendidikan tersebut tetap dipertahankan, yaitu: (a) agar tidak kehilangan identitas atau 

jati diri pondok pesantren; (b) untuk pengembangan sistem ideologi Ahl al-Sunnah wa 

al- Jamâah ; dan (c) kenyataan bahwa unsur-unsur tersebut memiliki relevansi dengan 

kehidupan modern. Strategi yang digunakan pesantren dalam pengembangan sistem 

pendidikan tersebut diantaranya adalah membuat berbagai macam kebijakan yakni a). 

Mewajibkan seluruh santri yang belajar di lembaga formal untuk muqim di pesantren; 

b). Semua santri diwajibkan untuk mengikuti Madrasah Diniyah; c). Mengharuskan 

semua santri untuk mengikuti pengajian kitab kuning baik menggunakan metode 

sorogan, bandongan atau mudzakarah (musyawarah). 

 

Daftar Pustaka 
Abdullah, C. (2014). Tradisi Pesantren sebagai Pusat Peradaban Muslim Nusantara. Al-

A’raf: Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat, 11(2), 17–37. 

Alam, M. (2011). Model Pesantren Sebagai Alternatif Pendidikan Masa Kini dan 
Mendatang. Gaung Persada (GP) Press. 

Arif, M., & Abd Aziz, M. K. N. (2021). Eksistensi Pesantren Khalaf di Era 4.0. Ta’allum: 
Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 205–240. 

Azra, A. (1990). Esei-esei Intelektual Muslim dan Pendidikan Islam. Logos Wacana Ilmu. 

Bashri, Y. (2021). Kiai in Indonesian Social-Political Changes. Journal of Nahdlatul Ulama 
Studies, 2(1), 67–88. 

Chotimah, C., & Khomsiyah, I. (2019). Inovasi Kelembagaan Pondok Pesantren melalui 
Transformasi Nilai: Studi Kasus di Pondok Pesantren Amanatul Ummah Pacet 
Mojokerto. Jurnal At-Turats, 13(1). 

Dhofier, Z. (2011). Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visi Mengenai 
Masa Depan Indonesia. LP3ES. 

Ginandjar, G. (1996). Pembangunan Untuk Rakyat. Pustaka Cidesindo. 

Madjid, N. (1997). Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah Potret Perjalanan. Paramidana. 

Moleong, L. J. (2011). Metodologi Penelitian Kualitatif. PT Remaja Rosda Karya. 

Muhammad, H. (2019). Islam Tradisional yang Terus Bergerak. IRCiSoD. 

 

 


